Parte terza

TEOLOGIA MORALE

SaBINO FRIGATO, La solidarieta: fedelta della Chiesa all'uomo
e fondamento di nuova progettualita sociale e politica
PA0LO MERLO, Sotto il «ponte» di Potter. Riflessioni previe al «fare bioetica»

EGipio FErasin, Il significato permanente della dimensione procreativa
della sessualita coniugale. Approfondimenti teologici e antropologici

Giannt MANZONE, Senso di colpa e coscienza del peccato in M. Oraison



LA SOLIDARIETA: FEDELTA DELLA CHIESA
ALL’UOMO E FONDAMENTO
DI NUOVA PROGETTUALITA SOCIALE E POLITICA

Sabino Frigato

La solidarieta & uno di quei temi che puntualmente dividono gli animi. Da un la-
to. I'arco dei solidaristi per i quali la solidarieta & la terapia necessaria ad una so-
cieta malata di gretto individualismo che premia i forti a danno dei deboli. Nel lin-
guaggio corrente — ecclesiastico e non — la solidarieta & una di quelle parole capaci di
evocare scenari di evangelica fratellanza e di aiuto disinteressato nella prospettiva
paolina del portare i pesi gli uni degli altri. Dall’altro, i non pochi critici o, come
qualcuno provocatoriamente va dicendo, gli «antisolidaristi». Sono voci irritate che
si levano soprattutto dal mondo economico. Ne registriamo alcune.

L economista torinese S. Ricossa ha scritto recentemente un libretto a dir poco
provocatorio dal titolo: «I pericoli della solidarieta»' col quale dimostra non poco
fastidio per un suo uso ingenuo, emotivo e, soprattutto, furbo. Troppo spesso. affer-
ma, in nome del solidarismo si & favorito un deleterio assistenzialismo parassitario e
clientelare.

Edmondo Berselli,? a sua volta, se la prende con la «retorica della solidarieta»,
praticata, in particolare, da quei vescovi che parlano - a suo dire — con troppa facilita
di solidarieta senza perd indicarne i costi economici e sociali.” «Chiunque parli in
termini ispirati della solidarieta, magari alludendo a una societa migliore e piu “giu-
sta”, avrebbe anche 1’obbligo morale di specificare che cio significa: tasse piu alte,
oppure stipendi pubblici pid bassi: meno insegnanti e ferrovieri occupati; oppure,
nel caso si voglia comunque spendere solidaristicamente piu di quanto si ha, maggior
debito pubblico o inflazione piti alta».* In sostanza, il Berselli chiede che quando si
vuol passare dall’appello etico della solidarieta alla sua effettiva attuazione sul pia-
no socio-economico e istituzionale si deve avere anzitutto una adeguata conoscenza
della realta sociale ed economica e dei necessari costi perché la solidarieta non diventi
fonte di ulteriori ingiustizie.

' S. Ricossa., I pericoli della solidarieta. Epistole sul dosaggio di una virti, Rizzoli, Mila-
no 1993. In un'intervista rilasciata ad un giornale, I'autore, con stile scanzonato e graffiante,
«ringrazia I"editore Rizzoli che ha mostrato interesse alla sua incolumita per la decisione di ren-
dere meno offensivo il titolo originariamente previsto “Contro la solidarieta™. Non si sa mai,
qualche cruento matto solidarista ¢’¢ anche in Italia»: La solidarieta avvelena anche te, in«La
Stampa», 12 settembre 1993.

? Gli esorcismi della solidarieta, in «Il Mulino» 349 (1993) 867-878.

3 Tra i bersagli vi & soprattutto I'arcivescovo di Crotone mons. Giuseppe Agostino per le sue
prese di posizione contro la decisione dell’Enichem di porre in cassa integrazione 333 operai
dello stabilimento di Crotone a partire dal mese di settembre 1993: Ivi, p. 875; ¢f M. DEAGLIO,
Il vescovo e il profitto che non ¢'é, in «La Stampa», 15 settembre 1993.

* Ivi, p. 872.

157



Un altro critico della solidarieta e del pensiero sociale della Chiesa in generale &
il professor Felice Mortillaro, per il quale «cid che & motivo di non pochi dubbi e
che meriterebbe una riflessione assai meno superficiale di quella usuale. & che di
fronte a una rivoluzione industriale che ripensa se stessa, la Chiesa & in grado di con-
trapporre soltanto la ricetta della solidarieta che significa appunto “assumere come
propri i debiti degli altri”».* Commentando 1" ultimo documento della Chiesa italiana
in materia economica® prende atto che la CEI finalmente si sia resa conto della com-
plessita del sistema economico. Ma aggiunge subito: «Naturalmente non si ha da cre-
dere che i vescovi abbiano rinunciato ai loro cosi rassicuranti “orsetti di peluche” -
la solidarieta, il volontarismo, la cooperazione, le no profit companies — che non sa-
prebbero mai abbandonare anche se ogni anno che passa sono sempre pit consunti e
spelacchiati per ["uso».’

Da quanto detto sopra, si puo facilmente arguire che un disinvolto, quanto acriti-
co sbandieramento del solidarismo, da un lato, cosi come il pregiudizio liberista an-
tisolidarista, dall’altro, esigono che della solidarieta si tratti in termini pertinenti, al
di la dei luoghi comuni che albergano in entrambi gli «schieramenti». Per quanto
concerne i cattolici, si tratta, da una parte, di non cadere nella banalizzazione della re-
torica della solidarieta;* dall’altra, assumere un atteggiamento criticamente motiva-
to verso la pervasivita del liberismo economico-culturale.

L. LA SOLIDARIETA:
FEDELTA DELLA CHIESA ALL'UOMO

Il professor F. Mortillaro accusa la Chiesa di proporre e di parlare del principio di
solidarieta con una «insistenza ormai ossessionante».’ Esclusa la paranoia, ¢’ da chie-
dersi perché, nonostante le molte critiche, la Chiesa ripropone in ogni occasione il te-
ma della solidarieta? Che ruolo gioca nella strategia dell’evangelizzazione odierna?

Per rispondere adeguatamente e serenamente occorre uscire dai problemi pili im-
mediati e contingenti attorno cui spesso domina un confronto polemico e partigiano.

Gli interventi ecclesiali se, da un lato, sono occasionati da situazioni contingen-
ti, dall’altro, scaturiscono dalla coscienza della Chiesa di poter parlare e proporsi
quale «esperta di umanitd» " anche quando le sue ragioni non sono comprese o rifiu-
tate.

* F. MORTILLARO, Quel diavolo di un capitalista, in «Il Sole-24 QOre», 25 novembre 1993,

* COMMISSIONE EPISCOPALE PER I PROBLEMI SOCIALI E IL LAVORO, Democrazia economica,
sviluppo e bene comune (Documenti CEI, n. 77), Elle Di Ci, Leumann (Torino) 1994,

" F. MORTILLARO, Il mercato senza qualita, in «Il Sole-24 Ore», 22 giugno 1994. Nono-
stante la pesante ironia, il professor Mortillaro concede che «il documento & certamente un
passo avanti verso rapporti fra Chiesa e moderna economia che siano meno sconclusionati di
quelli che si sono sviluppati da trent’anni a questa parte a tutto svantaggio della Chiesa e dei
suoi fedeli» (Ivi).

* Sul facile ricorso alla retorica e al gergo dei valori da parte del Magistero della Chiesa e
dell’associazionismo cattolico in genere cf G. ANGELINI, Rinnovamento della politica o suo
declino?, in «Teologia» 19 (1994) 3-12.

* Il mercato senza qualita, a.c.

' Populorum progressio, n. 13.

158



L’emergere del tema della solidarieta

La storia della Chiesa & anche storia di solidarieta, vale a dire di carita concreta
verso il prossimo. soprattutto quello pit bisognoso. Tuttavia, nel linguaggio eccle-
siale, la frequenza del termine & abbastanza recente." 1l richiamo alla solidarieta &
certamente presente nel vocabolario della dottrina sociale della Chiesa a cominciare,
ad esempio, da Pio X1."? La Gaudium et Spes ne parla con discrezione al n. 32 dedi-
cato al «Verbo incarnato e la solidarieta umana».

La ragione di tanta discrezione, ancora in tempi a noi vicini, va ricercata nel fat-
to che nel linguaggio anche ecclesiale I'attenzione ¢ stata polarizzata dal tema della
giustizia sociale.® A conferma di quanto detto, ancora agli inizi degli anni 70, il ter-
zo sinodo dei Vescovi & dedicato al tema della giustizia nel mondo."

Con I'avvento di Giovanni Paolo I il tema della solidarieta guadagna sempre piu
terreno. Volendo darci una ragione di questa novita, pensiamo di essere vicini al ve-
ro sostenendo che nel postconcilio I'ideale della giustizia sociale connesso con quel-
lo della liberazione economica e politica dei poveri aveva subito un processo di ideo-
logizzazione marxista. Non solo, ma in nome di tali ideali si sono legittimate prassi
rivoluzionarie nel segno della lotta di classe. Il disagio per una impostazione tanto
difforme dall’insegnamento sociale ecclesiale si materializza in due interventi vati-
cani a cura della Congregazione per la dottrina della fede a firma del prefetto, il car-
dinale J. Ratzinger. Il primo del 1984: Istruzione su alcuni aspetti della teologia del-
la liberazione;" il secondo del 1986: Liberta cristiana e liberazione."

Da quanto accennato sopra & possibile cogliere I'esigenza di un insegnamento
sociale ecclesiale che, assumendo le istanze della giustizia sociale e della liberazio-
ne cristiana esprimesse con pitt immediata evidenza la portata evangelica dell’amor
del prossimo. Nell'istruzione Liberta cristiana e liberazione esso viene esplicita-
mente indicato nel principio della solidarieta, cardine della dottrina sociale della
Chiesa. «Il supremo comandamento dell’amore conduce al pieno riconoscimento
della dignita di ciascun uomo, creato a immagine di Dio. Al fondamento che ¢ la di-
gnita dell’uomo, sono intimamente legati il principio della solidarieta e il principio
della sussidiarieta»."” Della solidarieta in quanto tale si legge poi che «& un’esigen-
za diretta della fraternita umana e soprannaturale. I gravi problemi socio-economici,
che oggi si pongono, non potranno essere risolti se non creando nuovi fronti di soli-
darieta: solidarieta dei poveri tra di loro, solidarieta con i poveri, alla quale son chia-

" Anche nel vocabolario italiano la parola «solidarietd» sembra comparire soltanto nel se-
colo XIX e in dipendenza dal francese «solidaire» che sta ad indicare il soggetto di un’azione
compiuta in solidun: espressione latina che appartiene all’ambito giuridico.

2 Quadragesimo Anno, nn., 87.88.

1 Della giustizia sociale connessa con la virti della carita e con il bene comune si tratta uf-
ficialmente — per la prima volta — nella Quadragesimo Anno ai nn. 58.59.87.109.125.137. Sul
tema giustizia sociale: S. Mosso, Il problema della giustizia e il messaggio cristiano, Ed. Ma-
rietti, Roma 1982,

4 Documentum «Convenientes ex universo» de iustitia in mundo (30 novembre 1971), in EV
4, 1238-1308.

' Instructio «Libertatis nuntius» de quibusdam rationibus «theologiae liberationis» (6 ago-
sto 1984), in EV 9, 866-987.

6 Instructio «Libertatis conscientia» de libertate christiana et liberatione (22 marzo 1986),
in EV 10, 196-344,

7 Ivi,n. 297.

159



mati i ricchi, solidarieta dei lavoratori e con i lavoratori. Le istituzioni e le organiz-
zazioni sociali, a diversi livelli, cosi pure lo Stato, devono partecipare a un movi-
mento generale di solidarieta»." Di qui due corollari: la destinazione universale dei
beni e la solidarieta internazionale quali aiuti al vero sviluppo dei popoli.” Come si
pud constatare, I"appello alla solidarieta responsabilizza tutti i soggetti sociali. al di
la delle contrapposizioni di classe.

In forma pit ampia, della solidarieta tratta I'enciclica Sollicitudo Rei Socialis con
la quale Giovanni Paolo II offre alcuni significativi riferimenti per una sua sistema-
tizzazione teologico-morale.

Dall’interdipendenza all’atteggiamento morale della solidarieta

La solidarieta, al di la delle forme concrete che puo assumere nella vita di tutti i
giorni, &, anzitutto e prima di tutto, esperienza di interdipendenza degli uni con gli al-
tri. Cio € particolarmente evidente nel nostro tempo, in cui il mondo & diventato, per
molti aspetti, un vero villaggio globale. La coscienza di vivere in un intreccio in-
scindibile di interdipendenza ¢ avvertita sia a livello di singoli che di popoli.

Consideriamo. in primo luogo, I'interdipendenza in relazione alla realizzazione
delle singole persone. Nessuno si realizza da solo. Ogni nuova creatura diventa uomo,
ciog adulto, maturo, libero e responsabile, sempre e solo all’interno di una inelimi-
nabile interdipendenza. Questa, dalle relazioni pitl dirette e primarie di tipo familia-
re e amicale, si allarga via via a quelle pid oggettive e istituzionali che uniscono co-
me membri di una comunita e come cittadini di un Paese.

Esiste, inoltre, un’interdipendenza a livello planetario, tra tutti i popoli. Viviamo,
ormai, in un sistema globale di relazioni che coinvolge direttamente tra loro livelli
molto diversi: economico, culturale, politico, religioso e cosi via. Questa consape-
volezza ¢ stata autorevolmente espressa dal Papa nell’87, misurando il cammino per-
corso dalla famiglia umana nei vent’anni intercorsi dalla grande enciclica di Paolo VI
Populorum progressio.

Con la caduta del muro di Berlino, nell’89, il fenomeno dell’interdipendenza ha
subito un’accelerazione impensata, soprattutto sul piano socio-economico. La crisi
economica, occupazionale e culturale dei paesi industrializzati ne € il segno pilt ma-
croscopico.” Qualcuno, parafrasando la famosa espressione di McLuhan, parla oggi
del mondo come del «villaggio globale dell’economia».*

L'interdipendenza, pertanto, si presenta in primo luogo come un dato di fatto. E
nella realta delle cose. E il nostro modo di essere e di rapportarci a tutti i livelli. Ma
¢io che abbiamo definito come un dato di fatto non & indifferente per la convivenza
umana. Anzi, interagire gli uni con gli altri chiama direttamente in causa il problema
della responsabilita morale di coloro che interagiscono: le decisioni degli uni influi-
scono sulle scelte degli altri e viceversa. Cio & vero a livello dei rapporti interperso-
nali e sociali, ma ¢ altrettanto vero sul piano delle relazioni economiche, finanziarie.
politiche e istituzionali a livello planetario.

% Jvi, n. 324.

" Ivi, nn. 326.327.

* Cf R. ProDI, Le nuove regole, I'economia e il lavoro, in «Il Regno Attualita» 38 (1993)
129-133,

' Cf G. Cazzova, Questione del lavoro e crisi della politica, in «11 Mulino» 351 (1994)
112-124.

160



L’interdipendenza, pertanto, solleva la questione del dovere morale della corre-
sponsabilita: tutti siamo responsabili di tutti. E a tutti i livelli: singoli, gruppi, istitu-
zioni, popoli, anche se non tutti allo stesso modo. La Sollicitudo Rei Socialis afferma
che all’interdipendenza deve corrispondere un atteggiamento morale e sociale in-
teriore che & la virti della solidarieta. Giovanni Paolo I1 spiega che la solidarieta
«non € un sentimento di vaga compassione per i mali di tanti uomini vicini e lontani».
Bensi «la determinazione ferma e perseverante di impegnarsi per il bene comune,
ossia per il bene di tutti e di ciascuno, perché tutti siamo veramente responsabili
di tutti».*

Nella prospettiva del magistero di Giovanni Paolo 11, la solidarieta ¢ I'atteggia-
mento morale necessario e adeguato alla societa attuale, complessa e mondializzata,
in cui i pit fortunati — singoli o paesi — devono farsi carico dei meno fortunati quale
condizione per uno sviluppo equilibrato e per il raggiungimento del bene comune
mondiale. Una visione «idealizzata» quella che propone Giovanni Paolo Il e, tuttavia,
necessaria per garantire pace e sviluppo per tutti gli uomini e per tutti i popoli. Non
a caso lo slogan della Populorum progressio «lo sviluppo € il nuovo nome della pa-
ce» viene reinterpretato nel modo seguente: «la solidarieta ¢ via alla pace e allo svi-
Il_lpp()».z“

Quale fondazione del dovere di solidarieta?

A questo punto ¢ doveroso soppesare il passaggio operato da Giovanni Paolo II:
dalla situazione di fatto dell’interdipendenza alla virtu e al dovere morali della soli-
darieta umana. Un passaggio non privo di problematicita teorica: infatti potrebbe in-
correre nell’accusa di «fallacia naturalistica» per aver infranto la cosiddetta «legge di
Hume». Questa dichiara inaccettabile, dal punto di vista logico, il passaggio da af-
fermazioni formulate con il verbo «essere» ad affermazioni formulate con il vero
«dovere». In altre parole, dal dato dell’interdipendenza, che rappresenta 'essere dei
fatti, non sarebbe legittimo individuare il dover essere, cio¢ il dovere morale della
corresponsabilita solidale.* In altre parole, esiste «fallacia naturalistica» quando da
affermazioni indicative si presume dedurre o fondare affermazioni precettive, impe-
rative.

A ben vedere il passaggio € legittimo perché il dovere della solidarieta si impone,
non dall’esterno per un salto logico, ma dal di dentro della stessa esperienza umana.
In altri termini, I'imperativo del dovere della solidarieta ¢ intrinseco all’indicativo
dell’interdipendenza.*

Nonostante I’evidente nesso che lega interdipendenza e dovere della solidarieta,
ad alcuni il ragionamento applicato al sistema socio-economico suona indebito per il

2 N. 38.

* N. 39.

H Sul tema: E. BERTL, A proposito della «legge di Hume», in Fondazione e interpretazione
della norma, Morcelliana, Brescia 1986, pp. 237-245; J. Fuchs, Diritto naturale o fallacia na-
turalistica, in «Rassegna di Teologia» 29 (1988) 313-337.

* [l rapporto tra indicative e imperativo € stato studiato nell'ambito della morale neotesta-
mentaria, dove la novita della vita nuova in Cristo fonda e impone I'esigenza etica di un agire
corrispondente. Sul tema: L. ALVAREZ VERDES, La ética del indicativo en san Pablo. in «Studia
Moralia» (1991) 3-26; R. PENNA, Problemi di morale paolina. Status quaestionis, in G. GHI-
BERTI (a cura di), Rivelazione e morale, Paideia, Brescia 1973, pp. 113-127,

161



seguente motivo. L'affermazione di un bene comune, quale forma solidale e corre-
sponsabile della convivenza socio-economica, viene interpretato come un’imposi-
zione dall’esterno ad un sistema per sé autonomo e regolato da leggi proprie. Il prof.
F. Mortillaro & particolarmente lucido quando scrive che esistono «troppi elementi di
differenziazione se non di contrapposizione fra coloro i quali vedono nella vita eco-
nomica il campo in cui gli interessi si fronteggiano decisi a prevalere I"uno sull’altro,
e quanti, i vescovi, appunto, sono ancora convinti che il richiamo a valori esterni al-
la competizione economica possa piegarla al perseguimento del “bene comune™. Pe-
ricolosa astrazione».*

La critica liberista all'insegnamento sociale della Chiesa pare suffragata da dati
scientificamente documentabili, oggettivi e pertanto liberi da precomprensioni ideo-
logiche. In realta, il liberismo economico si basa su una «sua» verita dell’'uomo il
cui nucleo centrale ¢ la liberta dell’individuo. Questi deve poter essere lasciato libe-
ro di fare I"uso che preferisce delle risorse delle quali dispone con il solo vincolo di
non ledere gli altrui diritti. Non ¢ difficile accorgersi che attorno al discorso sulla so-
lidarieta si confrontano e si scontrano non solo e non tanto questioni tecniche con-
tingenti, bensi differenti approcci antropologici, da cui dipende, in modo pit o
meno esplicito, il senso dell’argomentare in materia sociale, economica o politica.

Per quanto difficile possa risultare il confronto tra chi ragiona in termini di soli-
darieta, da un lato, e chi invece con 1 parametri dell’efficienza del sistema economi-
co, dall’altro, la coscienza cristiana non pud rinunciare ad esplicitare la questione
antropologica soggiacente alle proposte e alle decisioni che mirano a ridare efficien-
za al sistema socio-economico.” Progettare un futuro umano non ¢ possibile se non
si mette a tema la domanda di sempre: quale uomo vogliamo servire?

La comunita cristiana, per sua vocazione, & particolarmente sensibile a questo in-
terrogativo. In questa linea si pongono non pochi interventi episcopali di questi ulti-
mi anni,* tra i quali anche un recente documento della Conferenza episcopale lom-
barda, Insieme per il lavoro, nel quale si legge che i vescovi non sono pregiudizial-
mente avversi all’economia di mercato, ma al suo processo degenerativo, cioe
all’'economicismo che assolutizza il profitto, propone il consumismo come unico in-
dicatore di qualita della vita e riduce il lavoratore a strumento produttivo e fruitore.”

La Chiesa non manca di ripetere che i suoi interventi in materia sociale, econo-
mica e politica sono mossi unicamente dall’importanza della posta in gioco: la verita
dell’'uomo, il quale non & riducibile a individuo produttore e consumatore.

Solidarieta ed evangelizzazione

Chiarito che la solidarieta & il modo della Chiesa di essere fedele all’'uomo, resta
da vedere il ruolo che essa gioca nel contesto dell’evangelizzazione.

Nella Sollicitrudo Rei Socialis, Giovanni Paolo 11 afferma che la solidarieta & una
virth cristiana non solo perché ha molti punti di contatto con la caritd, ma perché il

* F. MoRTILLARO, Il mercato senza qualirta, a.c.

T CP A. L. TIRABASSL, Solidarieta ed efficienza: un dialogo da ricostruire, in «Aggiorna-
menti Sociali» 45 (1994) 257-272.

* Per una economia solidaristica a servizio dell'uomo, in «La Civilta Cattolica» 145
(1994/1) 527-539.

® Insieme per il lavore. Riflessioni e indicazioni pastorali sulla situazione occupazionale
in Lombardia, in «1l Regno documenti» 39 (1994) 178, n. 12,

162



vincolo solidale che ci unisce come uomini riflette la comunione profonda in Dio
Padre Figlio e Spirito Santo.™

L'uomo & un soggetto comunitario, solidale perché nel suo essere creato & im-
pressa I'immagine di un Dio comunitario. Le tre persone della Trinita rappresentano
il modello supremo di unita e di comunione cui guardare per comprendere le piu
profonde esigenze del cuore umano quali I'amicizia, I'amore, la gratuita.

L'immagine di Dio impressa nell’intimo dell’esistenza umana non ¢ altro che
I"'immagine di Cristo, il Figlio del Padre nello Spirito.” E guardando a Cristo, Verita
del Padre, che scopriamo la verita di noi uomini chiamati alla comunione tra noi e con
Lui. «In realta solamente nel mistero del Verbo incarnato trova vera luce il mistero
dell’'uomo [...] Cristo, che ¢ il nuovo Adamo, proprio rivelando il mistero del Padre
e del suo amore svela anche pienamente I'uomo all’'uomo e gli fa nota la sua altissi-
ma vocazione. Nessuna meraviglia, quindi, che tutte le verita [...] in Lui trovino la lo-
ro sorgente e tocchino il loro vertice».”

Alla luce di questa coerenza teologica, Giovanni Paolo II vede la solidarieta che
¢ in Dio riflessa e, nonostante tutto, all’opera non solo a livello interpersonale, ma
anche nelle relazioni sociali e internazionali tra i popoli. E ovvio che soltanto la fe-
de riesce a penetrare cosi in profondita nelle trame complesse e opache del convive-
re umano.

Dal profondo legame tra verita dell’'uomo e verita del Dio Trinitario rivelata da e
in Gesu Cristo derivano alcune conseguenze. Anzitutto, la Chiesa non puo annuncia-
re Gesu Cristo, verita che salva, ignorando o tacendo la verita dell’'uomo, di cui la so-
lidarieta ¢ la dimensione antropologica essenziale.” Ne consegue, allora, che l'inse-
gnamento sociale della Chiesa, in quanto espressione etica, antropologica del vangelo
¢ una parola che evangelizza perché in essa si riflette il piano di Dio per noi uomini
e, quindi, la nostra vocazione a vivere nella storia da figli di Dio. Pertanto annuncia-
re e permeare di solidarieta la nostra convivenza sociale, significa far maturare in noi
e tra di noi cio a cui ogni uomo e tutti insieme siamo chiamati dall’amore creativo di
Dio. La Chiesa, enunciando la verita di Cristo Signore, quale verita ultima dell’uomo,
non crea una ideologia né parla di qualcosa di estraneo all’ esperienza umana. Sem-
plicemente illumina fino in fondo la portata etica e teologale dell’esperienza dell’in-
terdipendenza.

In definitiva, la battaglia della Chiesa per la solidarieta non & altro che la lotta
per questo uomo e per quelli che verranno. Ricercare, scoprire e accettare 1’esisten-
za di una verita antropologica che ci precede come un dono, equivale a guardare al
presente e mirare al futuro in modo responsabile e progettuale.

* N, 40.

* Colossesi 1,15-20.

* Gaudium et Spes, n. 22.

* Il rapporto tra dottrina sociale della Chiesa, verita dell’'uomo e nuova evangelizzazione &
stato autorevolmente esplicitato da Giovanni Paolo 11 nell’enciclica Centesimus Annus, so-
prattutto nel cap. VI: L'uomo ¢é la via della Chiesa.

163



I1. SOLIDARIETA: _
FONDAMENTO DI NUOVA PROGETTUALITA SOCIALE E POLITICA

1. Progettualita solidale e «societa aperta»

Senso ed istanza del progettare

La coscienza della vocazione alla solidarieta € una istanza a operare alla luce del-
la verita dell’uomo. Questo ideale antropologico fa si che le singole scelte concrete
siano sempre aperte e passibili di ulteriori approfondimenti pratici. Infatti, puntare ad
una prassi di solidarieta comporta che le singole decisioni siano illuminate e, al tem-
po stesso, coerentemente orientate alla solidarieta, senza, peraltro, mai esaurire in
nessun momento storico, puntuale la portata del valore in questione. La progettualita
solidale nasce, pertanto, dall’esigenza di impostare e avvicinare sempre pii la vita so-
ciale nelle sue molteplici espressioni alla logica del bene comune. La dinamica del-
la progettualita si impone quando si riconosce 'esistenza di valori irrinunciabili per
I"'uomo e per la sua convivenza sociale.™ In altre parole, la progettualita € il modo di
essere fedeli alla verita dell’'uomo, ma nella situazione sociale, culturale, economica
e politica concreta. Questa doppia fedelta, ai valori e alla storia, da cui scaturisce
una prassi progettuale, esige capacita di discernimento, vale a dire una particolare
sensibilita spirituale alla sintesi: una saggezza di cui oggi siamo tutti particolarmen-
te carenti.

Della necessita di nuova progettualita e capacita di sintesi ¢ testimonianza |’e-
sperienza politica italiana pil recente. Negli ultimi anni molti cattolici, specialmen-
te giovani, hanno preso a cuore, con molta dedizione, I"impegno di rinnovare la po-
litica del Paese e in particolare del partito della Democrazia Cristiana. Il rinnova-
mento € stato giocato prevalentemente sull’evocazione dei valori morali e in
particolare dell’onesta nella gestione della cosa pubblica. Alla carica ideale, tuttavia,
non ha fatto riscontro una coerente elaborazione di proposte e di programmi politici.
In altre parole & mancata una prassi progettuale. Invocare valori senza una adeguata
traduzione politica praticabile ¢ stato il segno pili evidente dell’astrattezza di un tale
generoso impegno: i grandi e nobili valori non hanno toccato terra. Non solo, ma in
nome della purezza dei valori, molti cattolici si sono divisi con spirito litigioso ed in-
tollerante. E, come sempre succede, all’entusiasmo iniziale, non di rado, segue la de-
lusione.™

La carenza di attitudine progettuale ¢ segnalata in modo macroscopico dalla pras-
si quotidiana dei cittadini. I valori di solidarieta e di bene comune, ampiamente pre-
dicati da vari pulpiti, vengono banalmente sconfitti da scelte utilitaristiche e da com-
portamenti irresponsabilmente illegali. Spesso il piccolo o grande tornaconto priva-
to prevale su ogni altra considerazione di bene comune e di solidarieta. Inutile dire
che in tali comportamenti la progettualita & morta ancor prima di nascere. Le scelte

* Cf E. BERrTI, Valori etici e progetto politico, in R. BINDI - G. GERVASIO, Una cultura per
la politica, AVE, Roma 1989, pp. 53-70; M. SPEZZIBOTTIANI, Il «bene comune» come criterio
guida dell’azione politica, in «Orientamenti» 1 (1989) 33-54,

* Cf le acute e pertinenti riflessioni di A. ANGELINI, Rinnovamento della politica o suo de-
clino?, in «Teologia» 19 (1994) 3-12: Ip., L'impegno del cristiano tra “profezia” e “governo”,
in «Rivista del Clero Italiano» 74 (1993) 246-256.

164



private vengono motivate da un pragmatismo di corto respiro; la politica si riduce a
mera gestione del potere; la societa si degrada a giungla del pil forte e del piu furbo.*

Una mentalita progettuale € cosa urgente € necessaria se non si vuole cadere in
due gravi errori contrapposti: il moralismo o il pragmatismo. Nel primo caso, si par-
la di valori, ma senza la necessaria attenzione al «come» incarnarli storicamente a li-
vello economico, giuridico o istituzionale. Nel secondo, invece, prevalgono gli inte-
ressi immediati, particolaristici senza alcuna attenzione e apertura al valore del bene
comune.

II discorso sulla progettualita se, a sua volta, non vuole correre il rischio dell’a-
strattezza deve fare i conti con la situazione culturale attuale. Concretamente. dob-
biamo interrogarci su quanta e quale progettualitd pud accettare e tollerare una mo-
derna societa democratica. Questo interrogativo € la chiave di lettura della sostenibi-
lita 0 meno di un discorso progettuale a livello sociale, economico e politico. Di qui
I'esigenza di ulteriori chiarificazioni sul rapporto tra progettualita e «societa aperta».

Societa aperta e il «disarmo della progettazione»

Nella cultura cattolica dell’immediato secondo dopoguerra era viva I'idea di rea-
lizzare un progetto di societd.” La Chiesa, le sue associazioni e le sue strutture par-
rocchiali unitamente ai cristiani impegnati nel sindacato e nel partito della Demo-
crazia Cristiana concorrevano sinergicamente nel dare forma ad una nuova civilta
cristiana che aveva in Pio XII il suo grande centro propulsore.™ Un progetto non mol-
to dissimile sia dall’ideale di nuova cristianita propugnato da J. Maritain con «Uma-
nesimo integrale» e sia dalla «societa di ispirazione cristiana» sostenuta dai cosiddetti
«professorini» della Democrazia Cristiana: G. Dossetti, G. La Pira e G. Lazzati.

Il progerto non ¢ una ideologia non avendo nulla del carattere chiuso e dogmati-
co di quest’ultima. Esso si propone come un ideale orientativo per 1’azione politica e
sociale. Un itinerario che ha come punto fisso la centralita della persona e una visio-
ne solidaristica della societa nella prospettiva del bene comune. Al tempo stesso,
pero, un cammino aperto e rivedibile in base alle difficolta concrete dei problemi e
della vita sociale. In questa prospettiva, il progetto ¢ un ideale storico attento parti-
colarmente ai fini, alla verita integrale dell’uomo, lasciando molto spazio alla ricer-
ca dei mezzi politici pil idonei per la loro attuazione.

Con gli anni '60 I'idea di un progetto storico entra in crisi sotto la spinta di un ra-
dicale mutamento economico, sociale e culturale del Paese.* Sul piano politico, poi,

* 11 quadro desolante della situazione italiana € descritto con crudo realismo da: La «que-
stione morale» come «questione politica», in «La Civilta Cattolica» 140 (1989/1V) 521-531.

* Per un approfondimento del tema: R. GATTL, «Fine delle ideologie», cultura del proget-
to, crisi attuale della politica, in «Orientamenti Pastorali» 38/2 (1990) 18-30; L’idea di un pro-
getto storico. Dagli anni '30 agli anni '80, Ed. Studium, Roma 1982: P. ScoproLa, La «nuova
cristianita» perduta, Ed. Studium, Roma 1985.

¥ Nell'aprile del 1941 Pio XII lanciava il suo appassionato grido di battaglia: «Non la-
mento, ma azione ¢& il precetto dell'ora» per la «nobile e santa crociata» della rigenerazione mo-
rale e cristiana della societa: Pio XII, Discorso alla Gioventu Universitaria e ai Laureati di
AC (20 aprile 1941), in Discorsi e Radiomessaggi di Sua Santita Pio XII, vol. 111, Tipografia Po-
liglotta Vaticana, p. 50.

* Cf A. ACERBI, La crisi dell'idea di progetto storico negli anni "60, in L'idea di un progetto
storico, o.c., pp. 111-126; R. GATTI, Fine delle ideologie, nuovi orizzonti di progetti e pro-
grammi, in «Orientamenti Pastorali» 38/3 (1990) 12-24.

165



il partito della Democrazia Cristiana, pensato come il soggetto politico del progetto,
si impantana nella logica del cosiddetto doroteismo: redditizia in termini elettorali,
ma povera di contenuti ideali.

Il progressivo accrescimento del tasso di laicita, di immanentismo materialista e
di soggettivismo porta, prima, alla crisi e, poi, al rifiuto di ogni visione ideale, ideo-
logica, organica della societa. Comincia a prevalere una comprensione della societa
in termini di complessita, da cui scaturisce la necessita di riconoscere e far convive-
re nello stesso spazio sociale gruppi, culture e interessi diversi senza mortificarli. Di
qui la affermazione perentoria che la societa democratica complessa ¢ per principio
estranea ad ogni progetto basato su valori che non siano quelli affermati dal consen-
so sociale. Verita e pluralismo democratico paiono elidersi a vicenda, nel senso che
il riconoscimento di una verita «assoluta» toglierebbe spazio a tutti coloro che non si
riconoscono in essa. Il costo della verita sarebbe I'intolleranza e I'emarginazione
culturale e sociale dei dissenzienti. L'ideale &, invece, una convivenza aperta a tutti.*
Solo la rinuncia a qualsiasi assoluto, etico, religioso o ideologico che sia, garanti-
rebbe un’esistenza democratica.”

I1 nostro tempo, pertanto, vive quello che R. Gatti ha definito il «disarmo della
progettazione»,” cio¢ il rifiuto di trascendere 1'esistente e prospettare alternative di
valore alla situazione data. E cio nella convinzione che in una convivenza democra-
tica moderna solo il rispetto delle procedure democratiche, le cosiddette regole del
gioco, garantisce |’appartenenza sociale di tutti.

Paradosso «della societa aperta»

Non bisogna dimenticare che la caduta della progettualita e I'imporsi di una de-
mocrazia formale va di pari passo con I'affermazione del principio di autorealizza-
zione individuale o corporativo. Da cio deriva che I'appartenenza alla comunita so-
ciale e politica viene condizionata al riconoscimento civile, legale ed economico
delle istanze di cui sono portatori i diversi gruppi sociali. Nelle nostre societa eco-
nomicamente sviluppate, avanzano richieste di riconoscimento legate alle differenze
razziali, culturali, religiose, sessuali. Emblematica ¢ la richiesta dei gruppi gay i qua-
li affermano la loro differenza sessuale come un diritto di cittadinanza.® Solo una
«societd aperta», scrive K. Popper, non vincolata da assoluti, puo lasciare spazio e ri-
conoscimento giuridico a tutte le istanze. L’appartenenza sociale, percio, non puo e
non deve far leva su una cultura o su ideali condivisi e condivisibili. Ognuno vive del
e nel suo universo ideale. Al cittadino ¢ richiesto di rispettare le regole democratiche.
Vale a dire che il riconoscimento dipendera dal consenso sociale. Inoltre, eventuali ri-
chieste economiche dovranno essere compatibili con le risorse disponibili.

% Per una visione critica di una democrazia senza verita: A. OLLERO TASSARA. Verita e con-
senso democratico, in «Il Nuovo Areopago» 3 (1993) 87-100; M. A. RASCHINL, Il paradosso
della democrazia, in «Studi Cattolici» 369 (1991) 772-780; Verita e democrazia. Contrasto o
mutuo arricchimento?, in «La Civilta Cattolica» 144 (1993) 11, 417-427.

 Cf H. KELSEN, [ fondamenti della democrazia, in La democrazia, Ed. 11 Mulino. Bologna
1981. Sul versante opposto di Kelsen, cf Centesimus Annus. nn. 46-47.

2 R. GATTI, Fine delle ideologie, nuovi orizzonti di progetti e programmi. a.c., p. 20.

“ Cf 1. CoLozz, La cittadinanza nella societa post-moderna. in «Il Nuovo Areopago» 3
(1993) 61-71: Ip.. Cittadinanza e societa postmoderna. E ancora attuale I'idea di bene comu-
ne?. in «Aggiornamenti Sociali» 46 (1995) 7-18.

166



Questa societa aperta o trasparente ¢, a detta di K. Popper, «eticamente superio-
re» ad ogni altra, perché rinunciando a propri valori lascia aperta la porta a tutte le di-
versitd compresenti.* L'altra faccia della medaglia @ meno ottimistica. La societa
aperta € frammentata da una molteplicita di soggetti sociali dall’incerta appartenen-
za sociale, ai quali manca una visione d'insieme del bene comune e restringe I'ambito
della solidarieta ai rispettivi gruppi. Scrive A. Heller che la logica dei piccoli gruppi
e della solidarieta limitata porta in sé un grave pericolo: quello della «regressione
nella barbarie» a motivo delle spinte antiuniversalistiche che hanno in sé. «Essi por-
tano avanti i loro interessi, si ingrandiscono spinte dal risentimento. Trattano gli al-
tri con sospetto. Mobilitano il loro gruppo sopprimendo le preferenze e le opinioni in-
dividuali. Producono, cosi, devianza e nemici. Si spingono anche a creare vere e pro-
prie “razze” da gruppi religiosi ed etnici».*

Paul Ricoeur. a sua volta, scrive che «in Francia continua a imperare lo spirito di
jacqueries. Tante piccole jacqueries sono le agitazioni a compartimenti stagni dei pe-
scatori, degli agricoltori, ecc. Pericolosi estremismi che negano il principio stesso
del compromesso» in vista del bene comune.*

La societa aperta, esaltata a motivo del suo ampio respiro di tolleranza verso tut-
te le diversita, in realta si rivela una sorta di boomerang. E il paradosso di una cultu-
ra post-moderna che, da una parte dichiara improponibile 1'idea stessa di una qualche
progettualita e, dall’altra, proprio la crescente e preoccupante conflittualita e frantu-
mazione socioculturale ripropongono con urgenza le ragioni di un bene comune con-
diviso e uno stile di convivenza solidale.”

Tuttavia, se di progettualita si puo e si deve parlare, essa non pud che procedere
per ambiti quali: il mondo del lavoro, la scuola, I'assistenza e cosi via. In ognuno di
questi settori € necessario operare un attento discernimento dei mutamenti in corso,
delle tensioni che confliggono tra loro, per indicare un modo di operare e un cammi-
no piti consono con la verita dell’uomo.

E evidente che non si da credibile progettualita senza una conoscenza competen-
te di come stanno le cose, ad esempio nell’economia, nel mercato del lavoro e cosi
via. Senza una riconosciuta competenza non ¢’¢ ascolto e proposta credibile. A que-
sto proposito & quanto mai esplicito A. Panebianco, quando afferma che «abbiamo il
dovere di non prendere sul serio quei vescovi che tuonano contro il “profitto™ senza
nemmeno conoscere la differenza fra profitto e rendita e senza sapere, per lo piu, che
un’economia senza profitto &. semplicemente, un’economia di bancarotta».*

C’¢ da aggiungere che la progettualiti nel sociale o nell’ambito del lavoro ¢ sem-
pre progettualita politica. E cid in una duplice direzione. Sia nel senso che incide
sulla vita della gente, proponendo nuovi stili di convivenza, nuove leggi e nuove isti-
tuzioni. E sia nel senso che essa si fa concretezza sociale, politica, istituzionale solo
se sostenuta e perseguita dall’attivita politica in senso stretto.

“ Cf K. POPPER, La societa aperta e i suoi nemici, Armando Ed.. Roma 1974; G. VaTTiMO,
La societa trasparente, Garzanti Ed., Milano 1989.

* A. HELLER, Dove ci sentiamo di casa?, in «I1 Mulino» 353 (1994) 394,

# «La Stampa», 4 agosto 1994,

7 Cf G. DE RitA, Complessita, pluralismo, conflittualita nella societa artuale. Quali istan-
ze per una cultura di dialogo e di comunione, in «Presenza Pastorale» 60 (1990) 209-214; G.
PasouiNo, 1l bisogno di un’etica nella politica democratica, in «1l Mulino» 354 (1994) 572-
580; Pluralismi e bene comune, in «Orientamenti sociali» 1/2 (1993).

# A, PANEBIANCO, La cattiva retorica del moralismo, in «1l Mulino» 353 (1994) 425,

167



2. Aree di nuova progettualita solidale

Qui di seguito si vogliono indicare, a mo’ di esempio, alcune aree in cui la pro-
gettualita solidale o ¢ gia operante o si impone quale istanza ineludibile con riferi-
mento alla crisi economica, sociale e politica del nostro tempo.

L'area del privato sociale - il terzo settore

E un’area in espansione composta da libere associazioni, fondazioni, aziende e or-
ganizzazioni senza fini di lucro o, come si usa dire, non profit. Questi soggetti socia-
li collettivi praticano una solidarieta allargata ai molti ambiti della qualita della vita
propria di uno stato sociale.” Per questo, pur formando un insieme omogeneo nelle
motivazioni e nelle finalita, questi nuovi soggetti sono differenziati nelle forme ope-
rative. Erogano servizi di tutti i tipi: culturali, sportivi, ricreativi, artistici, religiosi,
educativi, socio-assistenziali. La loro configurazione associativa e giuridica ¢ varia.
Si va dalla cooperazione al volontariato alle cosiddette societa «non profit». Queste
ultime sono aziende in cui operano sia soci volontari che soci lavoratori regolarmen-
te retribuiti. In ogni caso, per statuto non distribuiscono eventuali utili di esercizio.

Dati pil precisi sul terzo settore operante in Italia sono stati forniti in un recente
convegno organizzato dalla Fondazione Agnelli di Torino.™ Sviluppato soprattutto
negli Stati Uniti, in Italia si va affermando con una certa difficolta anche a causa di ca-
renze legislative. Se nel mondo un lavoratore su venti riceve la busta paga da attivita
«non profit», in Italia solo 1.8 su cento, pari a 418 mila persone. La novita italiana,
comunque, sono le cooperative sociali, fiorite quasi tutte dopo il 1980 in conseguen-
za della crisi dello stato sociale. In esse vi operano volontari e professionisti special-
mente nel campo dei servizi socio-sanitari. Nonostante le difficolta legislative ed
economiche® le prospettive future paiono promettenti sia sul piano dell’autonomia
economica ¢ finanziaria e sia sul piano della creazione di nuovi posti di lavoro.

Al di la delle difficolta, € rilevante il fatto che queste presenze, spesso di frontie-
ra, costituiscono una consistente controtendenza verso le chiusure particolaristiche
della nostra societi e un significativo antidoto alla prevalente concezione economi-
cistica dell’esistenza e dei rapporti umani. L’attenzione, infatti, & anzitutto per la per-
sona e per i suoi reali bisogni e non per il consumatore e le esigenze del mercato. Inol-
tre queste consistenti presenze sono uno stimolo critico ed efficace nei confronti del-
I"azione politica generale dei governi e dei partiti.

Riprogettare il lavoro

Anche nell’attuale difficile fase di ristrutturazione dell’economia di mercato si av-
verte I’esigenza di muoversi con una mentalita progettuale. Gli esperti del settore so-
no concordi nel ritenere che anche negli anni che verranno i nostri sistemi produtti-

¥ Cf M. BISCELLA, Solidarieta alla riscossa. Lo stato sociale da ridisegnare. Sara l'anno
del settore non profit?, in «Mondo economico» 1/2 (1995) 62-63; L. BocCACIN, L'azione soli-
daristica organizzata: il «terzo settore» in ltalia, in «Aggiornamenti Sociali» 45 (1994) 25-40;
G. SARPELLON, Crisi dello stato sociale e ruolo dei nuovi soggetti sociali, in Ivi, pp. 525-542.

* Costruire la societa civile: ruolo e dimensione del settore «<non profit» in Italia e in una
prospettiva mondiale. Torino, 7 novembre 1994, in «Il nostro tempo», 20 novembre 1994; «Non
profits, un colosso da 29 mila miliardi, in «Avvenire», 25 ottobre 1994,

' 11 settore & attualmente sostenuto da finanziamenti pubblici al 52%.

168



vi pur competitivi, dinamici e ad alta innovazione tecnologica non saranno in grado
di garantire, come nel passato, un posto di lavoro a tutti coloro che lo richiederanno.

Da piu parti si va dicendo che un posto di lavoro per tutti € un mito cui bisogna ri-
nunciare. Con molta franchezza gli esperti dicono che le misure proposte per fron-
teggiare la crisi e condividere il bene lavoro, vale a dire orario ridotto, part time, la-
voro in affitto, ecc., sono palliativi, in quanto I'attuale disoccupazione ¢ direttamen-
te connessa all’avanzare del processo di innovazione tecnologica.®

Su questa stessa lunghezza d’onda si colloca anche un recente documento dei ve-
scovi italiani nel quale si legge: «Bisogna esser coscienti che le potenzialita offerte
dalle innovazioni tecnologiche tendono a tradurre la crescita economica pill in un
aumento della produttivita del lavoro che non in un maggior impiego del lavoro stes-
s0».%

In altre parole, nel nostro futuro non & piu sostenibile I'identificazione tout court
di lavoro con «posto di lavoro». L'avanzare del progresso tecnologico segna la fine di
questa identita. Quali conseguenze per il futuro del lavoro e del suo significato per
I'uomo e per la societa?

I tempi paiono maturi per avviare una profonda riflessione sul valore e sul signi-
ficato del lavoro nella nostra societa post-industriale. Si tratta di allargarne il con-
cetto. Non solo il lavoro esercitato nell’ambito della produzione di mercato, ma an-
che quello esercitato in attivita di grande importanza sociale. «Perché cio si realizzi
¢ necessario che venga accolta I'idea che il valore del lavoro non & unicamente con-
nesso al fatto di produrre un reddito, ma al fatto di essere attivita della persona, da cui
ricava il suo senso e la sua dignita».* Di qui la necessita di individuare nuovi lavori
legati alla persona, alla tutela della salute, dell’ambiente, della cultura. Il discorso
si salda con quanto detto poco sopra a proposito del terzo settore e delle societa «non
profit».

La disoccupazione tecnologica e la creazione di nuovi lavori sollevano interro-
gativi molto seri che investono direttamente il tipo di societa che vogliamo costruire
per il nostro domani. I vescovi lombardi in un loro recente intervento affermano che
occorre operare una scelta di civilta, fare, cioe, un grande sforzo collettivo di elabo-
razione culturale per uscire dalla esasperazione delle leggi del mercato e dell’econo-
micismo imperante che riduce I'uomo unicamente a produttore e a consumatore. La
proposta per il futuro & quella di entrare in una nuova figura di «mercato socialmen-
te orientato verso la valorizzazione della “risorsa uomo™ e la ricerca di lavori social-
mente utili».*

2 Cf G. CazzoLa, L'occupazione a rischio: un problema politico, in «Il Mulino» 345
(1993) 71-77; C. DELL’ ARINGA, La disoccupazione nelle societa avanzate, in fvi 351 (1994)
103-111; B. DELPLANQUE, Partager le chémage, in «Etudes» 378/1 (1993) 34; E. PERROT. Lan-
gueur du capitalisme, in Ivi 378/5 (1993) 611-618; D. SINISCALCO, Incerte strategie per ["oc-
cupazione, in «[l1 Mulino» 352 (1994) 285-293,

* COMMISSIONE EPISCOPALE PER I PROBLEMI SOCIALI E IL LAVORO, Democrazia economica,
sviluppo e bene comune, o.c.. n. 58.

# Ivi, n. 59. Nella stessa ottica: COMMISSIONE SOCIALE DELL'EpiscopPaTO FRANCESE, Di fron-
te alla disoccupazione, cambiare il lavoro in nome della dignita umana, in «Studi Sociali»
31/12 (1993) 89-93; A. ROUET, Paroles d'Eglise face a la crise du travail, in «Esprit» 3-4
(1994) 28-37.

* CONFERENZA EPISCOPALE LOMBARDA, Insieme per il lavoro. Riflessioni e indicazioni pa-

169



La sfida, quindi, & quella di progettare il futuro non solo del lavoro, ma della stes-
sa societa riconoscendo piena dignita di lavoro anche ad attivita di utilita sociale non
legate al sistema produttivo. Tuttavia, I’enfasi sui futuri lavori non deve far dimenti-
care che un'attivita umana diventa lavoro quando ottiene riconoscimento sociale ed
economico. Questo secondo aspetto suscita notevoli interrogativi sul modo di realiz-
zarlo. La questione puo essere adeguatamente affrontata solo se si ragiona allargan-
do gli orizzonti ad una prospettiva di solidarieta economica. Il gia citato documento
dei vescovi italiani entra nel merito del costo dei nuovi lavori con questa osserva-
zione: «Si dovra fare allora un grande sforzo, anche nella societa italiana, affinché i
guadagni di produttivita, nei settori in cui lo sviluppo tecnologico si manifesteri con
una continua riduzione del fabbisogno di lavoro, siano utilizzati per sostenere quel-
la domanda di qualita della vita che richiede, invece, un uso crescente del lavoro
umano».®

Per una cultura morale della legalita

Nella prospettiva di una nuova progettualitd solidale, un posto di rilievo a livello
sociale e culturale va riconosciuto alla norma legale. Quest’ultima si presenta con
una doppia faccia. Da un lato, essa € sentita necessaria per una convivenza ordinata,
pacifica e giusta; dall’altro, essa impone sacrifici e limitazioni alla liberta dei citta-
dini. A ben vedere, pero, sono limitazioni solo in apparenza poiché hanno una rica-
duta positiva su tutti e su ciascuno. La norma legale, pertanto, ¢ tutta relazionata al be-
ne comune della collettivita, vale a dire all’effettivo esercizio dei diritti e dei doveri
dei cittadini. Solo in quanto finalizzata al bene comune, la norma legale acquista le-
gittimita etica e consenso sociale.

In ambito cattolico, il recente dibattito sulla legalita e sull’educazione alla cultu-
ra della norma¥ si & intersecato con quello sviluppatosi in area laica sul tema dell’e-
tica pubblica.®® Le due linee di pensiero non si sovrappongono, ma restano alquanto
divergenti a motivo della loro diversa impostazione teorica.

La riflessione sull’etica pubblica si basa sul presupposto di una netta separazio-
ne tra morale privata e pubblica.®” A quest’ultima importa definire cio che & giusto o

storali sulla situazione occupazionale in Lombardia, in «Il Regno documenti» 39 (1994) 179,
nn. 13 e log.

* Democrazia economica, sviluppo e bene comune, o.c., n. 58.

" Educare alla politica. Educare alla legalita. Dossier, in «Rassegna di Teologia» 34
(1993) 558-574; Educare alla responsabilita sociale: tra legge, liberta e bene comune, in «No-
te di Pastorale Giovanile» 27/1 (1993); G. GATTL, Educazione sociale e morale pubblica, in
«Orientamenti Pedagogici» 226 (1991) 779-789; C. Nann1, L'esigenza di un'educazione alla
legalita: quale legalita? quale educazione?, in Ivi 235 (1993) 9-28.

* Un’ampia e documentata panoramica del dibattito filosofico attuale: A. DA RE, /I ritor-
no dell’etica nel pensiero contemporaneo, in Etica oggi: comportamenti collettivi e modelli
culturali, Libreria Gregoriana, Padova 1989, pp. 103-231. Cfanche: P. L. BERGER, !l problema
dell’agire morale nell’eta del pluralismo, in «Il Mulino» 353 (1994) 400-416; A. HELLER, Do-
ve ci sentiamo di casa?, in Ivi, pp. 381-399; S. MAFFETTONE, Verse un'etica pubblica, Ed.
Scientifiche, Napoli 1984: H. PUTNAM, Come non risolvere i problemi etici, in «Il Mulino» 354
(1994) 559-571. Si vedano i contributi di V. POsSENTI, E. GALLI DELLA LOGGIA, F. VioLa, P.
ScorpoLa, Etica pubblica, etica privata. in «Orientamenti sociali» 3 (1994) 11-49.

* 8. VECA, Etica e politica, Garzanti, Milano 1989, p. 156.

170



ingiusto sul versante dei comportamenti nell’ambito civile, economico. finanziario,
bioetico o politico.

11 problema centrale dell’etica pubblica concerne esattamente la fondazione del
giusto e dell’ingiusto a livello pubblico nell’attuale societa aperta che per definizio-
ne astrae da ogni considerazione di verita antropologica condivisa.* Escluso ogni ri-
ferimento di valore assoluto, la delimitazione di giusto e ingiusto sara decisa ricor-
rendo necessariamente alla logica democratica del consenso. L'etica pubblica, per-
tanto, non potra che essere un’etica convenzionale. Infatti, il comportamento pubblico
sard giusto o ingiusto nella misura in cui rispecchia il consenso sociale culturale esi-
stente e formalizzato in una norma legale. Ne consegue che I"etica pubblica verreb-
be determinata a prescindere da cid che & moralmente buono e che dovrebbe infor-
mare anche la coscienza personale. In altri termini, nella societd complessa ¢ possi-
bile un’etica pubblica a condizione che astragga da quella personale.”'

La separazione dei due ordini etici, privato e pubblico, fa si che i comportamenti
sociali richiesti anche per legge risultino estranei e imposti autoritariamente alla co-
scienza. La legalita si presenta, cosi, deprivata e depotenziata di moralita.

Una cultura della legalita.*” invece, esige che la norma legale non sia solo ed esclu-
sivamente convenzionale, ma abbia una sua effettiva fondatezza in valori antropolo-
gici riconosciuti come tali, tra cui il valore del bene comune dal quale discende la le-
gittimazione morale della norma legale. Una legalita estrinseca, senza effettivo rife-
rimento al bene di tutti e di ciascuno, apre la strada all’arbitrio, alla ricerca del
tornaconto privato, alla rivendicazione. ingenerando crisi di appartenenza sociale e
delegittimazione dello stato di diritto.” Un’educazione alla cultura della legalita non
puo ridursi al discorso dell’etica pubblica convenzionale, del resto pienamente omo-
logata alla societa della frammentazione.

Premessa la sostanziale diversita tra I'impostazione laica dell’etica pubblica e
quella sviluppata in ambito cattolico, bisogna tuttavia chiedersi realisticamente quan-
to sia possibile formare alla cultura della legalita in questa societa del frammento. An-
zi, quanto pili sono marcate le differenze culturali, tanto pill la norma legale dovra as-
sumere un pill alto tasso di convenzionalita e di formalita. Ne consegue che il tema
della legalita e della moralita evidenzia tutta la contraddizione del nostro tempo.

Da quanto detto sopra non deriva automaticamente che la legislazione dello sta-
to sia per sé priva di valore morale. Sarebbe un’affermazione indebita. L'inevitabile
tasso di convenzionalita della norma legale impone un atteggiamento critico e di ve-
rifica caso per caso.* Un secondo problema non trascurabile e che intacca la fiducia

|1 tentativo di riferirsi ai cosiddetti valori comuni & inconsistente in quanto il consenso lo-
ro accordato & solo formale: cf S. MAFFETTONE, Valori comuni, Il Saggiatore, Milano 1989,

* Per una critica all’etica pubblica: G. ANGELINI, Ritorno all’etica?. in «1l Regno Attualita»
35 (1990) 438-449; Ip.. Etica pubblica e morale cristiana, in «Rivista del Clero Italiano» 71
(1990) 567-580.

62 CommissIONE ECCLESIALE «GIUSTIZIA E PACE», Educazione alla legalita. Per una cultura
della legalita nel nostro Paese. Nota pastorale (Documenti CEI, n. 63), Elle Di Ci, Leumann
(Torino) 1991.

8 Cf C. VASALE, La societa italiana tra domanda di diritti e cultura della legalita, in «Stu-
di sociali» 33/11 (1994) 81-105.

* Cf A. CAPRIOLI - L. VACCARO, Diritto, morale e consenso sociale. Morcelliana, Brescia
1989: S. FrRiIGATO, Educare alla politica nella societi complessa?, in «Rassegna CNOS» 2
(1992) 31-39.

171



del cittadino nel valore etico della legalita & 1’esuberante produzione di leggi e leg-
gine, spesso contraddittorie e di cui non sempre si coglie la logica del bene comune.

L’affermazione di una cultura morale della legalita cui si deve puntare. nono-
stante tutto, comporta un vasto processo di formazione sociale che riporti nella co-
scienza civile la centralita del bene comune e della solidarieta quali valori fondanti la
convivenza sociale.

I cattolici per una nuova progertualita politica?

Da quanto detto sulla societa aperta emerge con urgenza il bisogno di nuove sin-
tesi, di solide convergenze delle molte istanze, dei molti interessi e sollecitazioni
presenti nella societa. Questo ¢ il compito specifico della politica, la quale o € pro-
gettuale, arte della sintesi, o si degrada a lotta di potere e a corruzione. Alla carenza
di progettualita non si pud sopperire con un governo di tecnici, facendo dell’ammi-
nistrazione. Governare non ¢ identico ad amministrare. Certamente le competenze
tecniche sono necessarie, ma non sufficienti.* Occorre una competenza di altro tipo,
quella del discernimento, della mediazione e dell’indirizzo secondo criteri di bene co-
mune e di solidarieta. Quale contributo puo venire alla politica progettuale da parte
dei cattolici?

I cattolici provengono da una lunga esperienza politica che si era come condensata
nel partito di ispirazione cristiana, la Democrazia Cristiana, pensata e voluta quale
luogo politico dell’unita politica dei cattolici.*® Oggi quel partito non esiste pii. E i
cattolici sono presenti un po’ in tutti gli schieramenti partitici. Per molti, anche cat-
tolici, la fine della Democrazia Cristiana ¢ stata salutata come un fatto salutare: fi-
nalmente i cattolici sarebbero liberi di fare politica secondo coscienza scegliendo lo
schieramento desiderato. Non solo, ma non sono pochi coloro che ritengono impro-
ponibile una nuova unita politica dei cattolici in un Paese in cui vige un sistema elet-
torale maggioritario. E ci0 per il fatto che I'unita dei cattolici si costruisce al centro,
necessariamente penalizzato da una destra e da una sinistra.”

Se cosi stanno le cose, quale futuro politico per i cattolici? Le risposte sono di-
verse. C’¢ chi auspica una grande diaspora cattolica nei diversi partiti. Per altri pare
giunto il momento che i cattolici si dividano in due schieramenti: da un lato, i soste-
nitori di un libero mercato secondo il liberismo imperante, dall’altro, i sostenitori
del mercato nell’ottica della solidarieta. Da una parte la destra liberista e dall’altra la
sinistra solidaristica. Non mancano anche coloro che chiedono ai cattolici di rinun-
ciare ad essere politicamente visibili.®

“ Cf A. PANEBIANCO, Fare a meno della politica?, in «Il Mulino» 348 (1993) 637-645.

“ Cf G. CAMPANINI, Verso un nuove rapporto Chiesa italiana-politica, in «Rivista di Teo-
logia Morale» 103 (1994) 387-391: M. REINA, Verso un nuovo rapporto tra Chiesa e politica in
falia, in «Aggiornamenti Sociali» 45 (1994) 87-100.

“ Cf E. CopiNi, Elezioni con sistema maggioritario e unita politica dei cattolici, in «Ag-
giornamenti Sociali» 45 (1994) 417-428.

“* Sul dibattito in corso cf G. PiaNa, Pluralismo politico non é indifferentismo morale, in
«Rivista di Teologia Morale» 103 (1994) 359-363; L. PizzoLato, Cattolici e politica: una «ca-
sa comune» dentro la frammentazione, in «Aggiornamenti Sociali» 45 (1994) 545-560; G.
FORMIGONI, Da cattolici nel polo progressista, in Ivi, pp. 861-874; P. ScoproLA, Ipotesi per la
presenza politica dei cartolici, in Ivi, pp. 53-62; B. SORGE, Verso il «polo delle solidarieta», in
Ivi. pp. 773-784.

172



Pur tra tanta divergenza, su un punto si nota convergenza: i cattolici, in quanto ta-
li, devono dare il loro contributo politico al Paese nella logica della progettualita. Al
di 1a del modo con cui i cattolici si renderanno politicamente visibili, devono assu-
mersi I"'impegno di rafforzare il tessuto etico-culturale della societa civile e di far
crescere nel Paese il senso di appartenenza solidale. Per lo storico P. Scoppola que-
sto sarebbe il vero terreno della nuova unita dei cattolici.” Per L. Pizzolato questi
stessi valori etici e sociali devono pero tradursi in un programma, cio¢ in una propo-
sta politica.™ Tuttavia, un tale impegno non comporterebbe una nuova unita politica
dei cattolici. Scrive Scoppola: «In una democrazia dell’alternanza questo comporta di
necessitd che i cattolici possano essere presenti nei due schieramenti contrapposti,
purché portatori, tutti, di quei valori di solidarieta, di moderazione, di ragionevolez-
za, di tolleranza che rendono civile e fecondo il conflitto politico».™

Sono considerazioni molto stimolanti e per molti aspetti pertinenti. Resta co-
mungque assodato che in politica conta il consenso elettorale. Se € vero che i cattoli-
ci avrebbero le carte in regola per una proposta di moderazione e di sintesi progettuale
tra solidarieta ed efficienza, & altrettanto vero che, dispersi in tanti partiti o divisi in
destra e sinistra, finirebbero per non incidere pil di tanto, a meno di diventare forza
trainante in uno dei due poli.

Come ridiventare progettuali in politica? In primo luogo occorre che la proposta
politica sia capace di aggregare ben oltre le file cattoliche. In secondo luogo, il pro-
gramma dei cattolici deve puntare oltre i programmi ¢ della destra e della sinistra.
Questi ultimi sono prigionieri di una logica economica quantitativa, mentre i cattoli-
ci dovrebbero privilegiare il mondo della qualita della vita che non pud produrre il
mercato e di cui abbisognano le nostre societa.™ Per fare questo occorre anche un
partito che di questi valori si faccia carico?

Conclusione

La solidarieta, la verita dell’'uomo, la dottrina sociale della Chiesa da sole non
bastano a risolvere tutti i nostri problemi contingenti. Tuttavia, senza di esse affo-
gheremo nel pragmatismo pit banale. Solidarieta e verita dell’'uomo non ci risolvo-
no tutti i problemi quotidiani, & vero: ma grazie ad esse, conosciamo la direzione di
marcia. Il resto ¢ lasciato alla nostra liberta, alla nostra responsabilita e alla nostra ca-
pacita di discernimento del tempo che il Signore ci ha dato da vivere.

® Ipotesi per la presenza politica dei cattolici, a.c., p. 59.

™ Cattolici e politica: una «casa comune » dentro la frammentazione, a.c., p. 557.

™ Ipotesi per la presenza politica dei cattolici, a.c.. p. 62.

" E. Cobin, Elezioni con sistema maggioritario e unita politica dei cattolici, a.c., pp. 427-
428,

173



