SOTTO IL «<PONTE» DI POTTER
Riflessioni previe al «fare bioetica»

Paolo Merlo

1. L’esigenza di un «ponte» tra le scienze biologiche e I’etica

Nel suo «Bioethics: Bridge to the Future» V. R. Potter — I'oncologo nordameri-
cano cui si deve il neologismo «bioetica» — denunciava come innaturale e pericolosa
la separazione tra I’ambito scientifico del sapere e quello umanistico: la percezione
della rivoluzione biologica come di una «bomba» capace di attentare al futuro della
vita sulla terra lo spingeva a perorare un «ponte» tra le scienze (la biologia, in parti-
colare) e le discipline umanistiche. Egli indicava nella bioetica I'urgente e necessa-
ria sapienza atta a individuare le modalita di una responsabile utilizzazione della co-
noscenza umana in ambito scientifico-biologico; anzi, un’acuta percezione dei peri-
coli derivanti da una biologia sganciata dall’ereditd umanistica lo orientava a
qualificare la bioetica come «Seience of Survival», ovvero come «scienza della so-
pravvivenza» dell’intero ecosistema.! Eravamo agli inizi degli anni 70.? ¢ da allora
la «bioetica» ha conosciuto una proliferazione sorprendente, favorita anche da spin-
te di tipo emotivo, ampiamente supportate dai media. Classico punto di riferimento
nella riflessione in questo settore divenne I’ Encvelopedia of Bioethics curatada W. T,
Reich (1978), che configuro la bioetica come «studio sistematico della condotta uma-
na nell’ambito delle scienze della vita e della cura della salute, esaminata alla luce dei
valori e dei principi morali».* delineandone i contenuti e la metodologia interdisci-
plinare.

'Cf V. R. POTTER, Bioethics: Bridge to the Future, Prentice-Hall, Englewood Cliffs 1971,
capp. | e 3: ma cf pure Ip., Bioethics: The Science of Survival. in «Perspectives in Biology and
Medicine» 14 (1970) 120-153. - Nonostante talune iniziali contestazioni, la paternita potteria-
na del termine «bioetica» € ormai un dato ampiamente riconosciuto: cf W. T. REICH, I] termine
bioetica: nascita, provenienza, forza, in «ltinerarium» 2 (1994) 3, 33-71.

* Mentre Potter coniava il termine «bioetica», altrove gia si era all’opera per la struttura-
zione accademica di una disciplina-ponte tra le scienze della vita e I'etica: nel 1969, nei pres-
si di New York. era stato fondato dal filosofo D. Callahan e dallo psichiatra W. Gaylin lo Ha-
sting Center, ovvero " Institute of Sociery, Ethics and the Life Sciences: il Centro incise profon-
damente nella strutturazione della bioetica a partire dal 1971, quando iniziarono le
pubblicazioni dello Hasting Center Reporr. Nel medesimo anno, a Washington DC, sotto la
guida di A. Hellegers — un ostetrico e fisiologo dell’embriologia umana di origine olandese —
si ha la fondazione de The Joseph and Rose Kennedy Institute for the Study of Human Repro-
duction and Bioethics, con il preciso programma di sviluppare la bioetica come specifica di-
sciplina. - Per piti precise indicazioni sulle origini della bioetica negli USA, ¢f G. Russo, Fon-
damenti di metabioetica cattolica (Temi di morale fondamentale), Edizioni Dehoniane, Roma
1993, pp. 13-28.

*W. T. REICH, Introduction, in Ip. (ed.), Encyclopedia of Bioethics, vol. I, Free Press, New
York / Collier Macmillan Publishers, London 1978, p. x1x.

174



La progressiva dilatazione dell’interesse per i risvolti etici delle applicazioni del-
le scienze della vita ¢ ampiamente documentata dal rigoglioso fiorire su scala plane-
taria di comitati, di Istituti, di riviste e di pubblicazioni di bioetica.* Nondimeno, bi-
sogna rilevare che a tanta attenzione non sempre si accompagnavano adeguati ap-
profondimenti di tipo epistemologico: se si pensa che I'identita della bioetica a
prevalente interesse bioecologico delineata da Potter addirittura svanisce nella defi-
nizione fornita dall’ Encyclopedia of Bioethics, e che da taluni la bioetica viene con-
siderata non una disciplina, ma un «movimento culturale» o, pitt semplicemente, un
«territorio» ove si confrontano diversi saperi circa i problemi sollevati dai progressi
delle scienze biomediche,® si puo percepire quanto fosse (e sia) oneroso il compito di
gettare un ponte tra le scienze della vita e I’etica.

Si deve riconoscere che 1'incremento dell’interesse accademico per la bioetica
ha favorito una crescente attenzione per il suo statuto epistemologico, premessa in-
dispensabile per una precisazione dell’identita e del metodo di questa disciplina:*
siamo tuttavia ancor lontani da un consenso unanime sull’accezione stessa del ter-
mine «bioetica». Semplificando al massimo, ci sembra che nel variegato universo
delle interpretazioni si possano individuare due fondamentali tendenze nell’intende-
re la bioetica: da una parte v'e chi — pit sensibile alle istanze potteriane — la considera
come una disciplina del tutto nuova. interdisciplinare, in bilico tra biologia ed etica,
qualificabile come «scienza sistematica dell’uomo etico che indaga gli ambiti ¢ le leg-
¢i della tecnogenesi trasformativa del mondo biologico»;” dall’altra vi & un filone,
maggiormente ancorato alla riflessione etica tradizionale, che intende la bioetica co-
me etica applicata, ovvero come un filone nuovo della riflessione etica, provocata
dalle questioni sollevate dalle nuove tecnologie biomediche e quindi costretta ad ela-
borare nuovi criteri di condotta (& questa la bioetica con the focus on medical op-
tions. riduttiva rispetto all’originario progetto potteriano).” Pili precisamente, si po-
trebbe dire che le diverse tendenze nel concepire la bioetica trovano i loro principali
discriminanti nel modo di intendere la sua relazione vuoi con |'etica, vuoi con i pro-

* 8i veda la panoramica mondiale fornita da G. Russo in Storia della bioetica, in S, LEONE
- S. PRIVITERA (edd.), Dizionario di Bioetica, ISB, Acireale (CT) / EDB, Bologna 1994, pp. 947-
954; ma cf pure le indicazioni relative a vari paesi occidentali reperibili in C. VIAFORA (ed.).
Vent'anni di bioetica. ldee protagonisti istituzioni, Fondazione Lanza - Gregoriana Libreria
Editrice, Padova 1990. Per la genesi e gli sviluppi della bioetica in Italia, ¢f A. BOMPIANI, Bioe-
tica in ftalia. Lineamenti e tendenze (Trattati di etica teologica), EDB, Bologna 1992; G. Rus-
s0. Sessualita ed embriopoiesi nella genesi della bioetica in Italia, Istituto Teologico «S. Tom-
maso», Messina 1992; C. VIAFORA (ed.), Centri di bioetica in Italia. Orientamenti a confron-
to, Fondazione Lanza - Gregoriana Libreria Editrice, Padova 1993,

5 Cf A. BompiaNL, Bioetica in ltalia, cit., p. 13.

®Tra i contributi recentemente editi segnaliamo: F. BELLINO, [ fondamenti della bioetica.
Aspetti antropologici, ontologici e morali (Idee/Scienze umane 91). Citta Nuova Editrice, Ro-
ma 1993; D. GRACIA, Fondamenti di bioetica. Sviluppo storico e metodo, San Paolo, Cinisello
Balsamo (Milano) 1993 (originale: Madrid 1989); G. Russo, Fondamenti di metabioetica cat-
tolica, cit. - Va perd notato che ogni trattazione sistematica di bioetica deve inevitabilmente con-
frontarsi con i problemi epistemologici posti da questa disciplina: ¢ quanto, ad esempio, si puo
constatare in E. SGREGGIA, Manuale di bioetica, vol. |: Fondamenti ed etica biomedica, Nuova
edizione aggiornata e ampliata (Trattati e manuali), Vita e Pensiero, Milano 1994, pp. 65-101.

" E la definizione fornita da G. RUsso in Fondamenti di metabioetica cattolica, cit., p. 11.

®Cf G. Russo - V. R. PotTER, L'idea originaria di bioetica, in «Itinerarium» 2 (1994)
2,11-25.

175



blemi ambientali ed ecologici: da una parte si accentua la sua discontinuita rispetto
all’etica e, insieme, la dimensione globale dei problemi del bioregno, in cui vengono
inclusi quelli della medicina; dall’altra si sottolinea invece la sua continuita con I'e-
tica, focalizzando 1’attenzione sulle nuove problematiche biomediche.

Le discordanze nell’intendere la bioetica si traducono nella difficolta di definir-
ne il bagaglio contenutistico e, soprattutto, lo statuto epistemologico; ma le profon-
de divaricazioni esistenti sui principi di riferimento e sulla loro fondazione,’ nonché
I"affiorare di un certo senso di delusione per i risultati pratici della bioetica," fanno
pensare a un’aporia ben pit profonda, che chiama in causa la struttura e le fondazio-
ni stesse del «ponte» che dovrebbe collegare la sponda delle scienze biologiche con
quella umanistica. E per questo che vorremmo gettare uno sguardo sulla praticabilita
di un connubio dell’etica con le scienze e le tecno-scienze del bioregno. Un’indagi-
ne in tal senso — per quanto possa apparire lontana da specifici problemi di bioetica
— si propone come doverosa premessa a chiunque intenda costruttivamente impe-
gnarsi nell’accidentato terreno di questa rigogliosa e proteiforme disciplina.

2. Una questione non del tutto nuova

A ben vedere, I'indagine sui fondamenti della bioetica non pone dei quesiti del
tutto nuovi agli addetti alla riflessione sistematica sull’agire morale, da tempo co-
stretti a un confronto con gli originali orizzonti sull’'uomo dischiusi da varie disci-
pline moderne, quali la psicologia, la sociologia, I'antropologia culturale, la sessuo-
logia, la sociobiologia, e altre ancora. Dall applicazione al mondo umano dei meto-
di utilizzati nello studio delle realta infraumane € scaturito un quadro di conoscenze
che tende a dilatarsi sempre piu, aprendo nuove e inusitate prospettive di intervento
sul vivere umano, individuale e sociale; parallelamente, si & assistito anche all’in-
gresso delle scienze positive in terreni da sempre ritenuti propri dell’etica: accanto a
corrette forme di dialogo, si sono notati dei problematici debordamenti in ambito eti-
co, nel senso che & da queste prestigiose discipline che talvolta si desumono criteri di
valutazione morale. Non di rado cid ha provocato un certo disagio nella riflessione
morale, talvolta incerta sul suo stesso futuro e intimorita di fronte alle dilaganti for-
tune del sapere scientifico;" di qui tentativi pill 0 meno riusciti di precisare la speci-
ficita dell’etica e delle scienze positive, in vista di un corretto e proficuo dialogo."” Or-

® Cfatitolo esemplificativo: L. PALAZZANIL, Bioetica dei principi e bioetica delle virti: il di-
battito attuale negli Stati Uniti, in «Medicina e morale» 42 (1992) 59-85: L. PaLazzani - E.
SGRECCIA, [l dibattito sulla fondazione etica in bioetica, in «Medicina e morale» 42 (1992)
847-870; A. PEssINA, Fondazione ed applicazione dei principi etici. Aspetti del dibartito sulla
bioetica. in «Rivista di Filosofia neo-scolastica» 83 (1991) 560-598.

" S, Maffettone parla espressamente di una «illusione» bioetica, da cui guarire: quella di
quanti ingenuamente hanno ritenuto che la bioetica offrisse una sorta di bacchetta magica per
risolvere un insieme di problemi delicati e complessi (cf il suo Bioerica e valori comuni, in C,
ViaFora [ed.], Centri di bioetica in Italia, cit., pp. 95-121, qui pp. 97-102).

1 [1 quesito posto a titolo di uno studio di J. Jullien — Les sciences humaines laissent-elles
encore un avenir a la morale? (in «Nouvelle Revue Théologique» 105 [1983] 481-497) — ci
sembra esprimere in modo emblematico le difficolta attraversate dalla morale, incalzata dalle
prestigiose acquisizioni delle scienze positive dell’'uomo.

2 A titolo esemplificativo, si vedano i seguenti studi: E. AGazzl, Il bene, il male e la scien-
za. Le dimensioni etiche dell'impresa scientifico-tecnologica, Rusconi, Milano 1992: J. M, Au-

176



bene. sembra assai difficile negare che la questione del «ponte» di Potter insista.
almeno in parte, sul medesimo e problematico terreno: anzi, non sembra eccessiva-
mente riduttivo considerare la bioetica — nella sua dimensione biomedica — come un
caso particolare della pit ampia questione sulle relazioni instaurabili tra I"etica ¢ le
varie scienze positive che si occupano della realta umana.

La domanda sulla fattibilita del «ponte» tra le scienze del bioregno e la sponda
umanistica presenta un ulteriore e rilevante punto di contatto con la riflessione etico-
sistematica, che pure va segnalato. E noto che il sapere scientifico acquisito non ri-
mane allo stadio di mera «scienza», ma si pone alla base di interventi volti a modifi-
care la realtd, grazie allo sviluppo di adeguate tecnologie: queste, a loro volta, sono
alla base di ulteriori acquisizioni scientifiche. Si sviluppa in questo modo la «tecno-
scienza», le cui diramazioni raggiungono anche il bioregno. In questo ambito & fa-
cilmente percepibile come gli interventi tecno-scientifici non siano di pertinenza
esclusiva della tecno-scienza, ma presentino dei risvolti di tipo inequivocabilmente
«eticon; pill precisamente, si avverte che in questi interventi non & in gioco unica-
mente una domanda di tipo scientifico (cosa accade?) e tecnico (come funzionano?),
ma anche un interrogativo sulla loro liceita morale: & quanto nitidamente documen-
ta il sorgere stesso della bioetica, che si interroga proprio sull’eticita dell’'uomo «poie-
tico». dell’'uomo «facitore» di inusitate innovazioni in ambito biologico e/o biome-
dico. Ora, la tensione tra 'intervento tecno-scientifico nel bioregno e la domanda
etica che esso pone pud venir in certa misura ricondotta a una distinzione da tempo
acquisita nella riflessione etico-sistematica, che ha precisato la diversa natura del-
I'azione produttiva (il «fare») e dell’azione morale (I’ «agire»): si tratta di una di-
stinzione di carattere generale, che pud gettare notevole luce sulla tensione tra la
«fattibilita» di un intervento tecno-scientifico nel bioregno e la sua «agibilita»
morale.

Le analogie indicate suggeriscono una provvisoria dilazione dell’indagine sulla
praticabilita del «ponte» auspicato da Potter, per considerare anzitutto le relazioni

BERT, Pour une épistémologie de la morale chrétienne, in «Studia Moralia» 18 (1980) 83-106;
R. BUTTIGLIONE, Etica e scienze umane, in Persona, verita e morale, Citta Nuova Editrice, Ro-
ma 1987, pp. 497-51 1; F. COMPAGNONIL, Comportamento umano: scienze dell'uomo ed etica, in
«Laurentianum» 33 (1992) 439-450; F. GIUNCHEDI, Scienza e norma morale, in «Rassegna di
Teologia» 35 (1994) 75-90; W. KorrF, Die ethische und theologische Relevanz der Human-
wissenschaften, in D. MIETH - FE. COMPAGNONI (edd.), Ethik im Kontext des Glaubens. Proble-
me - Grundsiitze - Methoden (Studien zur theologischen Ethik 3), Universititsverlag, Freiburg
Schweiz / Verlag Herder, Freiburg-Wien 1978, pp. 157-185: W. KOwALSKI, Les sciences et les
théologies, in «Recherches de Science Religieuse» 75 (1987) 531-588: A. MOLINARO, Scienze
umane, filosofia, etica. in T. GOFFI - G. PiaNa (edd.), Corso di morale, vol. I, Queriniana, Bre-
scia 21989, pp. 39-74; S. PINCKAERS, Le fonti della morale cristiana. Metodo, contenuto, storia
(Ragione & Fede 14), Edizioni Ares, Milano 1992, pp. 68-108: G. Rossl. Scienze umane ed eti-
ca. in F. COMPAGNONI - G. PlanNa - S. PRIVITERA (edd.), Nuove dizionario di teologia morale,
Edizioni Paoline, Cinisello Balsamo (Milano) 1990, pp. 1158-1174; M. Santos, The Positive
Sciences and Theological Ethics after the Debate on Humanae vitae, in Humanae vitae: 20
anni dopo, Ares, Milano 1989, pp. 265-272: A. ScoLA, Antropologia, etica e scienza, in «An-
thropo[te]s» 1 (1985) 215-226; F. TarGONsKI, Teologia morale e menialita scientifica. Miscel-
lanea Francescana Edizioni, Roma 1985. - Abbiamo qui volutamente omesso la menzione di
contributi che trattano di singole discipline scientifiche nella loro relazione con I'etica; ma &
chiaro che anche questo tipo di studi viene coinvolto dalla questione del rapporto tra le scien-
ze dell’'uomo e la riflessione morale.

177



dell’etica con le scienze positive e con le tecno-scienze. Ci sembra una scelta strate-
gica legittima, soprattutto nel caso in cui si consideri la bioetica come «etica appli-
cata», ovvero come un nuovo settore dell’etica, sviluppatosi sotto la spinta dei pro-
blemi posti dal progresso della ricerca e delle tecnologie biomediche: ma anche se si
considerasse la bioetica come una disciplina del tutto originale e a sé stante, volta a
sintetizzare i valori umani con I'ecosistema della vita, & difficile pensare che un’a-
nalisi degli elementi interpretativi maturati nella riflessione sul rapporto tra etica,
scienze positive e tecno-scienza non possa avere delle applicazioni in una disciplina
in bilico tra scienze biologiche ed etica.

3. Etica, scienza, tecno-scienza: una convergente alterita

Etica, scienza e tecno-scienza costituiscono una triade passibile di una pluralita di
relazioni: oltre a quella che tutte le include (e che sembra di maggior interesse per la
bioetica), se ne possono considerare altre tre, di tipo binario (etica e scienza, scien-
za e tecno-scienza, etica e tecno-scienza); di queste ultime ci interessano la prima e
la terza, direttamente connesse con quella riflessione etico-sistematica da cui ci at-
tendiamo degli elementi utili per sondare le possibilita del progetto potteriano.

3.1. Etica e scienza

E indubbiamente riduttivo usare i termini «etica» e «scienza» al singolare, vista la
fattuale frammentazione del sapere etico e di quello scientifico; ma una consistente
semplificazione sul piano terminologico & richiesta dalla complessita del tema e da
esigenze espositive. A scanso di equivoci, precisiamo che, da un lato, il nostro di-
scorso resta circoscritto all’etica in quanto «direttiva» della condotta umana (e per
questo «altra» rispetto all’etica animata da intenti di tipo puramente descrittivo/espli-
cativo): sull’altro versante delimiteremo I"attenzione alle scienze aventi per oggetto
singoli aspetti del complesso mondo umano e che vengono designate come «scienze
positive dell’'uomo» o, pill semplicemente, come «scienze umane» (psicologia, et-
nologia, sociologia, etologia, medicina, biologia e simili). Eviteremo di proposito
digressioni di tipo storico-positivo: qui intendiamo unicamente proporre alcune so-
brie linee interpretative, atte a gettare un po’ di luce su una tematica che puo illumi-
nare il «fare bioetica».

3.1.1. L alterita tra scienze ed etica

Scienze umane ed etica sono accumulabili in quanto forme di «sapere» conver-
genti nel medesimo «oggetto materiale», I'uomo; nondimeno, esse si diversificano
profondamente tra loro:

a) Le scienze positive studiano 1'uomo analogamente ad altri fenomeni, ossia nel-
la sua situazione di fatto, cosi come si presenta. Della complessa realta umana ven-
gono considerati isolatamente taluni segmenti (anatomia, fisiologia, attivita psichica,
relazioni sociali...). I fenomeni osservati vengono abitualmente compresi all’interno
di una teoria che li collega tutti o in parte, garantendo talune previsioni. Il momento
analitico e quello interpretativo-predittivo restano ancorati a un ambito ben definito,
quello dell’immediatezza empirica, nei limiti posti dall’ «oggetto formale» proprio di
ciascuna disciplina.

178



b) L' etica si occupa dell’uomo nel suo agire libero, personale, con la pretesa di in-
dividuare quale debba essere questo agire perché possa essere qualificato come «mo-
rale», ossia degno dell’'uomo, capace di attuarlo come tale. Diversamente da quanto
avviene nelle scienze positive dell’uomo, circoscritte al mondo dell’immediatezza,
dell’esperibile, I'etica coinvolge inevitabilmente il riferimento a un ideale che si po-
ne oltre I'empiria. Entra qui in gioco una comprensione dell’uomo non segmentata,
ma globale: questa intelligenza non ¢ frutto di una mera addizione di conoscenze
empiriche, ma deriva da un trascendimento dell’empiria che attinge (o pretende di at-
tingere) il senso dell’'uomo e del suo agire. Nell'assegnare all’azione umana una mi-
sura degna dell’uomo, I'etica fa necessariamente riferimento a una antropologia, aun
ideale di uomo strettamente collegato con una Welranschauung, anche se non espli-
citata o addirittura negata. E proprio sulla base di questa comprensione globale che
I"etica formula le sue valutazioni: i criteri etici forniti, dai pill generali (principi e
norme) a quelli piu particolareggiati (giudizi su casi specifici), rimontano inevitabil-
mente a una visione dell’'uomo e del mondo che delinea gli articolati parametri con
cui viene misurato I’ agire.

Va adeguatamente sottolineata I’operazione riduttiva che ¢ alla base della ricerca
scientifico-positiva: si tratta di uno stratagemma indubbiamente molto efficace, viste
le conquiste proprie delle singole scienze: nondimeno, bisogna notare che, proce-
dendo sulla base di un’analisi riduttiva, qualsiasi scienza si trova in certo modo «cie-
ca» non solo di fronte all’oggetto formale di altre scienze, ma anche e soprattutto di
fronte a cid che & specifico di discipline quali I’etica e I'estetica. All’analisi chimica,
ad esempio, la Pieta di Michelangelo pud certamente apparire identica a tanti altri
informi pezzi di marmo: nondimeno, ¢ difficile sostenere che quell’opera d’arte sia
esaustivamente descritta da cid che di essa puo dire I’analisi chimica; anzi, & spera-
bile che nessuno presuma di disporre di quella scultura come si dispone di un qual-
siasi informe pezzo di marmo." Ugualmente, dall’analisi riduttiva dell’uomo, carat-
teristica delle scienze, ¢ metodologicamente escluso qualsiasi intento di tipo etico-va-
lutativo: ¢id che da queste viene studiato ¢ un particolare aspetto della realta umana
nel suo fattuale manifestarsi, indipendentemente da possibili giudizi di valore mora-
le, propri di un diverso ordine conoscitivo. Circoscritta al piano della descrizione-in-
terpretazione-predizione dei fenomeni, la ragione scientifica si caratterizza come es-
senzialmente anassiologica.

3.1.2. Sui debordamenti dal terreno delle scienze a quello dell’etica

Le competenze specifiche dell’etica e delle scienze umane ci sembrano suffi-
cientemente individuate e cio dovrebbe favorire una chiara distinzione tra queste due
forme di sapere e, insieme, un netto ripudio di eventuali debordamenti — metodolo-
gicamente scorretti — in campi non propri: lo scienziato che si improvvisa moralista
non ¢ meno incauto del moralista che si improvvisa scienziato.

Uno dei casi di piu frequente confusione tra |"ambito scientifico e quello etico ri-
guarda la concezione di cid che & «normale» per 1'uomo: se per lo scienziato ¢ in
gioco una «normalita» relativa al fartuale manifestarsi dell’'uomo, per il filosofo e il

* Abbiamo ripreso I'esempio da C. CAFFARRA, [ tre temi fondamentali dell’istruzione «Il
dono della vita», in C. BariGozzi - L. DE CarLi - C. CAFFARRA, Manipolazioni genetiche ed eti-
ca cattolica, Piemme, Casale Monferrato 1989, pp. 103-141.

179



teologo addetti alla morale & in gioco invece una «normalita» riferita a come I'uomo
deve agire, alla luce di parametri di matrice antropologica. In altri termini: da una par-
te, quella della scienza, abbiamo a che fare con una «normalita» avente una sua in-
telligibilita di tipo statistico o funzionale; dall*altra abbiamo invece a che fare con una
«normalita» pure essa intelligibile, non perd su base statistica o funzionale, ma su ba-
se etica. Nella norma morale rientra quella condotta che ¢ qualificabile come «buo-
na», ossia come «degna dell’uomo in quanto tale». Ne segue che cio che per lo scien-
ziato & «normale» non lo puo essere ipso facto per I'etica: abdicare a questa distin-
zione significa per cio stesso sacrificare I"etica sull’altare del piti deteriore scientismo
e, con cio, fare un pessimo servizio all’'uomo in quanto soggetto morale.

Come ¢ stato da pill parti notato, il passaggio dal campo delle scienze positive a
quello proprio dell’etica avviene inevitabilmente a prezzo dell’ abbandono del terre-
no dell’empiria, con correlativa assunzione di una antropologia metempirica. Piu
precisamente: se lo scienziato si mette a fare il moralista, cid accade perché egli ha
modificato I'ottica che guida il suo sapere, assumendo una prospettiva antropologi-
ca (magari rudimentale), sulla cui base determina cid che costituisce per I'uomo
un’attuazione positiva, un bene, un valore; ma & chiaro che, con cid, egli & entrato in
un terreno diverso dal suo e la sua competenza scientifica non puo tradursi inerzial-
mente in competenza etica: questa, infatti, esige requisiti diversi rispetto a quella
scientifica. E ben vero che la riflessione sulla moralita dell’agire coinvolge ogni uo-
mo, strutturalmente coinvolto in scelte di tipo morale; ma da questo coinvolgimento
a una specifica competenza etica il passo non & immediato, nemmeno per chi pud
vantare una o piu specializzazioni in scienze positive. A ben vedere, i giudizi di va-
lore formulati da un «uomo di scienza» avente scarsa dimestichezza con la riflessio-
ne etico-sistematica fanno capo all’ «<uomo», piti che allo «scienziato»; analogamen-
te, nel caso di un conflitto di valutazioni etiche tra uomini di scienza e un’autorita mo-
rale (si pensi. ad esempio, al magistero morale del Romano Pontefice), il contrasto
non si pone propriamente tra «la scienza» e tale autoritd, ma tra i parametri antropo-
logici ed etici degli scienziati, da una parte, e quelli dell’ autorita morale, dall’altra.

3.1.3. Sapere scientifico e orizzonte antropologico

Alla radice dell'improvvisazione etica dello scienziato si incontra dunque il rife-
rimento, pill 0 meno tematizzato, a una antropologia e, piti in generale, a una visio-
ne globale del mondo. Questo riferimento interferisce talvolta gia sul piano delle
analisi e delle interpretazioni «scientifiche» della realta umana, soprattutto quando
queste solo parzialmente siano riconducibili a un quadro interpretativo logico-mate-
matico; ™ ma il riferimento diventa pil consistente quando si passa dal puro sapere
scientifico alla sua utilizzazione per portare un soggetto o0 un gruppo umano a una

"1l fenomeno risulta facilmente documentabile nell’ambito della psicologia, dove 1'inci-
denza di presupposti antropologici & facilmente riscontrabile gia a livello di raccolta e di inter-
pretazione dei dati. Osserva in merito A. MANENTI: «L’orientamento teorico dello psicologo in-
fluenza non solo il modo di ordinare i fenomeni portati dal suo cliente e sistemarli in un qua-
dro intelligibile per il cliente stesso. ma influisce sulla interpretazione di essi, ciog sul
significato che da essi si estrae. Cosi I'analista freudiano estrae dai suoi pazienti materiale freu-
diano, mentre il junghiano estrae materiale junghiano e cosi via. Il materiale non & diverso in sé
ma diverso nel giudizio che gli si da. [...] Ma ¢’ di piti. Questo schema di riferimento & un a
priori, un presupposto di partenza che giudica senza essere giudicato, discute senza essere di-

180



condizione ritenuta migliore rispetto a quella in cui questi si trova hic et nunc. Il
«meglio» viene stabilito non solo sulla base di parametri statistici o funzionali, ma an-
che alla luce di una determinazione — a volte scontata — di cid che I'uomo dev’esse-
re e/o deve fare: gli interventi di tipo biologico, chirurgico, psichiatrico, sessuologi-
co, economico, politico... rispondono a dei criteri che individuano come ottimale una
certa condizione dei soggetti o dei gruppi umani sotto il profilo biologico, fisico, psi-
chico, sessuale, economico, politico... Ma nella determinazione di questa condizio-
ne ottimale facilmente si insinuano valutazioni di matrice etica (e, pit a monte, an-
tropologica) proprio perché & in gioco taluna o talaltra dimensione di quella realta
unitaria e dinamicamente protesa alla sua realizzazione che ¢ la persona umana: la
scelta di intervenire o meno in un certo modo sulla realta umana risponde certamen-
te a un giudizio di fattibilita tecnica, ma presuppone anche qualche forma di risposta
alla domanda sull’uomo in quanto tale e su cio che & bene per lui.

E ovvio, a questo punto, che un confronto su questioni etiche che abbia come
protagonisti moralisti di professione e/o uomini di scienza non possa prescindere da
una esplicitazione e da una verifica dei rispettivi presupposti antropologici che
determinano i rispettivi giudizi di valore. Si tratta di un compito che il dialogo inter-
disciplinare, proprio della bioetica, inevitabilmente ripropone ¢ pill intensamente
esige.

3.2. Etica e tecno-scienza

La riflessione sul rapporto tra I'etica e le scienze positive ci ha impercettibilmente
introdotto in questo nuovo tema: I'intreccio tra I’etica e il sapere scientifico e le sue
applicazioni presenta fortissime analogie con quello tra I'eticae la tecno-scienza. Se
ora approfondiamo specificamente la relazione tra etica e tecno-scienze, ¢io ¢ dovu-
to al fatto che 1’ auspicata sintesi tra I’'uomo «etico» e 1'uomo «poietico» puo trovare
ulteriore luce dalla ripresa della distinzione tra «fare» e «agire», ben nota alla rifles-
sione etica tradizionale.”

3.2.1. L alterita tra «fare» e «agire»

E ad Aristotele che rimonta la distinzione tra il «fare» (moinoug, facere) e I’ «agi-
re» (TPaELG, agere), tra la semplice produzione di qualcosa e il porre un atto moral-
mente rilevante.' Vediamo di precisarla brevemente.

Il «fare» mira a certi risultati obiettivi che, al termine del processo produttivo,

scusso. Questa pre-comprensione antropologica non & un giudizio tecnico ma ¢ legata al signi-
ficato da attribuire all’esistenza. E un quadro di partenza che viene preso come punto di riferi-
mento. che non resta subordinato ad altre istanze e che non & messo in discussione» (Teologia
e psicologia: il metodo interdisciplinare. in «Rivista di Teologia Morale» 19 [1987] 76, 71 -82;
20 [1988] 77, 87-97: qui p. 91).

15 Preciseremo la distinzione tra il «fare» e I’ «agire» sulla base di A. RODRIGUEZ LURo, Eri-
ca (Filosofia e realth), Le Monnier, Firenze 1992, pp. 122-125: ma puntuali indicazioni in tal
senso sono reperibili anche in G. ABBA, Felicita vita buona e virtir. Saggio di filosofia morale
(Biblioteca di Scienze Religiose 83), LAS, Roma 1989, pp. 151-155; M. RHONHEIMER, La pro-
spettiva della morale. Fondamenti delletica filosofica (Studi di filosofia). Armando Editore,
Roma 1994, pp. 31-49.

6 Cf Ethica Nicomachea 1, 1,1094a, dove perd la distinzione ha come estremi la téxvn e la
npiELe.

181



sussistono come prodotti autonomi: si «fanno» case, strade. ponti, automobili... Si
tratta di un’azione interamente condizionata da cid che produce e che, proprio per
questo, non richiede che il soggetto decida di se stesso. Nell’attivita produttiva il
soggetto acquisisce certamente delle abilita, giungendo magari a un alto livello di
perfezione: si tratta pero di abilita e perfezioni che — di per sé — mirano unicamente
alla trasformazione della realta circostante, senza intaccare la struttura morale della
persona. Proprio per questa tendenza ad extra rispetto alla persona, si parla del «fa-
re» come di un’azione «transitiva», che porta il soggetto a «esteriorizzarsi».

Attivita «intransitiva» ¢ invece I'«agire», e questo perché — pur tendendo soven-
te verso un oggetto esterno — ha il suo termine in se stesso ¢ nel soggetto che la com-
pie, determinando la qualita morale dell’ azione e del soggetto. In altri termini, 1" «agi-
re» — in quanto intimamente saldato con I’orientamento della volonta al bene - rica-
de sul soggetto agente e modifica la sua struttura morale. E per questo che ¢ possibile
affermare che noi siamo in certo modo «genitori di noi stessi»,"” plasmandoci quali
vogliamo essere: proprio perché 1'agere & operazione immanente, finalizzata all’at-
tuazione del soggetto agente, chi vuole mentire diviene mentitore, chi vuole rubare
diviene ladro, chi vuole uccidere diviene omicida.

La specificita del facere e dell’agere puo essere colta pill precisamente se si pen-
sa, ad esempio, che un «buon tecnico» non si identifica necessariamente con un «tec-
nico buono», oppure che un «buon intervento chirurgico» (& il caso di un aborto pro-
curato che non crea complicazioni di salute alla donna interessata) non per questo &
automaticamente assimilabile a un «intervento chirurgico moralmente buono».

Se 1l «fattibile» e I «agibile» non si identificano, & perché il «fare» e I’ «agire» ri-
spondono a ordini di attivita e di intelligibilita distinti: la bonta del «fare» & relazio-
nata alla dimensione recnica della produzione degli oggetti e al rispetto dei criteri per
una loro corretta realizzazione: la bonta dell’ «agire», invece, riguarda la dimensione
propriamente volontaria dell’ attivita, in quanto protesa alla realizzazione del bene, al-
la crescita del soggetto in umanita. Paradossalmente, anche 1’ «arte» del meretricio ha
una sua perfezione; ma ¢ difficile sostenere che questa abbia a che fare con la perfe-
zione morale!

Molto opportunamente qualcuno ha sottolineato la diversa razionalita implicata
nel «fare» e nell’ «agire», distinguendo tra ratio technica e ratio ethica: mentre quel-
la «tecnica» ¢ la ragione che stabilisce i criteri per la produzione di oggetti capaci di
rispondere allo scopo per cui vengono prodotti e per misurarne I'efficienza, quella
«etica» ¢ la ragione che individua il bene dell’uomo in quanto tale e ne misura la
perfezione «umana»."

3.2.2. Lintricato intreccio tra il «fare» e 1" «agire»

Pur avendo una sua propria autonomia, una sua razionalita, una sua perfezione, il
«fare» € in stretta relazione con 1" «agire», avendo anch’esso a che vedere con la vo-
lonta: in effetti, ogni processo produttivo umano & inevitabilmente innescato da un at-
to volontario imperato (se non voglio costruire un ponte, non lo costruisco, anche se
sono in grado di fabbricarlo). Di fatto, nella concretezza della vita, facere ed agere si

" Cf GREGORIO NISSENO, De vita Moysis 11 3 (GNO VIL, 1, p. 34).
" Cf C. CAFFARRA, Ratio technica - ratio ethica, in «Anthropotes» 5 (1989) 129-146,

182



intrecciano e si condizionano a vicenda: la volizione dell’azione produttiva si pre-
senta congiunta a finalita di tipo morale piu 0o meno esplicitate nell’intenzionalita
del soggetto (voglio costruire una casa per dare un tetto a chi ne & privo, per provve-
dere al mantenimento della mia famiglia...); d’altra parte, I’ «agire» deve passare a
volte attraverso un complesso impegno poietico (voglio curare i lebbrosi, e per que-
sto devo coordinare un insieme di attivita pratiche: provvedermi di una specifica pre-
parazione medica o para-medica, procurarmi i medicinali, recarmi tra i lebbrosi, rea-
lizzare una struttura sanitaria o inserirmi in una preesistente...).

In forza di questo intreccio, la distinzione tra il fare produttivo e 1’agire morale
non deve essere intesa come distinzione tra due generi di azioni del tutto indipendenti,
ma come distinzione di due aspetti formali che possono essere presenti nella mede-
sima attivita volontaria. E per questo che un «buon» tecnico pud essere nello stesso
momento un tecnico «buono», e questo nella misura in cui liberamente orienta il suo
«fare» verso il bene, verso cid che perfeziona la sua persona in quanto tale.

Grazie al discriminante costituito dal libero moto della volonta verso il bene, &
pienamente districabile I'intreccio tra I'azione produttiva e quella morale: la struttu-
ra del «fare» e quella dell’«agire» sono profondamente diversificate e concettual-
mente distinguibili. Questa distinzione tra i diversi ambiti del «fare» e dell’ «agire» ¢
fondamentale: il «fare», in quanto tale, non ha alcun interesse per I'etica; lo ha inve-
ce solo se esso viene considerato in quanto «agire», ovvero come un «fare» assunto
in ambito morale grazie al suo innesto nella volizione del bene intra-visto dalla ratio
ethica.

Oltre che distinguibili, il facere e 1'agere sono tra loro gerarchizzabili e finaliz-
zabili. e questo perché il mondo degli oggetti e della ratio technica si ordina al mon-
do delle persone e della ratio ethica: il «fare» — o, se si vuole, la tecno-scienza — non
pud che subordinarsi alla persona, pena la snaturante riduzione di quest’ultima a me-
ro oggetto. Da questa gerarchia e finalizzazione derivano delle conseguenze eviden-
ti quando la tecnica prende la persona umana come oggetto (¢ quanto avviene, ad
esempio. in ambito biomedico): & chiaro come, nel caso di un intervento sull’uomo,
non si dia automatica identita tra quanto e tecnicamente «fattibile» (un aborto pro-
curato, ad esempio) e quanto & moralmente «agibile». Bisogna assolutamente supe-
rare la tentazione di concepire il fare tecnico come un fine in se stesso, o come un
mezzo ordinato principalmente o esclusivamente a fini di tipo pratico o, comunque,
infrapersonale; diversamente — sovvertendo la priorita dell’ «agire» sul «fare», dei
valori della persona su quelli tecno-scientifici — si va inevitabilmente incontro a una
sconfitta etica.

Si noti che la doverosa subordinazione della ratio technica alla ratio ethica non
impone alla tecno-scienza delle regole esterne, alterandone I’ordinamento conosciti-
vo e operativo: essa esige unicamente che la persona non venga sacrificata al «fare»
produttivo, anche se nobilitato dalla scientificita. L’ignoranza o il misconoscimento
di questa gerarchia si pone alle radici di utilizzazioni eticamente problematiche del
sapere scientifico e, in particolare, all’origine di un inquietante uso delle tecnologie
bio-mediche.

3.2.3. Tecno-scienza e orizzonte antropologico

Trattando del rapporto tra scienze positive ed etica avevamo segnalato il ruolo
decisivo svolto dall’antropologia nell”applicazione delle conoscenze scientifiche al

183



mondo umano. L'impiego di sofisticate tecnologie biomediche, che & alla radice del-
la domanda di bioetica, non & che un caso particolare dell’utilizzazione del sapere
scientifico per modificare la realta umana: il tema del rapporto tra etica e tecno-scien-
ze si salda intimamente con quello del rapporto tra etica e scienze positive dell’uomo,
approdando anche in questo caso al quadro antropologico di riferimento quale ma-
trice della valutazione etica dei possibili interventi sull’'umano.

Ad analoga sottolineatura dell’orizzonte antropologico si perviene se si conside-
ra che la doverosa moralizzazione degli interventi tecno-scientifici sull’'uomo passa
attraverso la loro assunzione in quel libero moto della volonta verso il bene che as-
sume in s€ il «fare» produttivo, caricandolo di significato etico e trasformandolo in
«agire». Infatti, se la conversione del facere in agere € resa possibile dalla sua inser-
zione nella tensione della volonta al bene, il moto della volonta & a sua volta possibile
solo se il «bene» si riempie di contenuto, e questo grazie ad una assiologia che rinvia
ulteriormente a una concezione ideale dell’uomo: solo precisando ['identita dell uo-
mo si puo determinare che cosa sia degno di lui e come egli debba essere trattato.

Per rendere un po’ meno astratta questa sottolineatura del ruolo dellantropologia,
osserviamo che, per sostenere la subordinazione all’etica degli interventi tecno-scien-
tifici sull’'uomo, ci siamo di fatto riferiti a un orizzonte antropologico in cui I'uomo
viene riconosciuto come persona e per questo non disponibile o manipolabile come
se fosse una cosa o un vivente non razionale. Se 1’'uomo & capace di attivita conosci-
tiva, di dispiegarsi liberamente nell’agire, trascendendo i determinismi di cui pure &
intriso, diviene indegna di lui ogni sua strumentalizzazione, ogni sua riduzione a og-
getto, a essere infrapersonale. Se I'uomo, in quanto persona, «appartiene a se stesso»,
una sua disponibilita & eticamente giustificabile solo se scaturisce dal suo assenso
informato e libero: € quanto sottolinea quel «principio di autonomia» — che merite-
rebbe maggior fortuna in ambito biomedico — in forza del quale si riconosce al pa-
ziente il diritto di decidere autonomamente se accettare o rifiutare quanto si intende
fare su di lui, sia da un punto di vista diagnostico che terapeutico."” La funzione del-
I"orizzonte antropologico nella valutazione degli interventi tecno-scientifici sull’uo-
mo appare qui tutt’altro che irrilevante.

4. Ma e costruibile il «<ponte» di Potter?

L'itinerario attraverso le complesse relazioni tra |'etica, le scienze positive e le
tecno-scienze non & stato inutile, se non altro perché ha fatto progressivamente emer-
gere dei nodi problematici non indifferenti, che pongono interrogativi non lievi sul-
la fattibilita del «ponte» di Potter.

Anzitutto, e affiorata una consistente alterita tra I’ambito dell’etica, da una parte,
e quello della scienza e della tecno-scienza dall’altra. Si tratta di una diversita che va
ben oltre la fattuale distinzione dei rispettivi oggetti formali: nel primo caso, infatti,
si coniugano i mondi dell’immediatezza e quello, metempirico, del significato; nel-
I"altro, il sapere e le sue applicazioni si presentano metodologicamente circoscritti al-
I'immediatezza empirica. Orbene, cid non comporta tra scienze ed etica una alterita
di difficile coniugazione? Ma come intendere allora quella sintesi tra le istanze uma-
nistiche e le tecnologie del bioregno che la bioetica dovrebbe assicurare? Non si im-

" Cf C. VIAFORA, [ principi della bioetica. in «Bioetica e cultura» 2 (1993) 9-37.

184



pone forse I’esigenza di pensare alla bioetica come a una semplice estensione del-
I’etica, provocata dalle originali problematiche poste alla ratio ethica dalle moderne
biotecnologie?

In secondo luogo, la valutazione degli interventi sull’'uomo ha mostrato un saldo
intreccio con la concezione che di questi si ha. Ora, se I’orizzonte antropologico ri-
sulta intimamente congiunto con 1'elaborazione di una criteriologia etica, nel «fare
bioetica» non diviene prioritaria la domanda sull’'uomo? Ma come districarsi nel pul-
lulare di concezioni antropologiche che caratterizza 1’attuale frammentata cultura
occidentale?

Gli interrogativi si potrebbero ulteriormente dilatare: ci sembra perd che i quesi-
ti sollevati siano di tutto rilievo per sondare la praticabilita di un «ponte» tra le scien-
ze biologiche e I'etica. Di questi ora ci occuperemo.

4.1. La bioetica alla luce dell 'alterita tra scienze ed etica

Talvolta I"alterita tra le scienze positive dell’'uomo e Ietica viene presentata in ter-
mini di irriducibilita, e questo a motivo dell’impossibilita del passaggio dall’«esse-
re» al «dover-essere», dal «fatto» al «valore», dal «dato» alla «<norma».** A monte di
questa posizione sta la recezione di quella che in ambito filosofico & nota come la
«legge di Hume»: I’argomento merita qualche precisazione, se non altro perché una
eventuale irriducibilita tra scienze ed etica renderebbe assai problematica 1" attuazio-
ne del progetto potteriano.

4.1.1. La «legge di Hume» e i problemi che trascina con sé

Nell'Is-Ought Paragraph del suo Treatise, D. Hume osserva — con una certa sor-
presa — che nei trattati di morale ci si imbatte in proposizioni interessate da un muta-
mento improvviso ed impercettibile: dalle copule é/non é, si passa alle copule de-
ve/non deve; 1'empirista inglese rileva che tale mutamento, esprimente un nuovo ti-
po di relazione, dev’essere osservato e spiegato.”

In omaggio a colui che per primo richiamo I'attenzione sul difetto logico di un ra-
gionamento che, partendo da premesse tutte all’indicativo, approda ad un imperativo,
impossibilita di dedurre conclusioni prescrittive da premesse tutte descrittive € sta-
ta qualificata — nell’ambito della filosofia analitica — come «legge di Hume». Talvol-
ta si usa anche la formula «Grande Divisione» per marcare la netta separazione che
intercorre tra I'ambito dell’indicativo e quello dell’imperativo, tra quanto si pone in
termini descrittivi e quanto invece si propone in termini prescrittivi; * ma si parla pu-
re di «fallacia naturalistica», e questo per denunciare la pretesa di inferire dei valo-
ri dal mondo della «natura» (intesa questa in senso meramente fisico-biologico).*

 Cf, ad esempio, A. MoLINARO, Scienze umane, filosofia, etica, in T. GOFFI - G. PIANA
(edd.), Corso di morale, vol. 1, Queriniana. Brescia *1989, pp. 39-74.

2 Cf D. HUME, Opere filosofiche, vol. 1: Trattato sulla natura umana (Biblioteca Universa-
le Laterza 191), Editori Laterza, Bari 1987, pp. 496-497.

# A rigor di termini, non si dovrebbero identificare la «Grande Divisione» e la «legge di Hu-
me»: mentre la prima afferma la diversita tra due tipi di proposizioni, la seconda pone la tesi del-
la reciproca inderivabilita delle une dalle altre; mentre la «legge di Hume» presuppone il con-
tenuto della «Grande Divisione», quest’ultima non include la tesi della «legge di Hume».

= La naturalistic fallacy fu messa a nudo da G. E. Moore, autore di quel Principia ethica
(Cambridge University Press, Cambridge 1903) che costituisce indubbiamente una svolta ra-

185



Dalla «legge di Hume» deriva ['impossibilita di qualsiasi normativita etica per le
scienze positive dell’uomo: ¢ indebito. in quanto illogico, il passaggio da un lin-
guaggio puramente descrittivo (quello delle scienze positive, appunto) ad un
linguaggio prescrittivo (quello dell’etica).** La «Grande Divisione» pone un discri-
minante netto tra il mondo della scienza e quello dell’etica, e sembra capace di sal-
vaguardare adeguatamente 1'irriducibile specificita di quest’ultima; ma contem-
poraneamente essa mina alla base la possibilita stessa del «ponte» di Potter, poiché la
«Grande Divisione» divarica in modo abissale, oceanico, le opposte sponde delle
scienze biologiche e dell’etica.

Non solo: a uno sguardo pill attento, ci si accorge che se, da una parte, la «legge
di Hume» marca nettamente 1’alterita tra il discorso scientifico e quello etico, dal-
I"altra essa pone un quesito molto serio sul fondamento dell’imperativo morale. Per-
ché, infatti, al moralista dovrebbe essere consentito quel passaggio che viene negato
all’'vomo di scienza? Il passaggio dall’indicativo dell’analisi all’imperativo della nor-
ma non ¢ indebito anche quando & compiuto dal moralista che considera la realta
umana e pretende di fornire criteri etici? Ma in forza di che cosa si giustifica allora
un imperative morale, se dall’analisi di cio che é esperibile non si puo derivare al-
cun dovere? E quale potra essere il fondamento di eventuali criteri direttivi in ambi-
to bioetico? La questione posta dalla «legge di Hume» ¢ poderosa, e mette in discus-
sione le basi stesse del sapere etico: non a caso tale questione ¢ vista come «il punto
archimedeo» dell’etica.”

Alla luce della «Grande Divisione» un passaggio dall’indicativo dell’analisi fe-
nomenica all'imperativo dell’etica sembra del tutto improponibile: non v'é abilita
dialettica, per quanto sofisticata, che possa legittimare 1’approdo all’imperativo di
un ragionamento iniziato all’indicativo. A prima vista, il problema sollevato sembra
aperto a una sola possibile soluzione, quella di riconoscere privo di oggettiva consi-
stenza qualsiasi discorso e impegno etico. Di fatto, la dove la «Grande Divisione» ¢
accettata come insuperabile. si assiste alla riduzione del fondamento dell’imperativo
etico a un puro fatto emozionale, intuitivo, decisionale. In questo caso, alla doman-
da «perché vivere moralmente?» si offre abitualmente una risposta piuttosto labile,
che spalanca le porte al soggettivismo: se i valori etici non emergono dall’analisi del-
la realta, questi non possono avere altra consistenza che nel soggetto che li pone, sta-
bilendo lui stesso i principi e le norme del suo agire. Ma se la fondazione morale ul-

dicale nell’ambito della riflessione morale. Sotto I'influsso di questi. di Poicaré. di Weber e, pit
in generale, dell’empirismo logico, alla filosofia morale venne sottratta la funzione «arcontica»
(quella, ciog, di guidare la condotta umana), con correlativa assegnazione del compito di de-
scrivere e analizzare il linguaggio morale,

* H. POICARE, nei suoi Derniéres pensées (1913), aveva sottolineato con vigore la radicale
differenza tra il discorso scientifico e quello etico: «Se le premesse di un sillogismo sono en-
trambe all’indicativo, la conclusione € ugualmente all’indicativo. Affinché la conclusione pos-
sa essere all’imperativo, bisognera che almeno una delle premesse sia all’imperativo. Ora, i
principi della scienza sono e non possono essere che all’indicativo [...]. Ne consegue che il pilt
sottile dei dialettici potra destreggiarsi con i suoi principi come vorra, potra combinarli, acca-
tastarli gli uni sugli altri: tutto cio che egli ricavera sara all'indicativo. Egli non otterrd mai una
proposizione che dica: fai questo o non fare quell’altro, cio¢ una proposizione che confermi o
contraddica la morale» (citato da J. M. AUBERT, Pour une épistémologie, cit., p. 85).

®CF B. WiLLIAMS, L'etica e i limiti della filosofia (Biblioteca di cultura moderna 942),
Laterza, Roma-Bari 1987, pp. 29-38; P. ZECCHINATO, Il punto archimedeo. Ragione ed etica nel-
la filosofia italiana dal '45 ad oggi (Ethos 1), Liviana Editrice, Padova 1986.

186



tima e data dalla decisione del soggetto, ¢ difficile vedere come sia possibile sottrar-
si al relativismo morale e alla fine dell’etica, necessariamente confinata nel terreno
dell’inconoscenza e dell’incomunicabilita.* Con ciod, non si vede neppure quale van-
taggio fondazionale possa arrecare il ricorso alla categoria dell’ «<intersoggettivita».
Non & certo un caso se U. Scarpelli. proprio sulla base della «Grande Divisione». ¢
giunto a teorizzare un’etica logicamente arbitraria nei suoi principi, ovvero un’«efi-
ca senza verita».*’ Va da s€ che. a una simile etica. corrisponda inevitabilmente una
«bioetica senza verita» ™ come pure un «biodiritto senza verita», mero frutto di tem-
poranee convergenze parlamentari.

A ben vedere. se |'etica e senza verita, non v'e criterio che possa proporsi come
oggettivamente cogente, per quanto formulato sulla base di un serio impegno erme-
neutico, di ampi confronti intersoggettivi e di rigorose procedure. A rigor di logica,
per risolvere i conflitti sociali non ci si potrebbe neppure appellare a quel «principio
di tolleranza», tanto caro alla modernita occidentale, e riproposto da Scarpelli: come
pungentemente € stato osservato, o il principio di tolleranza deriva necessariamente
dall’«etica senza veritd», e allora bisogna ammettere almeno una verita, oppure il
principio € un mero presupposto, e allora vale sia la tolleranza, sia I'intolleranza.”
L’«etica senza verita» approda a un vicolo cieco, risuscitando in versione morale la
nota aporia dell’antico scetticismo.

4.1.2. Oltre la «legge di Hume»

Ma si deve davvero convenire con chi sostiene che i giudizi morali non possono
trovare alcuna obiettiva fondazione? La questione & molto seria, e non & corretto elu-
derla, indipendentemente dall’indirizzo filosofico seguito. Di fatto, la filosofia morale
contemporanea risulta discriminabile anche in base alle posizioni assunte circa la
possibilita o meno di superare la «Grande Divisione»: da una parte € situabile il «non
cognitivismo», ossia la posizione di quanti — ritenendo incolmabile la divisione is/ou-
ght — sostengono la non conoscibilita dei valori etici; dall’altra e invece collocabile
il «cognitivismo», ossia la posizione di quanti — superando in vario modo lo scoglio
della «legge di Hume» — ammettono la possibilitd di conoscere i valori morali.* Del
tutto scontata ¢ una parallela discriminazione in ambito bioetico, dove pure ¢ inevi-
tabile prendere posizione sulla giustificabilita 0 meno delle valutazioni e delle diret-
tive formulate.”

* Cf A. Poprl, L'educazione all'etica: problemi filosofici e orientamenti morali, in E. BER-
Ti, Problemi di etica: fondazione, norme, orientamenti (Progetti 2), Gregoriana Libreria Edi-
trice, Padova 1990, pp. 259-296, in particolare pp. 271-272.

7 Cf U. SCARPELLI, Etica senza verita, Il Mulino, Bologna 1982; piit concisamente I'A.
formula la sua posizione in La bioetica. Alla ricerca dei principi, in «Biblioteca della Liberta»
22 (1987) 99, 7-32.

¥ Cf G. Russo, Metabioetica e formazione alla verita. Contribute all’orientamento epi-
stemologico, in «Asprenas» 40 (1993) 225-244. in particolare pp. 239-244,

* Cf M. Mors, [ limiti dell’«etica senza verita». in «Biblioteca della Liberta» 22 (1987) 99,
67-76.

* Cf P. ZECCHINATO, Giustificare la morale (Pubblicazioni di Verifiche 14), Verifiche, Tren-
to 1990,

' Cf, ad esempio, L. PaLazzani - E. SGREcCIA, [l dibattito sulla fondazione etica in bioeti-
ca, ciL., dove la questione posta alla bioetica dalla «legge di Hume» attraversa I’ intero contri-
buto.

187



Vari sono stati i tentativi e le strategie seguite per ridimensionare o superare la
«Grande Divisione»: ad esempio, qualcuno ha cercato di mostrare come |'imperati-
vo sia precontenuto in certe formulazioni all’indicativo; qualcun altro ha invece ten-
tato di mettere in luce la funzione stimolatrice della «legge di Hume», nel senso che
spingerebbe verso risposte ai problemi etici sempre piu soddisfacenti sotto il profilo
razionale; altri ancora, molto critici con questa «legge», hanno cercato di mostrarne
I"inapplicabilita alla realtd umana, oppure I'irrilevanza pratica.” La disparita delle
opinioni esistenti potrebbe scoraggiare una presa di posizione su una questione tan-
to delicata; nondimeno, siamo persuasi che tra le tante possibili chiavi di lettura ci sia
spazio anche per quella cui noi motivatamente aderiamo.

In merito, bisogna anzitutto notare che la «legge di Hume» poggia su un malinteso
circa l'origine del dovere morale: questo non scaturisce dall’analisi della realta, ma
¢ intrinseco all’esperienza morale, poiché si connette all attivita spontanea della ra-
gione pratica, che procede sulla base di quel principio originario e inderivato che im-
pone di fare il bene ed evitare il male. Grazie alla riflessione sull’'uomo e all’identi-
ficazione di cio che lo definisce come tale, questo principio formale acquisira delle
determinazioni concrete, materiali; ma I'individuazione dei contenuti del bene non
puo tradursi in una univoca e necessitante doverosita: la persona umana, infatti, non
¢ determinata ad unum, ma si auto-determina essa stessa per ¢id che coglie come suo
bene. L'imperativo «agisci in questo modo e non in quest’altro» non pud pertanto
fluire direttamente dall’analisi dell’'umano: piuttosto, questa analisi individua i vari
beni umani su cui la persona puo far cadere la sua scelta libera, ancorandoli all”ipo-
tesi «se vuoi agire in modo degno dell’'uomo, fa’ questo e non fare quest’altro».®

In secondo luogo, la questione posta all’etica dalla «legge di Hume» non puo es-
sere risolta prescindendo da un’analisi delle formidabili questioni proprie della filo-
sofia della conoscenza. Pil precisamente, si tratta di appurare se il nostro approccio
conoscitivo al reale si arresti al mero dato esperienziale, come vorrebbero i sosteni-
tori della «Grande Divisione»., oppure se 1o possa trascendere, come vorrebbe una mi-
noranza di pensatori d’orientamento neoclassico. Qualora si riconosca alla cono-
scenza umana la capacita di superare 1'immediatezza e di approdare a una intelli-
genza di tipo metempirico, capace di avvistare qualcosa che vale per sempre, vi ¢ la
possibilita di comprendere 1I'esperienza morale all’interno di un orizzonte illumina-
to dalla Sapienza Creatrice, che finalizza le creature ponendole nell’essere.* In que-
sto orizzonte la realta &€ compresa non come un mero dato di fatto, ma come realta do-
tata di intrinseco significato (Dio non crea a caso!). Ora, per la fondazione ultima

*# Varie strategie seguite per aggirare la «legge di Hume» trovano critica illustrazione in P,
ZECCHINATO, Giustificare la morale, cit., passim.

* Cf A. RobpriGUEZ LuNo, Etica, cit., pp. 37-40.

* Seguiamo qui la cifra interpretativa del fondamento dell’etica proposta da S. VANNI Ro-
VIGHI ne Il fondamento dell’etica di san Tommaso, in 1., Studi di filosofia medioevale. 11, Se-
coli XIlI e XIV (Scienze filosofiche 20), Vita e Pensiero, Milano 1978, pp. 118-128. - Una sin-
tesi del pensiero etico-sistematico dell” Autrice & reperibile nel suo Elementi di filosofia, vol. 111:
La natura e 'vomo (Filosofia della natura, Psicologia, Etica), Editrice La Scuola, Brescia
1963, pp. 187-269: per una ancor pil sobria presentazione, cf 1., Istituzioni di filosofia, Edi-
trice La Scuola, Brescia 1982, pp. 133-156. La sua Introduzione allo studio di Kant (Le vie del
pensiero), La Scuola Editrice, Brescia 1968, dovrebbe rendere cauto chiunque intenda addebi-
tarle un pensiero «pre-critico» e, insieme. rendere consapevoli della possibilita di una «critica
al criticismo kantiano».

188



dell’etica, risulta decisivo il fine che Dio imprime nell’'uomo, creandolo: come ogni
ente, cosi anche 1’'uomo esiste per realizzare quella pienezza di essere che corrisponde
al disegno divino che presiede alla sua creazione; I’attuazione oggettiva di una per-
sona umana — il suo compimento umano integrale, il suo vero «bene» — trova la sua
imprescindibile e fondamentale misura nel senso che ne marca orlgmarmmente l"es-
sere. E con questo senso originario che 1'uomo, lo voglia o no, si deve confrontare: si
tratta di un senso che 1’'uomo inviene, ma non costituisce, poiché egli non si autopo-
ne nell’essere. Anche se non ancora esaustivamente affiorato nella cultura o nella co-
scienza personale, cio che costituisce il compimento integrale dell’uomo ha una sua
oggettiva consistenza proprio in forza del finalizzante atto creativo. Strutturalmente
proteso verso il suo compimento, I'uomo attuera se stesso in modo sempre pitt com-
piuto solo acconsentendo al [dgos che presiede alla sua creazione e che. insieme, de-
finisce il suo rélos oggettivo.

L’intrinseca connessione tra creazione e finalizzazione fa si che dall’analisi del-
la realta umana siano desumibili dei fondamentali beni umani: se I'uomo reca in sé
I'impronta del fine inteso dalla Sapienza Creatrice, egli pud assumere come indici di
autentica umanita quei beni a cui & strutturalmente inclinato (conoscere il Vero e il
Bene: disporre liberamente di sé; relazionarsi con altri soggetti; custodire la propria
vita e I'integrita corporea; cercare I'incontro e il dialogo sessuale...). Questi beni -
nella misura in cui sono conosciuti e nel quadro di una gerarchizzazione esigita dal-
I'unita dinamica della persona — interpellano la liberta umana, che si autodetermina
per la loro attuazione, per il loro rispetto o per la loro negazione. L attuazione o an-
che il semplice rispetto di questi beni & sinonimo di genuina realizzazione dell’uomo,
di moralita; viceversa, la loro positiva negazione in quanto beni umani non pud che
comportare una caduta in umanita, un venir meno dell’'uomo a se stesso.* Grazie al-
I’individuazione dei fondamentali beni umani & possibile delineare un quadro assio-
logico atto ad orientare genuinamente non solo I"agire «dell’'uomo», ma anche I"agi-
re «sull’uomo»: I’ «umanita» delle diversificate scelte compiute dai singoli soggetti
umani, storicamente e culturalmente situati, trova in questo quadro un imprescindi-
bile punto di riferimento. E scontato che la considerazione di questi basilari beni
umani debba coinvolgere anche la riflessione bioetica, in questo favorita dall’afflato
umanistico che la pervade.

A questo punto dovrebbe essere chiaro che la «legge di Hume» non va considerata
primariamente come un problema di correttezza logica (un indebito passaggio dal-
I"indicativo all’imperativo); essa pone piuttosto una questione di correttezza nell’a-
nalisi dell’esperienza morale e un piu radicale quesito di ordine gnoseologico e me-
tafisico: la realta conoscibile si esaurisce nel mondo dell’immediatezza. oppure que-
sta include anche il mondo del significato? Pitt concisamente: vi € un senso originario
dell’'uomo, oppure no? Lungi dall’evacuare la verita dell’ humanum, la «legge di Hu-

* Abbiamo parlato di negazione di beni, cosa che, di per sé, non & sinonimo di rinuncia: non
si deve confondere I'avversione a un bene (la sua negazione, la sua distruzione) con il n\.petw
tarlo, senza renderlo oggetto di una scelta. Volere un bene e, nello stesso tempo, rinunciare ad
altri inerisce strutturalmente alla nostra attivith morale (chi sceglie il bene della «verginita per
il Regno» rinuncia al matrimonio, pur riconoscendolo come un bene). Non-volere un bene non
@ pertanto un male, ma semplicemente un segno della limitazione della creatura umana; al con-
trario, opporsi positivamente a un bene € sempre un male.

189



me» mette a nudo il limite fondazionale di un’etica di matrice empiristica e come
questione interna all’empirismo dovrebbe essere trattata.

Queste sobrie indicazioni, che meriterebbero ben piit ampio sviluppo. rendono
abbastanza palese la problematicita dell’assunzione della «legge di Hume» quale
fondamento dell’incompetenza etico-normativa delle scienze positive dell’uomo.
Nondimeno, bisogna riconoscere alla «Grande Divisione» un’importante funzione
maieutica, capace di condurre al cuore della piu cruciale questione dell’etica, quella
della sua fondazione e. nello stesso tempo, di additare I'importanza della filosofia
della conoscenza nel delineare 1'orizzonte della riflessione sistematica sull’agire
morale.

4.1.3. Bioetica e irriducibilita tra scienze ed etica

L’aver confinato la «legge di Hume» nell’ambito dei problemi propri di una gno-
seologia empirista non comporta, di per sé, la caduta dell’irriducibilita tra scienze
umane ed etica: questa va mantenuta, in quanto le scienze circoscrivono la loro in-
telligenza del reale al mondo dell’immediatezza, mentre I'etica lo trascende, attin-
gendo anche al mondo del significato; si tratta di due approcci all’'umano diversi nel-
I'oggetto formale e nello statuto conoscitivo.

Va comunque notato che si tratta di una irriducibilita che non esclude la possibi-
lita di congrue mediazioni e di corrette forme di dialogo, e questo perché le scienze
umane e I’etica trovano nell’'uomo il comune punto d'incontro e, insieme, la base per
una collaborazione al servizio della realta umana, individuale e sociale. Ad esempio,
se le scienze positive sono in grado di offrire al moralista elementi utili per una me-
no superficiale comprensione dei molteplici fattori che incidono sull’agire umano, la
morale puo a sua volta offrire all’uomo di scienza dei parametri volti a una utilizza-
zione pratica delle sue conoscenze rispettosa del bene integrale delle persone coin-
volte dalla sua attivita (qualcosa del genere avviene, del resto, anche nella relazione
tra scienze ed estetica: per quanto aliena da giudizi estetici, la scienza pud fornire co-
noscenze e tecnologie atte alla produzione o al restauro di un’opera d’arte). A ben ve-
dere, & la medesima realta umana che viene esplorata dalle scienze e dall’etica, sia
pure su piani diversi d’intelligibilita: proprio per questo & possibile ipotizzare un
dialogo fecondo ed arricchente tra discipline che si occupano del medesimo oggetto
materiale, I'uomo; anzi, a motivo del nesso tra le scienze umane e 1'antropologia a
queste soggiacente, & del tutto ragionevole ritenere che il dialogo tra queste diverse
discipline sara tanto pin spedito quanto maggiore sara la convergenza nell intende-
re il senso dell’uomo e del suo agire. Con cid, I’esplicitazione e la verifica dei ri-
spettivi presupposti antropologici si configura come fondamentale premessa a una
non aleatoria mediazione tra le scienze umane e I"etica.

E ovvio che le riflessioni fin qui condotte si ripercuotano anche nell’intelligenza
dell’identita della bioetica. Anzitutto, I'irriducibilita tra I'etica e le scienze positive
non consente di pensare alla bioetica come a una disciplina in grado di coniugare im-
mediatamente le opposte sponde del «ponte» di Potter; la stessa categoria dell «in-
terdisciplinarita». tanto cara ai cultori della bioetica, appare destinata a un cauto e
ponderato uso, vista I'incompetenza etico-normativa delle scienze positive, incluse
quelle biomediche. Anche in questo caso — come nel passaggio dal terreno delle
scienze umane a quello dell’etica — entra in gioco un riferimento, pitt 0 meno tema-
tizzato, a una concezione ideale dell’'uomo (e, pil in generale, del mondo): per que-

190



sto, nella ricerca delle soluzioni da dare ai problemi etici sollevati dalle scienze e
dalle tecnologie del bioregno, appare decisiva la capacita di esplicitare i presupposti
antropologici che presiedono alle varie argomentazioni e verificarne la fondatezza.
Una previa convergenza sul terreno antropologico non potra che favorire il dialogo in-
terdisciplinare, proprio del «fare bioetica»: lungi dal mettere in discussione il terre-
no e la razionalita propri della scienze o delle tecno-scienze, la riflessione antropo-
logica consentira di individuare i fondamentali parametri che presiedono alla valuta-
zione dell’ «umanita» o meno di specifici interventi nel bioregno.

Infine, si deve notare che, nel «fare bioetica», &€ quanto mai rischioso prescinde-
re da una esplicitazione della filosofia della conoscenza che guida la riflessione sul-
le problematiche poste dalle scienze e dalle tecnologie biomediche: ¢ quanto sugge-
risce il sopraindicato esito bioetico e biogiuridico di un’«etica senza verita», divenuta
tale in forza della circoscrizione della conoscenza al mero ambito dell’esperibile.
Ma con c¢id tocchiamo una tematica che trovera pin adeguata cornice nelle riflessio-
ni che seguono.

4.2. Bioetica e pluralita di orizzonti antropologici

Nell’indagine sulle relazioni tra etica, scienza e tecno-scienza & piu volte affiora-
ta I'importanza dell’ orizzonte antropologico che orienta non solo il discorso etico, ma
anche quello scientifico e tecno-scientifico. Si tratta di un dato difficilmente impu-
gnabile, che risulta di notevole spessore anche nella riflessione sugli interventi nel
bioregno. A nostro avviso, proprio a motivo della funzione direttiva della concezio-
ne dell’'uomo, alla domanda: «Quale etica per la bioetica?», su cui si & imperniato un
convegno di qualche anno fa,* sarebbe da preferire quest’altra: «Quale antropologia
per la bioetica?». E ben vero che — per maggior precisione e per abbracciare le pro-
spettive bioecologiche potteriane — si dovrebbe formulare la domanda in modo piu
ampio (ad esempio: «Quale antropologia e quale Weltanschauung per la bioetica?»);
ma cio non toglie che — comunque si voglia intendere questa «disciplina» — la do-
manda «Chi & I'uomo?» si imponga come prioritaria nell’opera di mediazione tra
I"etica e le scienze e le tecno-scienze del bioregno.

Qui perd sorge un problema, posto dalla fattuale pluralita di antropologie (e, piu
in generale, di visioni del mondo) attualmente in circolazione: come districarsi tra
concezioni pitl 0 meno diversificate e, talvolta, tra loro irriducibili? vi sono dei criteri
per facilitare un discernimento? La questione si presenta come estremamente com-
plessa, e potrebbe apparire addirittura sospetto semplicemente il proporla: in un’e-
poca caratterizzata da una profonda crisi della ragione e da una tollerante giustappo-
sizione delle diversita pud sembrare temeraria la pretesa di tentare un discernimento,
tanto piu che non sono affatto da sottovalutare le precomprensioni connesse al nostro
essere storicamente ¢ culturalmente situati. Siamo tuttavia persuasi che nemmeno
nella riflessione sulla storicita della nostra conoscenza e nell’analisi delle nostre pre-
comprensioni si possa prescindere da quel «principio di non contraddizione» che im-
pedisce a chicchessia di sostenere tutto e, insieme, il contrario di tutto. La consi-
stenza transtemporale e transculturale di questo principio ci incoraggia a non elude-
re la questione sollevata; anzi, ci induce a convenire con chi ha osservato — proprio in

% Cf E. AGazzi (ed.), Quale Etica per la Bioetica? (Epistemologia 21), Franco Angeli Li-
bri, Milano 1990.

191



riferimento alla bioetica — che I'approdo a un irenismo eclettico, a compromessi ver-
bali, costituisca soltanto un «sopimento provvisorio di conflitti», destinati prima o poi
a riaprirsi.” Tanto vale, allora, tentare di fornire qualche indirizzo orientativo, nella
convinzione che, alla fine, ognuno deve decidere per se stesso.

4.2.1. La «dialettica» di B. Lonergan

Nel doveroso e difficile tentativo di mettere un po’ di ordine in un terreno tanto ac-
cidentato, ci sembra opportuno fare ricorso a una interessante chiave di lettura, for-
mulata da B. Lonergan in funzione del metodo proprio della teologia, ma che & ap-
plicabile anche all’ambito della riflessione filosofica e, in modo piu circoscritto, pu-
re a quello della scienza e della tecno-scienza.™ In termini molto stringati, possiamo
dire che una delle specializzazioni funzionali del «fare teologia» (e, piu in generale,
della riflessione sistematica in campo filosofico e scientifico) & per Lonergan quella
della «dialettica», che mira a un’analisi critica dei vari dati accumulati, onde evitare
utilizzazioni che sappiano di contraddittori eclettismi. Questa eventualitd non & af-
fatto da escludere: la varieta dei dati raccolti (di tipo teologico, filosofico, etico, sto-
rico, psicologico...) comporta delle scontate diversita; ora, tra queste alcune possono
certamente essere tra loro complementari o, comunque, componibili (come quando,
ad esempio, vertono su aspetti diversi della medesima realta, oppure quando rimon-
tano a formulazioni successive e quindi pit elaborate di una medesima teoria; in que-
sto caso, pero, sono in gioco differenze di tipo genetico. pit che complementare);
ma si possono anche dare delle opposizioni dialettiche — non importa se palesi o la-
tenti — tra loro assolutamente non componibili (& il caso, ad esempio, della tensione
irriducibile che oppone un’«etica senza verita» a un’etica che, invece, pretenda ad-
ditare criteri di genuina umanita). A meno che non si voglia a tutti i costi una incon-
gruente coincidentia oppositorum, ai momenti metodologici della raccolta dei dati,
della loro interpretazione e della storia, & necessario far seguire quello dell’indivi-
duazione dell’eventuale presenza di conflitti fondamentali, ossia di opposizioni tra lo-
ro non componibili: e questo € appunto il compito della «dialettica».

Ma a che cosa si deve che queste differenze siano tra loro irriducibili? A questo
proposito, Lonergan sottolinea I"'importanza di alcune «posizioni fondamentali», ri-
conducibili all’ambito conoscitivo, morale e religioso, le quali definiscono 1"oriz-
zonte di pensiero in cui i cultori delle diverse discipline si muovono, condizionando
in modo pill 0 meno marcato la metodologia e i risultati della loro indagine. Pii pre-
cisamente: il discorso teologico (ma anche quello antropologico ed etico, e persino

* Per quanto su posizioni teoreticamente distanti da U. Scarpelli, conveniamo con lui nel ri-
tenere vano e improduttivo un certo stile argomentativo che parte da principi che si danno co-
me accettati dall’interlocutore o dalla generalita dell’uditorio, per sostenere o respingere de-
terminate conclusioni etiche; ¢ decisamente preferibile, anche in ambito bioetico, «guardare con
sicuro e fermo coraggio intellettuale e morale alle grandi tensioni che stanno sotto ogni com-
promesso ed apparenza di consenso» (La bioetica. cit., p. 16).

* Cf B. ]. F. LONERGAN, Il metodo in teologia (Biblioteca di teologia contemporanea 24),
Queriniana, Brescia *1985, in particolare pp. 251-265. Pubblicato la prima volta a Londra nel
1971, Method in Theology ha avuto piu edizioni in lingua inglese, nonché versioni in diverse
lingue. - Per una introduzione al pensiero di Lonergan, cf G. B. SaLa, Bernard J. F. Lonergan
(1904-1984), in E. CORETH - W. M. NEIDL - G. PFLIGERSDORFFER (edd.). La filosofia cristiana
nei secoli XIX e XX, vol. 11, Citta Nuova Editrice, Roma 1994, pp. 843-863.

192



quello delle scienze positive) risente delle «posizioni fondamentali» assunte, maga-
ri in forma inconsapevole, in ambito conoscitive (empirismo? idealismo? realismo
critico?), morale (il valore o la soddisfazione come criterio di scelta?) e religioso
(abbandono fiducioso al Trascendente, oppure resistenza o rifiuto di Lui?). Ora, se le
differenze di orizzonte sono riconducibili a una o piu di queste posizioni fondamen-
tali, abbiamo a che fare con opposizioni di tipo dialettico, tra loro irriducibili: quel-
lo che da una parte risulta vero, giusto, sensato, ragionevole, dall’altra appare esat-
tamente in termini opposti (si pensi ai conflittuali orizzonti di un credente e di un
ateo, di un uomo virtuoso ¢ di un libertino, di uno scettico e di un appassionato ri-
cercatore della verita). Il passaggio da una posizione all’altra esige, in questo caso,
I’abbandono del proprio orizzonte per entrare in un nuovo, radicalmente diverso e di-
scontinuo rispetto al precedente: si tratta di un rovesciamento d’orizzonte che impe-
gna profondamente la liberta della persona; a seconda della direzione assunta, que-
sto radicale rovesciamento viene designato come «conversione» o come «dissol-
vimento»,

Tre sono i tipi di conversione distinti da Lonergan, rispettivamente «intellettuale»,
«morale» e «religiosa». Si tratta di eventi tra loro collegati, ma che presentano una lo-
ro specificita, che & opportuno qui brevemente illustrare.

a) La «conversione intellettuale» consiste in un chiarimento radicale sul signifi-
cato dell’attivita conoscitiva, eliminando un mito tenace ¢ fuorviante secondo cui «il
conoscere & simile al guardare»: «Conoscere non ¢ semplicemente vedere; ¢ speri-
mentare, capire, giudicare. e credere. I criteri dell’oggettivita non sono solamente i
criteri della visione oculare; sono 1'insieme dei criteri propri rispettivamente dello
sperimentare, del capire, del giudicare, e del credere».” Questa conversione implica,
dunque, il superamento dell’ orizzonte empirista; ma richiede pure che sia superata la
riduzione del conoscere al mero dinamismo intellettuale del soggetto, quale si da
nelle varie forme di idealismo, per approdare al realismo critico. Essa comporta un
cambio radicale, poiché «empirismo, idealismo, e realismo disegnano tre orizzonti to-
talmente differenti i quali non hanno in comune nessun identico oggetto».*

b) Quanto alla «conversione morale», ¢’¢ da dire che questa comporta il muta-
mento del criterio delle proprie decisioni e delle proprie scelte, individuato non pit
nella «soddisfazione», ma nei «valori». Essa consiste nell’optare per cio che ¢ vera-
mente bene: in caso di conflitto tra valore e soddisfazione, la scelta cade sul valore.
Lonergan osserva che tale conversione non € sinonimo di perfezione morale: essa ¢
solo I’inizio di un cammino che puo portare alla perfezione, mediante la scoperta e lo
sradicamento delle proprie deformazioni: bisogna mantenersi pronti ad imparare da-

¥ [l metodo, cit., p. 254,

* Jvi, p. 255. - La netta divaricazione tra le varie modalita dell’empirismo e il realismo cri-
rico & condensabile nell’opposta risposta data alla seguente domanda: la nostra conoscenza €
circoscritta all'immediatezza dell’esperienza sensoriale, oppure puo trascenderla? In altri ter-
mini: il nostro conoscere & assimilabile alla visione oculare, oppure & un infus legere? A sua vol-
ta, le opposte soluzioni date ai seguenti quesiti mettono a fuoco I’opposizione tra idealismo e
realismo critico: la ragione umana & da concepire come funzione di una verita che essa costi-
tuisce. oppure come capacita di conoscere una verita che la trascende e alla cui accoglienza es-
sa si dispone? I'oggettivita del conoscere umano viene misurata esaustivamente dall’evidenza
delle relazioni da questo istituite, oppure la validita delle elaborazioni concettuali viene com-
misurata dalla loro adeguazione a una realta che le supera e le misura?

193



gli altri. consapevoli che la conoscenza morale € il possesso proprio solo degli uomini
moralmente buoni.”

¢) Vieg, infine, la «conversione religiosa»: essa consiste «nell’essere presi da cio
che ci tocca assolutamente. E innamorarsi in maniera ultra-mondana. E consegnarsi
totalmente e per sempre senza condizioni, restrizioni, riserve. Ma siffatto consegnarsi
non ¢ un atto, bensi piuttosto uno stato dinamico, anteriore agli atti successivi e prin-
cipio di essi».®

Poiché possono mancare tutte e tre le conversioni, oppure possono essere pre-
senti una o due soltanto, oppure tutte e tre, si danno ben otto tipi di orizzonte dialet-
ticamente differenti, e questo a prescindere dalle differenze nella perfezione della
conversione (questa si riverbera in una gamma di teorizzazioni che puo andare dal pit
contraddittorio eclettismo sino a forme di pensiero estremamente rigoroso e coeren-
te). Da questi diversi orizzonti derivano soluzioni opposte di una medesima questio-
ne, giudizi di valore antitetici, e cosi via.

Lo schema interpretativo proposto da Lonergan & indubbiamente interessante, e ri-
teniamo sia da valorizzare per un primo orientamento nella frammentata pluralita de-
gli orizzonti antropologici della cultura occidentale. Certo, si tratta di uno schema, e
proprio per questo potrebbe venire ulteriormente precisato: pensiamo qui soprattut-
to alle «posizioni fondamentali» relative al conoscere umano e al posto che tra que-
ste dovrebbe occupare la moderna «ragione ermeneutica», la quale — secondo molti
autori — verrebbe a segnare una nuova eta della ragione. In particolare, tra le varian-
ti della pluriforme ermeneutica — oggi da pit parti assunta al rango di «filosofia pri-
ma» postmetafisica — una posizione di rilievo dovrebbe essere riconosciuta al cosid-
detto «pensiero debole», per la sua spiccata discontinuita rispetto ai fondamentali
approcci al conoscere considerati da Lonergan. Stando a questa forma di pensiero
«postmoderno», la razionalita dovrebbe depotenziarsi, indebolirsi, senza temere la
paralisi per 'eclissi del vero; non sarebbe pil lecito cercare qualcosa d’altro oltre la
manifestazione del presente tangibile ed effimero: la crisi della ragione viene qui ac-
cettata come un fatto compiuto e definitivo & il congedo dalla verita. Prende corpo in
questo modo un orizzonte caratterizzato dalla frammentarieta e dalla pluriformita, e
per questo sfuggente e alieno da qualsiasi reductio ad unum della molteplicita.* 11 di-
stacco del «pensiero debole» dalle pretese veritative degli indirizzi gnoseologici so-
pracconsiderati ¢ di tale spessore da esigere un aggiornamento vuoi delle «posizioni
fondamentali» in ambito conoscitivo, vuoi del numero degli orizzonti tra loro dialet-
ticamente opposti.

4.2.2. Le antropologie al vaglio della «dialettica»

Anche se la «dialettica» di Lonergan mira primariamente all” analisi dei conflitti
in gioco, essa propone delle indicazioni di rilievo per individuare taluni nodi crucia-
li che incidono sulla configurazione dei diversi ambiti del sapere umano. Se & vero
che le varie discipline hanno propri statuti epistemologici, & anche vero che queste
non danno risultati comunque sia, indipendentemente dall’orizzonte conoscitivo, mo-
rale e religioso in cui si muove il soggetto concreto che indaga e teorizza: cio vale an-

* Cf Ivi, p. 256.
“ Ivi, pp. 256-257.
* Cf A. Rizzi, Le sfide del pensiero debole, in «Rassegna di Teologia» 27 (1986) 1-14.

194



che nel caso dell’elaborazione di una antropologia o, pitt semplicemente, dell”assun-
zione di una comprensione dell’'uomo gia preconfezionata, che serva da guida nella
riflessione bioetica.

Per rendere meno astratto il nostro discorso, osserviamo che un orizzonte matu-
rato nella fede cristiana pud trovare ampie possibilita di convergenza con un oriz-
zonte antropologico delineato dalla presenza della conversione morale e di quella
religiosa. In effetti, il rifiuto di considerare I"'uomo quale essere aperto ai valori e al
Trascendente costituisce un punto di partenza di difficile coniugazione con la fede cri-
stiana: I'assenza della conversione religiosa non € direttamente compatibile con un
orizzonte illuminato dalla fede in un Padre che si comunica all’'uomo nel Figlio fat-
to carne. Non diversamente andrebbero le cose qualora mancasse la conversione mo-
rale: I'erezione della «soddisfazione» (del piacere. dell’utile) a criterio supremo di
scelta € in tensione irriducibile con 1"adesione al «donatore di se stesso» (1 Tm 2.6),
che ha insegnato che «vi & pil gioia nel dare che nel ricevere» (Ar20,35), che non si
deve temere di perdere la vita per Lui (cf Mr 10,39).

Qualche perplessita potrebbe invece sorgere circa I'urgenza della conversione in-
tellertuale, se non altro perché in ambito etico-teologico non & raro incontrare auto-
ri che fanno aperto riferimento al pensiero trascendentale (magari con variazioni er-
meneutiche), assieme ad altri che vorrebbero «fondare» le norme e i giudizi etici sul-
la base di un consequenzialismo di matrice inequivocabilmente utilitarista (e, pit a
monte, empirista), a volte ibridato con il kantismo.* Non ¢ il caso di insistere sul-
I"irriducibilita gnoseologica di empirismo, idealismo e realismo critico; qui notiamo
soltanto che questa incompatibilitd nell’intendere I"attivita conoscitiva si ripercuote
nella fondazione delle rispettive etiche, come pure nel discorso su Dio (e questo po-
tra illuminare il collegamento fra le «tre conversioni»); pill precisamente:

a) Le varie forme di empirismo, circoscrivendo la conoscenza all’esperibile, si
precludono I'accesso razionale ad ogni realta metempirica e alle questioni di senso.
Ma con cio esse si negano la possibilita di un discorso filosofico su Dio. in quanto
realta inesperibile (di qui alcuni possibili esiti: agnosticismo, ateismo, fideismo):
congiuntamente, esse si negano pure la possibilita di cogliere un senso nel reale e di
offrire una fondazione ultima al discorso etico. Se, come sappiamo, I’empirismo mo-
derno situa i valori nell’incerto terreno delle opzioni soggettive, la sua remota va-
riante ockhamista era invece approdata — su base fideistica — a fondare estrinseca-
mente i precetti morali nell’onnipotente volonta divina, manifestata nelle Scritture
(buono & ¢io che Dio ha comandato di fare, cattivo cio che ha proibito).

b) Da parte sua, I'idealismo trascendentale esaurisce 1’'oggettivita del conoscere
nella coerenza delle relazioni da questo istituite. Sul piano etico ci troviamo cosi di
fronte a una ragione che istituisce valori e norme etiche e che, per questo, € autono-
ma creatrice di senso. Nella variante dialettica, I'ordine etico si propone come frut-
to esclusivo di una ragione che propone I'autocomprensione raggiunta dall’'uomo in

# Cf le puntuali osservazioni di A. RODRIGUEZ LURO, Sulla fondazione trascendentale del-
la morale cristiana, in «Anthropotes» 3 (1987) 98-1006; Ip., Sulla recezione del modello filo-
sofico utilitaristico da parte di alcuni teologi moralisti, in «Anthropo[te]s» 1 (1985) 203-213;
ma si veda pure il contributo — non privo di vis polemica — di D. COMPOSTA, La nuova mora-
le e i suoi problemi. Critica sistematica alla luce del pensiero tomistico (Studi Tomistici 38),
Pontificia Accademia di S. Tommaso / Libreria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 1990.

195



ogni momento della sua storia, oppure come prodotto di una ragione che elabora un
progetto di possibilita. Quanto al discorso su Dio. una razionalitd intesa in senso
idealistico difficilmente potra sottrarsi alla tentazione di ridurre la religione e la teo-
logia «entro i limiti della ragione».

¢) Viceversa, nell’ orizzonte realistico-critico si riconosce al conoscere umano la
capacita di andare oltre I'empiria e, insieme, si afferma il primato del reale rispetto al-
I"idea. Proprio perché c¢’¢ del reale oltre al pensiero, la consistenza di quanto viene
claborato dalla nostra mente trova la sua misura nella sua rispondenza alla realta (=
veritd come adaequatio rei et intellectus); ma nello stesso tempo, le acquisizioni del
conoscere umano sono aperte a ulteriori progressi, proprio perché la realta resta sem-
pre pilt ampia di tutte le possibili concettualizzazioni (= verita come GAY|0e1a, come
«svelamento» di una realta nascosta).* Sul piano teologico-razionale, Dio risulta il
punto di approdo dell’intelligenza metempirica del reale e, insieme, il Mistero alla cui
accoglienza la ragione si dispone e che, comunque, resta sempre al di la di ogni si-
stematizzazione teologica. Sul piano etico, sara possibile intravedere cio che defini-
sce I'identita e insieme il senso oggettivo e intrinseco dell’essere umano. posto nel-
I'essere dalla Sapienza Creatrice; nel contempo, si avra una ragione impegnata anzi-
tutto a ri-conoscere (magari con fatica, e con risultati perfettibili)* tutto cio che
realizza I'uomo conformemente al suo senso originario ¢ fondante (sia chiaro che,
con ¢io, non viene esclusa la dimensione progettuale dell’agire umano: si richiede
unicamente che I"attivita umana, nel suo dispiegarsi «creativo», sia rispettosa di cid
che corrisponde all’identita strutturale dell’uomo, ovvero al suo bene integrale).

Le tre «posizioni fondamentali» circa la natura dell’attivita conoscitiva si riper-
cuotono anche nella comprensione di quell’identita dell’uomo, che sappiamo cosi
importante nel delineare i vari beni umani. Talune ricadute etiche di siffatte posizio-
ni sono gia state accennate; ma € opportuno aggiungere alcune note, atte a evidenziare
la maggiore o minore distanza che tali prospettive presentano rispetto alla compren-
sione dell’'uomo che si da nell’ orizzonte cristiano:

a) La fede in un Dio che crea I'uomo finalizzandolo in Cristo (cf Col 1,15-20: Ef
1,3-10: Rm 8,29; I Cor 8,6) non pare trovare le migliori premesse in una antropolo-

* Se I'assunzione della categoria «verita come svelamento» recepisce talune istanze hei-
deggeriane, quella classica dell’ «adeguazione» puo in certa misura convergere con quella no-
ta di provvisorieta che Popper ha introdotto nel sapere scientifico, enfaticamente evidenziata
dalla categoria della «falsificabilita»; riteniamo tuttavia preferibile parlare di una conoscenza
scientifica e di modelli interpretativi piit 0 meno «adeguati» alla realta studiata, e questo non so-
lo per attaccamento alla tradizionale categoria dell’ adaequatio, ma anche perché ci sembra ec-
cessivo evacuare di ogni consistenza delle conoscenze che, pur nella loro parzialita, hanno tro-
vato efficace applicazione sul piano tecnico-pratico (su questa linea di pensiero — tesa a rivalu-
tare le acquisizioni scientifiche del passato, per quanto superate da piil recenti e pitl adeguate
teorizzazioni — si muove anche un recente contributo di D. LaMBERT: Historicité er vérité: un
point de vue de physicien. in «L.e Supplément» [1994] 188-189, 107-123).

* Anche l'intelligenza dell’umano che ¢ alla base di un’etica direttiva presenta i tratti del-
la non-esaustivita: I"affiorare dei valori etici nella coscienza dei singoli e nelle culture ha co-
nosciuto e conosce un itinerario non sempre lineare, magari contrassegnato da involuzioni. Ma
questo non comporta la falsita totale della nostra conoscenza di cio che realizza 1'uomo in
quanto tale: anche in questo caso, ¢ preferibile parlare di una conoscenza pit 0 meno «adegua-
ta» dei valori morali, una conoscenza che pud essere approfondita e compresa in un orizzonte
etico piu vasto, qualitativamente superiore.

196



gia elaborata nei limiti dell’immediatezza empirica e pertanto coerentemente muta
sulle questioni di senso.”

b) Non diversamente vanno le cose quando si abbia a che fare con I'esaltazione
dell’ autonoma soggettivita dell’'uomo, del quale la fede addita la nativa vocazione a
relazionarsi filialmente col Padre, in Cristo: la strutturale identita dell’'uomo quale
«figlio nel Figlio» — ovvero quale figlio che tutto ha ricevuto dal Padre (esse-ab) e che
pud essere se stesso solo ri-conoscendo la paternita di Dio (esse-ad) — appare deci-
samente oscurata dall’assoluta autonomia di cui il soggetto umano viene gratificato
nell’ orizzonte del pensiero trascendentale.

¢) In modo diverso stanno le cose — cosi almeno ci sembra — in un orizzonte an-
tropologico in cui vengono coniugati il mondo dell’immediatezza e il mondo del si-
gnificato, e dove la consistenza dell’attivita di disvelamento della realta viene misu-
rata sul parametro dell’ adaequatio rei et intellectus: il lasciarsi costantemente misu-
rare dalla realtd, ’apertura alle questioni metempiriche e di senso, I'approdo alla
Sapienza Creatrice, il riconoscimento del proprio esse-ab ed esse-ad creaturale... so-
no tutti elementi che dispongono all’intellectus fidei, senza insanabili fratture tra fe-
de e ragione e tra ragione e fede nella comprensione di cid che attua positivamente
I'uomo.

La maggiore affinita con il pensiero cristiano riconosciuta a un’antropologia ma-
turata all’interno dell’ orizzonte delineato dalle «tre conversioni» non comporta, di per
sé, una chiusura previa a quanto pud venire da altri orizzonti, anche se dialettica-
mente relazionati con questo: apertura al Trascendente e ai valori e, soprattutto, ade-
sione al realismo critico. non sono sinonimo di dogmatismo o di ottusita mentale;
tutto cid deve piuttosto dire atteggiamento mentale aperto, pronto a interrogarsi, a ve-
rificare. a imparare criticamente... Anche I'elaborazione di un quadro antropologico
non puo riposare sui dati acquisiti, ma deve aprirsi a operazioni ricorrenti e connes-
se tra di loro, che portano a risultati cumulativi e progressivi. Per quanto maturati in
altri orizzonti, i dati antropologici provenienti dalla riflessione altrui vanno attenta-
mente considerati, se non altro perché, in qualche modo, I’ humanum tende ad emer-
gere in tutti, nonostante le teorie professate.® Spettera alla «dialettica» portare alla lu-

¥ E la posizione assunta da L. Wittgenstein, lucidamente formulata nella proposizione 7 del
suo celebre Tractatus logico-philosophicus: «Su cid di cui non si pud parlare. si deve tacere».
Altri invece, non si sa su quale base ¢ con quale coerenza, preferiscono parlare: «Non vi € sen-
so alcuno gia consegnato nel cosmo, possiamo solo industriarci a inventarlo, provvisoriamen-
te. Dobbiamo, anzi, poiché senza senso non si da esistenza. Le cose semplicemente sono. Co-
sa significa tutto cid che sta intorno a noi. e noi in esso? Cosalmente, nulla. Il significato che tu
saprai dargli, e nulla pid. [...] Non vi & mistero da svelare. [...] Non c¢’e significato da scoprire
negli enti, che solo con gli accadimenti esauriscono la realta, eppercio essere ¢ sempre stato il
nome attribuito a quella vagheggiata speranza del nostro bisogno di illusione. Ormai sappiamo,
irrimediabilmente. la risposta alla domanda sul senso: nulla. [...] Forse la mela € stata davvero
addentata irreversibilmente. Percio: creare senso. E con-senso. Se ci riesci» (P. FLORES D' AR-
cals, Etica senza fede [Einaudi Contemporanea 15], Einaudi, Torino 1992, pp. 228-229).

“ E dai tempi dell’Antigone di Sofocle che nella cultura occidentale & documentabile I"af-
fiorare dell’appello all’ hurnanum, in una sorta di «eterno ritorno»: se la protagonista della tra-
gedia sofoclea si appellava alle «leggi non scritte» superiori a quelle del tiranno, i pensatori del-
la Stoa amavano evocare il «retto ldgos» e la «legge comune» che pervade ogni cosa e misura
ogni legge, preparando il terreno a quella nozione di «legge naturale» che, recepita da Filone
d’” Alessandria, fara la sua prima documentata comparsa in ambito cristiano nel filosofo e mar-

197



ce la natura dei conflitti in gioco: ma questo & un momento metodologicamente non
previo, ma successivo alla raccolta dei dati.

Il riferimento ai principali orizzonti dialettici non offre che un primo schema in-
terpretativo delle divaricazioni nella comprensione dell'uomo e di cio che gli si ad-
dice: ma le divergenze si moltiplicano vertiginosamente grazie all’incidenza della
pitt 0 meno profonda radicazione nelle «posizioni fondamentali», della maggiore o
minore coerenza del pensiero, delle conoscenze pili 0 meno ampie disponibili, dei
condizionamenti culturali, delle scelte ideologiche, dei fattori subconsci ed emotivi
che alterano percezioni e giudizi... La scontata proliferazione dei quadri antropologici
rende inevitabile qualche ulteriore articolazione dello schema interpretativo proposto:
ad esempio, le molteplici concezioni dell’uomo potrebbero venir organizzate sulla ba-
se della distinzione tra matrici (impostazioni antropologiche rimontanti ad orizzon-
ti dialetticamente differenti), modelli (una possibile formulazione all’interno della
stessa matrice) e varianti (modificazioni di un modello in quanto ne accentuano un
particolare aspetto).*

A questo punto si dovrebbe passare alla «dialettica», ovvero all’esame critico del-
le varie antropologie in circolazione per appurare se siano tra loro componibili, co-
gliendone la matrice: ma qui noi ci fermiamo, paghi dello schema interpretativo so-
briamente delineato: dalla verifica delle strutture del «ponte» di Potter esula il
compito di una specifica analisi e classificazione delle contemporanee prospettive
antropologiche.

4.2.3. Bioetica e antropologie irriducibili

La possibile presenza di conflitti irriducibili va considerata non solo nel «fare
teologia», ma anche nel «fare bioetica»; anzi, va da sé che, nel case di questa «di-
sciplina», che coinvolge diverse forme di sapere, le conflittualita in gioco si molti-
plichino enormemente.

Anche a concedere una rapida riduzione delle differenze di tipo complementare e
genetico. ¢ sconfortante pensare che opposizioni irriducibili si possono incontrare
gia all’interno di una stessa scienza positiva, e che si dovrebbe far dialogare tra loro
piu discipline scientifiche e queste con I'antropologia e con I'etica o, meglio, con le
antropologie e con le etiche del momento... L’accostamento di piu orizzonti non fa
che moltiplicare le differenze da interpretare e. se possibile, da colmare; ma I'impe-

tire Giustino. La varieta delle designazioni non frammenta ['unita di questo appello a un’i-
stanza superiore che giudica le condotte dei singoli, le tradizioni culturali e le leggi dei popo-
li: se Origene valorizzera la nozione di «legge naturale» per impugnare la sacralizzazione del-
la tradizione storica operata da Celso in chiave anticristiana, altri invocheranno il rispetto del
«diritto delle genti» (pensiamo qui a Francisco de Vitoria e al suo franco riconoscimento dei di-
ritti degli indios); altri, in tempi pib vicini, faranno appello ai «diritti» o alla «dignita» del-
["uomo; altri ancora denunceranno vari «crimini contro I'umanita», magari perpetrati con I'av-
vallo di leggi emanate dalla competente autorita (le condanne dei nazisti emesse al processo di
Norimberga costituiscono una incontrovertibile spina nel fianco al positivismo giuridico e al-
la pretesa di fondare il diritto unicamente su quanto statuisce una maggioranza parlamentare),
In merito, sempre attuale rimane il volume di H. ROMMEN, L'eterno ritorno del diritto natura-
le (Cultura 30), Editrice Studium, Roma 1965.

* Per I'articolazione delle antropologie in matrici, modelli e varianti, cf C. PEr1, Antropo-
logia filosofica, in S. LEONE - S. PRIVITERA (edd.), Dizionario di Bioetica. cit., pp. 47-51.

198



gno richiesto appare immane e, comunque, destinato ad incagliarsi nelle opposizio-
ni dialettiche sul piano conoscitivo, morale e religioso.

Una certa semplificazione nel «fare bioetica» potrebbe venire dall’esplicitazione
delle antropologie soggiacenti alle varie scienze positive (quelle biomediche, in par-
ticolare) e alle etiche in gioco; ma questa semplificazione, pit che a risolvere i con-
flitti, pud servire piuttosto a mettere in luce la loro natura e, in particolare, se si trat-
ti o meno di opposizioni dialettiche. In presenza di queste, non v’e confronto o argo-
mentazione che possa portare ad una composizione: I'unica via, come sappiamo, ¢
quella «conversione» di cui parlava Lonergan e che. comunque, resta un atto di li-
berta, le cui chiavi appartengono unicamente alla persona.

A questo punto un rilievo si impone ed ¢ questo: I'esistenza di opposizioni dia-
letriche comporta ulteriori e impervie difficolta nella costruzione del «ponte» di Pot-
ter. Alla radicale diversita di statuto conoscitivo tra il mondo dell’etica, da una par-
te, e quello delle scienze e delle tecno-scienze, dall’altra, si aggiunge una divarica-
zione ulteriore e non meno profonda: quella legata alla presenza di antitetiche
«posizioni fondamentali» nelle varie etiche, scienze e tecno-scienze, che rimonta ad
orizzonti antropologici tra loro irriducibili. Su questa base, & inevitabile ritenere che
Uistanza formulata da Potter debba infine approdare non alla «<bioetica», ma alle
«bioetiche». Alla dialettica pluralita delle antropologie si accompagna, immancabi-
le, quella delle bioetiche.

5. «Fare bioetica»: tra sconforto e fiducia

Le riflessioni fin qui condotte situano il «fare bioetica» su scenari di tipo babeli-
co, con I'aggravante che la «confusione» presenta qui dei tratti irriducibili e previ al-
la realizzazione dell’opera.

Certo, ¢ di per sé possibile ipotizzare una situazione ottimale, quella di una ri-
flessione bioetica condotta all’interno di un orizzonte antropologico definito dalle
medesime «posizioni fondamentali» e pertanto al riparo da conflitti irriducibili;* ma
una simile situazione appare di fatto saldamente confinata nell’ambito delle ipotesi di
difficile attuazione: la frammentazione culturale odierna include una pluralita di op-
posizioni dialettiche tali da rendere pressoché impensabile un’ampia convergenza
nel «fare bioetica». La difficolta ¢ facilmente percepibile osservando criticamente la
bioetica prodotta dalla teologia morale cattolica, attualmente contrassegnata da dif-
ferenti e antitetiche opzioni filosofiche:* ora, se gia una medesima fede non assicu-

* 11 confronto tra il mondo dell etica e quello tecno-scientifico incontreri sicuramente mi-
nori ostacoli nell’ipotesi che i vari interlocutori si muovano tutti — ad esempio — nell’orizzon-
te delineato dalle «tre conversioni», e questo perché la discussione avrebbe come piattaforma
comune il primato del reale sulle teorie interpretative assunte o elaborate (conversione intel-
lettuale) e una visione dell’'uomo come oggetto personale, aperto ai valori e al Trascendente
(conversione morale e religiosa). E ovvio che I"assenza di opposizioni dialettiche non com-
porta ipso facto I'inesistenza di divergenze, anche cospicue, legate alla cultura, alla storia, al-
le capacita, alla formazione, agli interessi. alle qualitd morali (...) degli interlocutori; nondi-
meno, non € da escludere che un sereno confronto e un paziente dialogo possano alla lunga me-
diare le differenze di tipo complementare o genetico.

' Provocatorie, ma aderenti alla realta, sono queste osservazioni di U. Scarpelli sulla bioe-
tica elaborata in ambito cattolico: «Circa |'accostamento teologico alla bioetica, mi restrin-
gero ad osservare che, rinunciandovi, non subiamo una perdita troppo grande di certezza. La

199



ra la convergenza sulle stesse «posizioni fondamentali», ¢'¢ da dubitare che a mi-
gliori risultati possa pervenire chi pensa alla bioetica come a un’«etica pubblica»,
esigita dall’attuale societa secolarizzata e pluralista.™

Si pensi. concretamente, alla problematicita di un accordo quale si dovrebbe tro-
vare in quei «Comitati di Etica» che dovrebbero coinvolgere varie figure professio-
nali (medici, ricercatori, filosofi, esperti di diritto, di etica, di morale, di deontologia,
di sociologia, di psicologia) per aprire un dialogo in cui le diverse competenze con-
vergano nell’indicare le soluzioni ai problemi etici propri della prassi e della ricerca
biomedica.® Al di 1a del nobile intento, ¢’¢ da chiedersi se siffatti Comitati — da quel-
li locali a quelli nazionali — possano realmente trovare un punto di convergenza: a no-
stro avviso — proprio perché vi sono delle differenze non componibili, collegate ad
orizzonti tra loro dialetticamente relazionati — 1'esito di un simile confronto potreb-
be verosimilmente essere quello di una iniziale situazione di stallo, connessa all’ir-
riducibilita delle «posizioni fondamentali». In un momento successivo, I'urgenza di
pervenire a uno sbocco potrebbe condurre a una rifondazione del comitato, con sele-
zione mirata dei componenti e ripensamento dello statuto, al fine di garantire una
piattaforma di pensiero omogeneo: ma potrebbe anche sfociare nell’assunzione di
qualche procedura per pervenire a delle direttive compromissorie su singole questio-
ni, atte ad anestetizzare provvisoriamente dei conflitti destinati prima o poi a rie-
splodere.™ Se poi queste direttive venissero formulate sulla base dell’opinione della
maggioranza, non saremmo pil nell’ambito della bioetica, ma in quello di una sorta
di biodiritto di matrice liberale,

teologia infatti si presenta oggi sulla bioetica divisa e talora smarrita. Ragione, rivelazione e tra-
dizione non sembrano sufficienti ad assicurarle una base solida; altri teologi sono rigidamente
conservatori, altri audacissimi nell’innovazione; qualcuno sembra quasi non cristiano. Poi, sul-
le divisioni e sui dissensi scendono le prese di posizione e I'insegnamento ufficiale della Chie-
sa» (La biverica, cit., p. 11).

* E di un certo interesse notare come S. Maffettone, delineando I' «etica pubblica» (cf la re-
lativa voce in S. LEONE - S. PRIVITERA [edd.]. Dizionario di Bioetica, cit., pp. 356-361), rico-
nosca nitidamente la difficolta di convergere su giudizi che ottengano consenso unanime.

= Cf A. ANzaN1, Comirari di etica, in S. LEONE - S. PRIVITERA (edd.), Dizienario di Bioeri-
ca, cit., pp. 162-167.

* Queste annotazioni erano gia stese quando abbiamo potuto disporre di un documento
che, in certa misura, confermava le difficolta da noi previste: si tratta del parere del «Comitato
Nazionale per la Bioeticar sulle tecniche di procreazione assistita (il testo — sottoscritto il 17
giugno 1994 — viene presentato come previo a quello che dovrebbe essere il documento fina-
le: se ne veda il contenuto in «La famiglia» 28 [1994] 167, 79-89). La netta spaccatura tra i com-
ponenti del Comitato ¢ palesemente documentata nelle due distinte motivazioni di adesione
che accompagnano il documento; ma profonde tensioni emergono anche da una attenta anali-
si del testo, al punto che il documento ha suscitato osservazioni molto critiche. Scrive M. L. Di
Pietro: «1. Ad una lettura attenta del testo emerge che. pur essendovi all’apparenza accordo su
alcuni punti (rifiuto della fecondazione di donne sole, dell’inseminazione post-mortem, della
ovodonazione per donne in et non piu fertile, ecc.), in realtd anche in questi casi vi & una
profonda divergenza fra i membri del CNB; 2. alcune contraddizioni (ad es.. vietare la ovodo-
nazione per donne in eta non piu fertile, ma non in genere la donazione di oociti e di sperma)
sembrano essere frutto di compromessi e di interessi personali [...]: 3. ¢i sembra privo di sen-
so presentare all’opinione pubblica un documento che nega cid che afferma. che disorienta chi
lo legge, che piit che un parere sembra essere un verbale di riunione ove vengono riportati uno
dopo I"altro 1 pareri dei vari membri del Comitato, senza conoscere per giunta i nomi dei so-
stenitori» (Il parere del CNB sulla fecondazione artificiale: tra disimpegno e contraddizioni, in
«La famiglia» 28 [1994] 167, 29-42, qui pp. 40-41).

200



Non & qui fuor di luogo osservare che la caratterizzazione liberal-democratica
della societa occidentale ha una indubbia ricaduta nel «pensare la bioetica» sul pia-
no culturale e, soprattutto, nella produzione del biodiritto in ambito parlamentare.
Com’¢ noto, nella determinazione degli orientamenti e dei criteri della vita sociale,
il pensiero liberale ha abbandonato il concetto «verita», sostituendolo con quello di
«cio che la maggioranza ha statuito», e questo in nome di un «principio di tolleran-
za» maturato in tempi di guerre religiose fra cristiani: si tratta di un modo di intendere
la democrazia animato da un’opzione radicalmente relativistica, e che & ben lontano
da quell’altro (minoritario, ma coniugabile con la fede cristiana), per il quale la ve-
ritd non & — per cosi dire — un «prodotto» della maggioranza politica, bensi ha un pri-
mato su quest’ultima e dunque la illumina.* Questo orientamento tollerante e, insie-
me, relativistico, che sembra profondamente impregnare la cultura occidentale, non
pud essere ovviamente ignorato da chi intenda impegnarsi nel «fare bioetica» animato
dalla fede cristiana. comprendendo 1'uomo alla luce della creazione in Cristo. Anche
se nella ricerca e nel servizio all’'uomo si intende lasciarsi guidare dall’amore per la
Sapienza, bisogna prendere atto delle tendenze relativistiche presenti nella societa oc-
cidentale, se non altro per maturare la consapevolezza che I'impegno sulle frontiere
della vita esige anche un lavoro di dissodamento sul piano culturale; ma cio sari pos-
sibile nella misura in cui maturera una visione criticamente lucida della modernita e
dei suoi presupposti, con I'avvertenza che la conclamata tolleranza liberale entra
stranamente in crisi quando si metta in discussione il suo nucleo non-relativistico:
quello di una liberta senza verita.

Anche se I"amore per la Sapienza rende alieni al diffuso relativismo, anche se si
avverte come doverosa |’ obiezione di coscienza la dove 1" humanum viene calpestato,
non si deve temere il costruttivo impegno di una qualificata presenza nelle strutture
in cui avviene il confronto democratico sulle frontiere della vita e della cura della sa-
lute, pur nella consapevolezza che 'assenza di una o pill «conversioni» determina una
progressiva riduzione dei margini di convergenza.™ Se la domanda di bioetica attra-

= Si veda, in proposito, il magistrale intervento del Card. J. RATZINGER: Il significato dei va-
lori religiosi e morali nella societa pluralistica, in «Communio» 21 (1993) 127, 72-89. - In ter-
mini molto stringati, si puo dire che nel concepire la democrazia liberale " orientamento di fon-
do oggi prevalente & caratterizzato dall’esclusione dalla sfera politica di qualunque pertinenza
della nozione di bene, in quanto pericolosa per la liberta. Pili precisamente: si desidera che lo
stato democratico garantisca la liberta di tutti, ma senza imporre alcuna determinata idea del be-
ne; anzi, lo stato non deve risolvere il problema della veriti, fosse pure la verita circa il bene,
perché questa appare piuttosto controversa e fonte di tensioni nella sfera sociale. La nozione di
verita viene confinata nell’ambito del privato, e il tentativo di imporre a tutti cio che a una par-
te dei membri della societa sembra essere «la verita» viene reputato come violenza alla liberta
delle coscienze. In breve: la nozione moderna di democrazia sembra saldarsi indissolubilmen-
te con una opzione relativista. che appare come I'unica vera e propria garanzia della liberta. Di
conseguenza, nelle liberal-democrazie non esiste, in ultima istanza, alcun altro principio della
politica se non la decisione della maggioranza, e questa nella vita statale occupa il posto che al-
trove sarebbe proprio della verita (cf ivi).

* Nella ricerca di una soluzione comune a un problema di bioetica, la presenza di antiteti-
che «posizioni fondamentali» comporta delle consistenti limitazioni nelle argomentazioni ad-
ducibili. Consideriamo, ad esempio, i margini di dialogo disponibili per un credente il cui oriz-
zonte antropologico fosse delineato — oltre che dalla fede — dalla presenza delle «ire conver-
sioni»: anzitutto, egli & costretto ad escludere dal suo argomentare quanto ha diretta attinenza
con la fede cristiana qualora il suo interlocutore sia estraneo a questa fede e, quindi, compren-

201



versa la cultura occidentale contemporanea, questo accade perché anche in essa si av-
verte che & in gioco il senso dell’uomo e il suo futuro: i sospetti nei riguardi del dila-
gare del potere tecno-scientifico sul bioregno. il desiderio di porre in qualche modo
un limite al potere decisionale del mondo della scienza sulla vita umana, il bisogno
di criteri etici per regolare i nuovi orizzonti di intervento sull’'uomo e sulla cura del-
la salute dischiusi dalle scienze biomediche, il rifiuto di qualche scienziato di prose-
guire nella sperimentazione sugli embrioni umani... traducono diversamente i mede-
simi interrogativi (e, in parte, anche una presa di posizione): chi & I'uomo? ¢ come
dev’essere trattato? Questa istanza di umanita prepara un terreno fertile, su cui si pud
seminare con fiducia, nonostante lo smarrimento di senso oggettivo in cui versa |"at-
tuale cultura occidentale: anche nel caso in cui i criteri normativi dovessero venir
stabiliti su base maggioritaria (e, quindi, in un quadro sostanzialmente agnostico e re-
lativistico), I'identita wmana di quanti sono chiamati a prendere delle decisioni in
questo ambito offre validi margini per procedere a un pacato approfondimento delle
radici e del significato della diffusa esigenza di bioetica, e far cosi positivamente ma-
turare quella nostalgia di humanitas che essa racchiude. Ancor piu fertile sara il ter-
reno d’incontro se, a monte del confronto con cultori di bioetica estranei all’oriz-
zonte cristiano o, piu semplicemente, religioso, vi sara stato un chiaro e previo im-
pegno «pedabioetico» per la promozione di una cultura sensibile alla «umanizza-
zione» degli interventi nell’ambito del bioregno.”

La domanda di bioetica offre ai credenti un’opportunitd notevole per affiancarsi
all’'uomo contemporaneo e percorrere con lui un itinerario di crescita in quell’'uma-
nita che rifulge in Cristo, uomo perfetto. Nell’impegno per una «nuova evangelizza-
zione» dell’Occidente post-cristiano, I’esigenza di bioetica si incrocia con le vie del
«vangelo della vita». Spetta alla nostra generazione di credenti valorizzare questa
opportunita.

da I'uvomo e il suo agire al di fuori di qualsiasi relazione con Cristo (le possibilita argomenta-
tive del credente restano qui necessariamente circoscritte al terreno di un’antropologia e di una
bioetica elaborate etsi Christus non daretur); ma se |'interlocutore fosse pure del tutto alieno al-
I’orizzonte religioso, lo spazio argomentativo del credente verrebbe ridotto, identificandosi
con quello di un’antropologia e di una bioetica ersi Deus non daretur; ulteriori riduzioni dei
margini di confronto potrebbero intervenire per I’ assenza nell’interlocutore della «conversio-
ne morale» e/o per I"adesione a una filosofia della conoscenza di matrice empirista o idealista,
i cui risvolti antropologici ed etici sono gia stati sommariamente delineati nel testo.

7 Cf G. Russo, Pedabioetica, in S. LEONE - S. PRIVITERA (edd.), Dizionario di Bioetica. cit.,
pp- 700-706.

202



