LE PROFEZIE VETEROTESTAMENTARIE SULLA
NASCITA VERGINALE DI CRISTO
NEGLI SCRITTI DI GIUSTINO MARTIRE

Mario Maritano

Introduzione

Giustino.' uno dei piu significativi Apologisti greci del 11 sec.. «filosofo e marti-
re»,? con il sincero entusiasmo dell’uomo che ha trovato la verita e si impegna a co-
municarla agli altri, entra in dialogo col mondo del suo tempo. Aperto al confronto
critico e costruttivo sia con la cultura pagana sia con I’esperienza religiosa degli
ebrei, egli pone al centro della sua riflessione la figura di Cristo:* come Messia e Fi-
glio di Dio, Egli realizza il disegno di salvezza del Padre, & la chiave per una corret-
ta interpretazione delle Sacre Scritture, ¢ la pienezza di quella verita che tutti gli uo-
mini faticosamente ricercano.

Nella prospettiva cristologica, Maria, con la sua maternita verginale, proclama la
messianicita e la divinita del Figlio, misteriosamente ma realmente preannunciate

' Per una bibliografia su Giustino cf E. R. GOODENOUGH, The Theology of Justin Mariyr. An
Investigation into the Conceptions of Early Christian Literature and its Hellenistic and Judai-
stic Influences, Jena 1923, ristampa Amsterdam 1968, 295-320 e A. Davips, Justinus Philo-
sophus et Martyr. Bibliographie 1923-1973, Nijmegen 1983, Per una presentazione generale
della sua figura e del suo pensiero cf D. L. W. BARNARD, Justin Martvr. His Life and Thought,
London/New York 1967; E. F. Osporn, Justin Martyr (Beitriige zur historischen Theologie 47),
Tiibingen 1973, e sinteticamente cf O. SKARSAUNE, Justin der Mdértyrer, in Theologische Real-
enzyklopddie 17 (Berlin/New York 1988) 471-478.

Per un elenco delle edizioni critiche delle sue opere ¢f M. GEERARD (ed.), Clavis Patrum
Graecorum. 1. Patres antenicaeni, Turnhout 1983, nn. 1073-1089. In questo mio studio fard
riferimento alle opere ritenute sicuramente autentiche: le due Apologie (= 1 e 2 Ap.), e il Dia-
logo con Trifone (= Dial.). Per le Apologie citero I'edizione di A, WARTELLE, Saint Justin. Apo-
logies, Paris 1987 [abbreviata con WARTELLE e il numero della pagina] e per il Dialogo 1'edi-
zione di D. Ruiz Bueno, Padres Apologistas griegos (s. 1) (Biblioteca de Autores Cristianos
[16), Madrid 1954, 300-548 [riporta il testo di G. ARCHAMBAULT, Justin. Dialogue avec
Tryphon. Texte grec, traduction frangaise, introduction, notes et index, 1-11, Paris 1909] [ab-
breviata con BAC e il numero della pagina).

Per le traduzioni italiane pit recenti cf A. REGALDO RACCONE, §. Giustino. Le due Apolo-
gie (Letture cristiane delle origini. Testi, 10), Milano 1983 e C. BuriNL, Gli Apologeti greci
(Collana di testi patristici 59), Roma 1986, 83-167 (per le due Apologie). Per il Dial. cf G, VI-
SONA, 8. Giustino. Dialogo con Trifone (Letture cristiane del primo millennio 5), Milano 1988:
brani parziali (dei cc. 63-84) sono tradotti in G. OTRANTO, Esegesi biblica e storia in Giustino
(Dial. 63-84) (Quaderni di «Vetera Christianorum» 14), Bari 1979, passim.

* Cosi lo definisce TERTULLIANO, Adv. Valent. 5.1, ed. J.-C. FREDOUILLE (SC 280), Paris
1980, 88.

* Cf I'Introduzione di G. VisonA alla traduzione di S. Giustino, Dialogo.... o.c.. 15-70; cf
anche I'importante e documentato studio di P. MErLO, Liberi per vivere secondo il Logos. Prin-
cipi e criteri dell’agire morale in §. Giustino filosofo e martire (Biblioteca di scienze religiose
111). Roma 1995, 17: «E marcatamente cristologico il fondamento di questa sua capacita di re-
lazione con mondi cosi eterogenei» [quello pagano e quello ebraico].

331



dal testo biblico, riletto con una comprensione pit profonda degli avvenimenti pro-
fetizzati gia nell’ Antico Testamento.?

In questo contributo esamino sinteticamente le principali profezie veterotesta-
mentarie che il nostro Apologista presenta per dimostrare che il Cristo sarebbe nato
da Maria in modo verginale.®

Premessa: Utilizzazione delle Scritture

Negli scritti di Giustino le citazioni bibliche sono numerose ed importanti® per
spiegare la fede cristiana. Quali erano perd le questioni che preliminarmente si po-
nevano sulla utilizzazione della Scrittura? Sappiamo che erano sorte aspre contro-
versie tra ebrei e cristiani proprio a proposito del testo biblico e del metodo interpre-
tativo da applicarvi.’

* Cf S. DE Flores, Maria Madre di Gesi. Sintesi storico salvifica (Corso di teologia siste-
matica 6), Bologna 1992, 47: «Maria & frammento significativo ¢ trasparente della trama stori-
co-salvifica intessuta da Dio nell’ AT, che assume la massima intensita nel Cristo per poi ripro-
dursi nella chiesa. Contemplando Maria conosciamo la storia della salvezza nei suoi dinamismi
pit intimi e quindi percepiano Dio che si manifesta in essa».

* Per un comodo strumento sui passi biblici ¢f A. ALLENBACH et alii (a cura di), Biblia Pa-
tristica. Index des citations et allusions bibliques dans la littérature patristique, 1, Paris 1975
(sotto la voce dei singoli passi biblici) e O. SKARSAUNE, The Proaof from Prophecy. A Study in
Justin Martyr's Proof-Text Tradition: Text-Type, Provenance, Theological Profile (Supplements
to «Novum Testamentum» 56), Leiden 1987, 454-471: Appendix II: Analytic Tables of Justin’s
OT Quorations. Per le citazioni dall’ AT cf P. Katz, Justin's Old Testament Quotations and the
Greek Dodekapropheton Scroll, in F. L. Cross (ed.), Studia Patristica, 1 (Texte und Untersu-
chungen 63), Berlin 1957, 343-353; S. J. S1BINGA, The Old Testament Text of Justin Martyr. 1
The Pentateuch, Leiden 1963; L. W. BARNARD, The Old Testament and Judaism in the Writings
of Justin Martyr, in «Vetus Testamentum» 14 (1964) 395-406; O. SKARSAUNE, The Proof from
Prophecy, o.c., 17-131. Per un esame dei passi scritturistici sulla nascita verginale in Giustino,
oltre all’indispensabile SKARSAUNE appena citato, cf P. PRIGENT, Justin et {'Ancien Testament.
L'argumentation scripturaire du traité de Justin contre toutes les hérésies comme source prin-
cipale du Dialogue avec Tryphon et de la Premiére Apologie (Etudes Bibliques), Paris 1964,
passim, particolarmente pp. 145-157; G. OTRANTO, Esegesi biblica e storia in Giustino, o.c.,
passim, particolarmente pp. 33-57, 173-192 e 218-225; Ip., Metodo delle citazioni bibliche ed
esegesi nei capitoli 63-65 del «Dialogo con Trifone» di Giustino, in «Vetera Christianorum» 13
(1976) 87-112, particolarmente pp. 89-98 ¢ 110 (relativamente ai capitoli citati); S. A. PANI-
MOLLE, Storicita dell’incarnazione del Verbo e vangelo dell’infanzia nel « Dialogo con Trifone»
di san Giustino, in «Marianum» 52/140 (1990) 74-79: La concezione verginale [tutto Iart. pp.
63-851]: Ip., Storicita e umanita del Cristo nelle Apologie di 5. Giustino martire, in «Rivista
Biblica [Ital.]» 38 (1990) 205-208: La nascita dalla Vergine [tutto I’art. pp. 191-223]. Cf anche
in una visione piti ampia A. G. HAMMAN, Aux origines de la théologie mariale. in «Marianum»
52 (1990) 149-171 [Giustino: passim].

® Per il numero si noti che nel Dial. costituiscono quasi un terzo dell’ opera. Per I'impor-
tanza: secondo M.-M. SAGNARD, Y a-t-il un plan du « Dialogue avec Triphon»?. in AA.Vv., Mé-
langes J. De Ghellinck. 1: Antiquité (Museum Lessianum, section historique 13). Gembloux
1951, 174, le citazioni per il Dial. formano 1'essenziale dell’opera, non I'accessorio; per G.
OTRANTO, Esegesi biblica e storia in Giustino. o.c.. 14, esse costituiscono la struttura dell” opera.
H. B. JuLio, La concepcidn trinitaria de San Justino, in «Seminarios de Filosofia», volumen
especial 1993, 16, afferma che «los textos sagrados... constituyen su favorita y principal fuen-
te de inspiracion».

? Su questo argomento cf M. SiMoN, La Bible dans les premiéres controverses entre Juifs et
Chrétiens, in C. MONDESERT (ed.), Le mond grec ancien et la Bible (Bible de tous les temps 1),

332



Anzitutto il testo: per i Padri era quello della LXX, una traduzione definita da
Clemente Alessandrino «una sorta di profezia greca».® Giustino, introducendo le ci-
tazioni scritturistiche del VT, riporta i dati essenziali del racconto sulla LXX,” la co-
siddetta «leggenda di Aristea»." Inoltre difende la fedelta di questa traduzione e po-

Paris 1984, 107-125 [trad. it.: La Bibbia nelle prime polemiche giudaico-cristiane, in AAVV.,
La Bibbia alle origini della Chiesa (Studi biblici 92), Brescia 1990, 139-164]. Cf anche G.
DoRIVAL, L'achévement de la Septante dans le Judaisme: De la faveur au rejet, in G. DORIVAL
- M. HARL - O. MUNNICH, La Bible grecque de la Septante. Du Judaisme hellénistique au chri-
stianisme ancien (Initiations au christianisme ancien), Paris 1988, 83-125, Pili in generale: sul-
le relazioni tra ebrei e cristiani nei primi secoli del cristianesimo cf M. SIMON. Verus Israel.
FEtudes sur les relations entre Chrétiens et Juifs dans [' Empire romain (135-425), Paris 1948, ri-
pubblicato con Postscriptum, ivi 1964; L. CRacco RUGGINI, Pagani, Ebrei e cristiani: odio so-
ciologico e odio teologico nel mondo antico, in AANV., Gli Ebrei nell'Alto Medioevo. Atti del-
la XXVI Settimana di Studio del Centro italiano di studi sull’ Alto Medioevo, Spoleto 30 mar-
zo - 5 aprile 1978, Spoleto 1980, 15-101 e discussioni pp. 102-117; J. MAIER, Jiidische
Auseinandersetzung mit deni Christentum in der Antike (Ertriige der Forschung 117), Darmstadt
1982: P. C. Boru, Il vitello d'ovo. Le radici della controversia antigindaica, Torino 1983: G. N,
STANTON, Aspects of Early Christian-Jewish Polemic and Apologetic, in «New Testament Stu-
dies» 31 (1985) 377-392: W. HORBURY, Jewish-Christian relations in Barnabas and Justin
Martyr,in D. G. DUNN (ed.), Jews and Christians. The parting of the ways A.D. 70 to 135. The
1" Durham-Tiibingen Research Symposium on earliest Christianity and Judaism (Wissen-
schaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 66), Tiibingen 1992, 315-345.

Espressioni tipiche di queste controversie sono anche i trattati Adversus Judaeos: cf H.
SCHRECKENBERG, Die christlichen Adversus Judaeos-Texte und ihr literarisches und histori-
sches Umfeld (1.-11. Jh.) (Europaisches Hochschulschriften, Reihe 23, Theologie Bd 172).
Frankfurt am M./Bern 1982; M. WAEGEMAN, Les traités «Adversus Judaeos». Aspects des re-
lations judéo-chrétiennes dans le monde grec, in «Byzantion» 56 (1986) 295-313: esamina an-
che il Dial. di Giustino. Riguardo alle Scritture, cristiani ed ebrei si accusavano a vicenda di
averle alterate: cf R. A. KraFT, Christian Transmission of Greek Jewish Scriptures. A Metho-
dological Probe, in AANV., Paganisme, Judaisme, Christianisme. Influences et affrontements
dans le monde antigue. Mélanges offerts 8 M. Simon, Paris 1978, 207-226.

Dagli scritti di Giustino si deduce che i contrasti tra Ebrei e cristiani erano abbastanza vio-
lenti e le relazioni tese: cf B. Z. BOKSER, Justin Martyr and the Jews, in «The Jewish Quarterly
Review» 64 (1973/74) 97-122.204-211.

5 In Strom. 1,22,149.3, ed. O. STAHLIN - L. FRUCHTEL (GCS 52 [15]), Berlin 1960, 92 [quar-
ta ed. a cura di U. TrReu, Berlin 1985]. Traduzione che era anche un’interpretazione: cf S. Sa-
BUGAL, La interpretacion septuagintistica del Antiguo Testamento. in «Augustinianum» 19
(1979) 341-357 [bibliografia nelle note].

*In I Ap. 31,2-5=WARTELLE 138; cf anche il richiamo in Dial. 68.7: 71,1-2=BAC 426.431;
e allusioni alla traduzione della LXX in Dial. 84,3; 120,4; 124.3; 131.1: 137,.3=BAC 452.511-
512.520.530.541. Egli aggiunge anche particolari diversi e addirittura erronei, se non sono
glosse postume o notizie ricavate da altre tradizioni: e il re Erode che invia a Tolomeo i libri pro-
fetici e poi i traduttori: cf / Ap. 31.2-4=WAaRTELLE 138. Sul valore di questa leggenda per Giu-
stino cf O. SKARSAUNE, The Proof from Prophecy, o.c.. 45-46.

0 Per il testo greco cf in Lettre d'Aristée a Philocrate, ed. A. PELLETTIER (SC 89), Paris
1962, e per una trad. it. cf C. KrRAUS REGGIANL, La lettera di Aristea a Filocrate, Roma 1979. Su
questa lettera cf V. TCHERIKOVER, The Ideology of the «Letter of Aristeas», in «Harvard Theo-
logical Review» 51 (1958) 59-85; G. ZunzT, Aristeas Studies. I1. Aristeas on the Translation of
the Torah, in «Journal of Semitic Studies» 4 (1959) 109-126; F. PARENTE, La lettera di Aristea
come fonte per la storia del giudaismo alessandrino durante la prima meta del I secolo a.C.. in
«Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa» 2 (1972) 177-237.516-567; A. PauL, Les
pseudépigraphes Juifs de langue grecque, in R. KUNTZMANN - J. SCHLOSSER (edd.). Etudes sur
le Judaisme hellénistique. Congrés de Strasbourg 1983 (Lectio divina 119), Paris 1984, 72-77:

333



lemicamente si rammarica che altri tentino di farne una nuova." Ancor pit accusa i
rabbini di aver corrotto il testo e soppresso molti passi scritturistici in riferimento al
Cristo e di interpretarli erroneamente.” Per Giustino la Bibbia che i cristiani hanno
ereditato dagli ebrei ¢ quella della LXX." Ad essa egli si attiene " in quanto testo sa-
cro, per motivi esegetici e teologici® e, secondo il metodo rabbinico, sa adattare il te-

La lettre d’Aristée; G. VELTRI, L'ispirazione della LXX tra leggenda e teologia. Dal racconto
di Aristea alla «veritas hebraica» di Girolamo, in «Laurentianum» 27 (1986) 3-71, particolar-
mente pp. 23-50, ove riporta le testimonianze patristiche dei secc. II-IV (per Giustino cf pp. 27-
28); O. MURrrAY, The Letter of Aristeas, in B. VIRGILIO (a cura di), Studi ellenistici, 11 (Biblio-
teca di Studi Antichi 54), Pisa 1987, 15-29; L. Trowant, Il libro di Aristea e il giudaismo elle-
nistico ( Premesse per un’interprefazione), in B. VIRGILIO (a cura di). Studi ellenistici, 11, o.c.,
31-61: J. R. BARTLETT, Jewish in the Hellenistic World. Josephus, Aristeas, The Sibvlline Ora-
cles, Eupolemus (Cambridge Commentaries on Writings of the Jewish and Christians World
200 B.C. to A.D. 200, Vol. I/2), Cambridge 1989; G. BoccacciN, Il medio giudaismo. Per una
storia del pensiero gindaico tra il terzo secolo a.e.v. e il secondo secolo e.v. (Radici 14), Genova
1993, 122-145; La lettera di Aristea. Un giudaismo dialogico di fronte alla paideia greca.

" Per la difesa cf Dial. 71-72=BAC 431-433: per la polemica contro una nuova versione cf
Dial. 71,1=BAC 431. Forse si riferisce alla traduzione di Teodozione: cf L. W. BARNARD. Justin
Martyr, 0.c.. 44, 0 a quella di Aquila: cf G. VELTRI, L'ispirazione della LXX tra leggenda e teo-
logia, o.c., 28.

O. SKARSAUNE, The Proof from Prophecy. o.c., 46, dopo aver affermato: «The setting of
the story (=di Aristea) was missionary — as itin I Apol. 31 - not text-critical», aggiunge perd
subito dopo: «When Justin detected discrepancies between the text of his testimony source(s)
— presented to him as the text of the Seventy — and the text of the Bible MSS, the Aristeas legend
took on a new significance for him. He now used it as a text-critical argument in favour of the
texts which had for him been associated with the legend».

2 Cf Dial. 71-74=BAC 431-436; cf anche Dial. 68,7-9 e 84,3=BAC 426-427 e 452.

" I pochi casi in cui sembra accettare altre traduzioni/interpretazioni (cf Dial. 124.2=BAC
519: os mén umeis exegheisthe, riferendosi a Sal 81, e in Dial. 131,1=BAC 530: rén wmetéran
exéghesin, per il passo di Dt 32.7-9) rimane in una linea apologetica per provare che i cristiani
non sono dei falsari: cf G. VELTRI, L'ispirazione della LXX tra leggenda e teologia, o.c., 28. Tal-
volta nel testo egli propone passi scritturistici che avevano subito un adattamento od una mo-
dificazione proprio dai cristiani, i quali avevano adottato un procedimento targumico, per chia-
rirne meglio 1l significato: cf M. SIMONETTI, Lettera e/o allegoria. Un contributo alla storia del-
'esegesi patristica (Studia Ephemeridis « Augustinianum» 23), Roma 1985, 39; O. SKARSAUNE,
The Proof from Prophecy. o.c., 91-92; cf anche R. LE DEAUT, La tradition juive ancienne et
l'exégese chrétienne primitive, in «Revue d”Histoire et de Philosophie Religieuses» 51 (1971)
31-50. Per dettagli cf G. OTRANTO, Esegesi biblica e storia in Giustine, o.c., 123-157.

" O. SKARSAUNE, The Proof from Prophecy, o.c., 90, ipotizza: «Justin has two sources for
his OT quotations, viz. “testimony sources™ and LXX MSS. The text of the testimony sources
tends to be non-LXX, and as a rule Justin’s exegesis presupposes these non-LXX texts. (...)
Justin often neglects discrepancies between his inherited exegesis and the LXX text he quotes,
But sometimes he tries to adjust his interpretation to the LXX text. This proves that the LXX
texts are not secondary corrections by later scribes»; cf anche pp. 17-131 ove questo studioso
discute sulle citazioni veterotestamentarie e sulle fonti in Giustino.

¥ Cfad es. I'uso di parthénos in Is 7.14 secondo la LXX mentre altre traduzioni — quelle di
Aquila e Teodozione, ad es. — avevano nednis, uso che si ispira chiaramente ad un motivo ese-
getico (difendere I'interpretazione di Mr 1,23) e teologico (far riconoscere la verginita di Ma-
ria ¢ contemporaneamente la messianicita e divinita del Figlio). Giustamente da questo fatto
pud dedurre G. VELTRI, L'ispirazione della LXX tra leggenda e teologia. o.c., 46: «E la teolo-
gia che guida la scelta delle varianti di testo e delle varianti di traduzioni, senza tuttavia nega-
re |'autenticita delle altre varianti». Cf anche L. F. PizzovLato, La dottrina esegetica di S. Am-
brogio (Studia Patristica Mediolanensia 9). Milano 1978, 203; cf anche M. MULLER, Graeca si-

334



sto alle proprie esigenze. Per lo pili utilizza raccolte di testimonia' o forse piu giu-
stamente di piccole antologie costruite attorno a qualche tema e insegnamenti orali
provenienti dall’attivita didattica e kerigmatica di qualche Chiesa."” Tali restimonia
probabilmente gii contenevano interpretazioni e argomenti annessi al testo stesso e
includevano citazioni sia da fonti pagane sia dalla Sacra Scrittura.™

A proposito del metodo esegetico, Giustino fissa alcuni principi basilari e gene-
rali:" ogni passo biblico deve essere interpretato sia nel suo contesto — quindi messo

ve Hebraica Veritas? The Defence of the Septuagint in the Early Church, in «Scandinavian
Journal of the Old Testament» 1981 [1989]. 103-124 [Giustino passim].

** Per i testimonia in generale cf J. RENDELL-HARRIS, Testimonies, 2 voll., Cambridge 1916-
1920: J. DaniELou, Etudes d'exégése judéo-chrétienne. Les «testimonia» (Théologie historique
5), Paris 1966 [Giustino: vedi indice, sotto la voce: Justin, pp. 182-183]: J. DE ALDAMA, Maria
en la patristica de los siglos [ v II (BAC 300), Madrid 1970, 128-139; P. GRECH, Ermeneu-
tica e teologia biblica, Roma 1986, 77-118 [in riferimento al Dialogo di Giustino: pp.
[13-114].

Per il loro uso in Giustino cf P. PRIGENT, Quelques «testimonia» messianiques. Leur hi-
stoire littéraire de Qoumran aux Peéres de ['Eglise, in «Theologische Zeitschrift» 15 (1959)
419-430 [Giustino: pp. 426-428 per il passo di 1 Ap. 32]; B. LiNDARS, New Testament Apolo-
getic. The Doctrinal Significance of the Old Testament Quotations, London 1961 e #1973, 13-
31: P. PRIGENT. Les testimonia dans le christianisme primitif. L'épitre de Barnabé I-XVI et ses
sources (Etudes Bibliques), Paris 1961, passim, particolarmente pp. 16-38; Ip., Justin et I'An-
cien Testament. L'argumentation scripturaire du traité de Justin contre toutes les hérésies com-
me source principale du Dialogue avec Tryphon et de la Premiére Apologie (Etudes Bibliques),
Paris 1964, passim; J. L. MARSHALL, Some observations on Justin Martyr's use of Testimo-
nies, in E. A. LIVINGSTONE (ed.), Studia Patristica, XV1/2 (Texte und Untersuchungen 129),
Berlin 1985, 197-200; E. NoreLLL, {l dibattito con il giudaismo nel Il secolo. «Testimonia»:
Barnaba, Giustino, in ID. (a cura di), La Bibbia nell"antichita cristiana. l: Da Gesit a Origene,
Bologna 1993, 199-233.

Per la storia dei testimonia cf E. E. ELUIS, Paul’s Use of the Old Testament, Edinburgh 1957,
98-107. Si pensa che gia esistessero raccolte di restimonia nel giudaismo anteriore al | sec.
d.C.: ¢f R. HopGSON, The Testimony Hypothesis, in «Journal of Biblical Literature» 98 (1979)
361-378. Sui limiti dei restimonia cf A. C. SUNDBERG, On Testimonies, in «Novum Testamen-
tum» 3 (1959) 268-281. !

7 Cf R. BODENMANN, Naissance d’une exégése. Daniel dans I'Eglise ancienne des trois
premiers siecles (Beitrige zur Geschichte der biblischen Exegese 28), Tiibingen 1986, 35-44,
particolarmente pp. 37-40. Secondo E. F. OSBORN, Justin Martyr. o.c., 121, il nostro Autore
avrebbe utilizzato un’armonia di vangeli sinottici, una specie di antologia per I'insegnamento
e I'apologetica, ma essa sarebbe stata trasmessa primieramente in forma orale.

" Cf O. SKARSAUNE, The Proof from Prophecy, o.c..91.

¥ Cfad es. Dial. 65,2 ¢ 77,2-3=BAC 418 ¢ 439-440. Su questo argomento cf G, OTRANTO,
Esegesi biblica e storia in Giustino, o.c., 68-70. Per dettagli sulla teoria ermeneutica di Giu-
stino. la quale ha subito anche I'influsso del metodo esegetico dei rabbini ebrei, cf W. A,
SHOTWELL, The Biblical Exegesis of Justin Martyr, London 1965, particolarmente pp. 71-115;
cf anche K. HRUBY, Exégése rabbinique et exégése patristique, in «Revue des Sciences Reli-
gieuses» 47 (1973) 341-272 [per |'esegesi patristica il riferimento &, in massima parte, relati-
vo a Giustino]; cf anche F. MANNS, Essais sur le Judéo-christianisme, Jérusalem 1977, 130-152
(I'esegesi di Giustino in rapporto con quella rabbinica). Cf anche M. HIRSHMAN, Polemic lite-
rary units in the classical Midrashim and Justin martyr's «Dialogue with Tripho», in «The
Jewish Quarterly Review» 83 (1993) 369-384, il quale ipotizza che alcune polemiche collezioni
anti-pagane dei midrashim siano poi state modificate per rispondere a necessita di controversie
anti-cristiane.

Per uno sguardo generale cf M. SIMONETTL, L'interpretazione patristica del Vecchio Testa-

335



in relazione con cio che precede e con cio che segue —, sia alla luce di altri passi che
ne chiariscono il significato recondito;* non deve mai essere considerato in contrad-
dizione con altri passi biblici*' e se apparentemente ci0 avvenisse,” il motivo consi-
ste in una mancata comprensione del suo pit vero e profondo senso.

In particolare poi, 1’esegesi del nostro Apologeta ricerca continuamente il conte-
nuto cristologico dell’ AT.** Con una ricca e variegata terminologia esegetica™ egli
vuole fare cogliere in pieno il significato dei loghoi e dei typoi veterotestamentari,
cioe dei discorsi profetici e delle figure.” in riferimento a Cristo. Percio da qualsiasi
personaggio o evento del VT, sulla base di avvenimenti o di analogie situazionali,
egli faceva emergere il valore cristologico: tutti gli episodi della vita storica di Gesu
erano stati profetizzati* e prefigurati nell’AT. Dunque gli ebrei che interpretano i te-

mento fra Il e 11l secolo, in «Augustinianum» 22 (1982) 7-33 [Giustino: passim, particolar-
mente pp. 13-15].

* E un principio presente anche nella filologia alessandrina: interpretare Omero con Ome-
ro, e per i cristiani la Bibbia con la Bibbia.

! La stessa idea ¢ ribadita anche da altri scrittori cristiani del 11 sec.: cf ad es. TEOFILO ANT.,
Ad Aut. 2,35, ed. R. GRaNT (Oxford Early Christian Texts), Oxford 1970, 86; Ps.-GIUsTINO,
Coort. 8, ed. M. Marcovich (Patristische Texte und Studien 32). Berlin/New York 1990, 33;
IRENEO, Adv. Haer. 2,27,1-7, edd. A. ROUSSEAU - L. DOUTRELAU (SC 294), Paris 1982, 265-
268; TERTULLIANO, De Anima 21,5, ed. J. H. Waszink (CChr.SL 2), Turnholti 1954, 814: Ip.,
De Praescr. 9,2, ed. R. F. REFOULE (SC 46), Paris 1957, 101-102.

2 In realtd cid non pud avvenire, perché la Serittura € ispirata: cf A. GOMEZ NOGUEIRA, La
inspiracion biblico-profética en el pensamiento de S. Justino, in «Helmantica» 18 (1967) 55-87.

2 E questa una caratteristica fondamentale di tutta 'esegesi patristica: ¢f M. SIMONETTI,
«Seripturarum clavis notitia Christi». Proposta per una discussione sulla specificita dell’ese-
gesi patristica, in «Annali di storia dell’esegesi» 4 (1987) 7-19. Per gli Apologisti cf W. H. C.
FREND, The Old Testament in the Age of the Greek Apologists A.D. 130-180, in «Scottish Jour-
nal of Theology» 26 (1973) 129-150, particolarmente per Giustino pp. 139-145. Specificata-
mente per il nostro Autore cf B. DE MARGERIE, Introduzione alla storia dell’esegesi. 1: I Padri
greci e orientali (Cultura cristiana antica), Roma 1983, 37-61, il capitolo su: Giustino, esege-
ta della presenza del Verbo Messia nella legge e nei profeti. Ct anche S. HEID, Frithjiidische
Messianologie in Justins « Dialog», in «Jahrbuch fiir biblische Theologie» 8 (1993) 219-238.

Gia nel NT si rilegge I’ AT alla luce di Cristo: ¢f M. Cim0osA, Lettura cristiana dell’Antico
Testamento, in AA.Vv., Testimonium Christi. Scritti in onore di Jacques Dupont, Brescia 1985,
117-139.

¥ Cf G. OTRANTO, La terminologia esegetica in Giustino, in «Vetera Christianorum» 24
(1987) 23-41 [ripubblicato in AA.Vv.. La terminologia esegetica nell antichita. Atti del primo
seminario di Antichita cristiane, Bari 25 ottobre 1985 (Quaderni di «Vetera Christianorum»
20), Bari 1987, 61-77]: Ip., Esegesi biblica e storia in Giustino, o.c.. 184 e passim: Ip.. La ri-
pologia di Giosué nel «Dialogo con Trifone ebreo» di Giustino, in « Augustinianums» 15 (1975)
38-39; W. A. SHOTWELL, The Biblical Exegesis, o.c., 1-47: M. SIMONETTI, Lettera e/o allegoria,
o.c., 37-39.

= Cf Dial. 114,1=BAC 500. I loghoi sono riferibili direttamente al Cristo, secondo la lettura
immediata del testo; i rypoi richiedono un doppio livello di lettura: letterale (la storicita dell’e-
vento o del personaggio, la quale non & mai messa in dubbio) e allegorico (il significato cristo-
logico): cf M. SIMONETTI, Lettera e/o allegoria, o.c.. 38: ID.. L'interpretazione patristica del
Vecchio Testamento fra Il e 1 secolo, o.c., 13-14; cf anche J. DANIELOU, Message évangéligue
et culture hellénistique aux 11° et 111° siécles, Tournai 1961, 186-295. Secondo B. Z. BOKSER, Ju-
stin Martyr and the Jews. o.c., 113: «Justin was a great esponent of the typological interpreta-
tion of Scripture»,

* Per quanto riguarda le profezie — asserisce G. OTRANTO, La terminologia esegetica, 0.c.,
in «Vetera Christianorum», p. 23 (ripubblicato in AA.VV., La terminologia esegetica nell’anti-

336



sti puramente alla lettera? non possono comprendere il testo sacro,* anzi ne fanno
un’ermeneutica erronea o lo mutilano.”

Nella Bibbia le profezie rivestivano uno speciale valore. Esse non solo alimenta-
vano continuamente la speranza dell’antico popolo eletto. ma annunciavano in anti-
cipo la figura e 1'opera di Cristo. Per Giustino, come per altri scrittori cristiani,™ il
compimento delle profezie messianiche & I’argomento probante della fede cristiana,
la sua massima e pin vera dimostrazione.” Per completezza si deve perd aggiungere
che allo stesso tempo esse sono anche per Giustino una testimonianza di fede: le pro-
fezie mostrano — non solo dimostrano — chi & il Cristo.™ La validita delle profezie ri-
sulta dal fatto che si sono avverate: non sono dunque un prodotto della fantasia uma-
na, ma una garanzia offerta da Dio in anticipo e confermata poi dalla verifica storica.
Questa dimostrazione (apddeixis) basata sulle profezie era accettabile non solo dagli
ebrei, ma anche dai pagani,* perché era usato lo stesso criterio metodico, cio¢ la «va-

chita.... 0.c.. 61) — «Giustino &... il primo autore della letteratura cristiana antica a sottolineare
esplicitamente la presenza di una vera e propria tecnica nella proposizione delle profezie vete-
rotestamentarie».

T CE M umeis dé... tapeinds exegoumenoi di Dial. 112,1=BAC 496.

®CtDial. 29,2 e 78,1 1=BAC 348 e 443-444,

® Cf Dial. 84 4=BAC 452-453: ivi Giustino riprende i termini fondamentali della polemi-
ca antigiudaica sulle Scritture: parexegheisthai=dare una falsa interpretazione: cf anche Dial.
82,4=BAC 450, e paragrdphein=mutilare un testo; cf anche Dial. 71,4 73,5; 82.4; 84 3=BAC
432.434 450.452; cf G. OTRANTO, Esegesi biblica e storia in Giustino, o.c.. 225: cf anche H. RE-
MUs, Justin Martyr's Argument with Judaism, in S. G. WiLSoN (ed.), Anti-Judaism in Early
Christianity. 11: Separation and Polemic (Studies in Christianity and Judaism/Etudes sur le
Christianisme et le Judaisme 2). Waterloo. Ont. 1986, 59-80.

¥ Cf ad es. ORIGENE, C. Cels. 1.37 e 4.2, ed. M. BOrRRET (SC 132 e 136), rispettivamente Pa-
ris 1967, 176 ¢ ivi 1968, 188-190. Cf F. MOSETTO, [ miracoli evangelici nel dibattito tra Celso
e Origene (Biblioteca di Scienze Religiose 78), Roma 1985, 98-100 e 160-162.

* | Ap. 30=WARTELLE 136: meghisthe kai alethestdte apddeixis. Cf anche I"affermazione di
ORIGENE, C. Cels. 4,2, ed. M. BORRET (SC 136), Paris 1968, 190 sul fatto che la fede cristiana
¢ fondata sulle profezie; cf anche ibid. 1,49 ¢ 2,28, ed. M. BorreT (SC 132), Paris 1967, 209-
212 e 356-358; cf inoltre IRENEO, Adv. Haer. 2.32.4, edd. A. Rousseau - L. DouTRELAU (SC
294), Paris 1982, 340-342; TERTULLIANO, Adv. Mare. 3.3, ed. E. KRoymanN (CChr.SL 1),
Turnholti 1954, 510-511. J. DaNiELoU, Message évangéligue et culture hellénistique, 0.c.. 196
afferma che I'argomento profetico «constitue le ressort essentiel de la démonstration évangé-
lique»: cf anche ivi il paragrafo: La démonstration prophétique (pp. 195-202); inoltre C. Mu-
NIER, La méthode apologétique de Justin le martyr, in «Revue des sciences religieuses» 62
(1988) 232 afferma che il ricorso all’ AT costituisce «une pigce essentielle du dispositif apo-
logétique de Justin dans le dialogue qu’il entretient avec ses interlocuteurs paiens eux-méme»
¢ quindi «Justin accorde une confiance aveugle a la preuve par les prophéties» (p. 233) [tutto
I"art. pp. 90-100 e 227-239]: cf anche J. GERVAIS. L'argument apologétique des prophéties mes-
sianiques selon saint Justin, in «Revue de I'Université d”Ottawa» 13 (1943) 129-146.193-208.

2 Cf Dial. 7.2=BAC 314: 1 profeti non diedero ai loro discorsi la forma della dimostrazio-
ne, ma essi, al di la di ogni dimostrazione (anothéro pises apodeixeos), erano testimonianze —
degne di fede — della verita. Cf D. BOURGEOIS, La sagesse des Anciens dans le Mystére du Ver-
be. Evangile et philosophie chez Saint Justin philosophe et martyr (Croire et savoir), Paris
1981, 56-57. Pero fa giustamente notare J. MORALES, Fe v demonstracion en el método teold-
gico de San Justino, in «Scripta theologica» 17 (1985) 217: «La profecia supera la demonstra-
cién pero no se opone a ella»,

BCI 1 Ap. 53, 1=WaRTELLE 170: Pur potendo citare molte altre profezie, sospenderemo,
pensando che queste siano sufficienti a convincere coloro che hanno orecchie per ascoltare e
intendere (¢f Mt 13,9 par.), ritenendo inoltre che essi possano riflettere sul fatto che noi, di-

337



lidita della storia» che per i pagani era fondata sulla narratio rerum, per Giustino lo
era invece sulla verifica delle profezie.* Né va trascurato il fatto che anche in ambi-
to filosofico (platonico, stoico e nell’insegnamento posidoniano) si accentuava il va-
lore della divinatio e si prestava fede nella mantiké *

Le profezie veterotestamentarie sulla nascita verginale di Cristo

1) Gn 49,1 1cd: lavera nel vino la sua veste e nel sangue dell’uva il suo mantello:
¢ un testo relativo al vaticinio di Giacobbe™ a proposito del Messia venturo. Esso &
utilizzato da Giustino come profezia del concepimento verginale e della redenzione
ottenuta con la sua passione.” L’ Apologista vuole dimostrare con questo passo, uni-
to ad altri loci scritturistici,™ che I'evento straordinario della nascita miracolosa del
Cristo era stato preannunziato nel VT:

Cio che da Mosé é stato riportato e che era stato profetizzato dal patriarca Gia-
cobbe: «lavera nel vino la sua veste e nel sangue dell'uva il suo mantello» indicava
che egli [=il Cristo] avrebbe purificato con il suo sangue coloro che credono in lui
(...). L'espressione della Scrittura «sangue dell'uva» ha mostrato con un artificio
che il Cristo ha si sangue, pero non da seme umano, ma dalla potenza di Dio. Come
infatti, non ['uomo, ma Dio ha prodotto il sangue della vite, allo stesso modo [la
Scrittura] ha preannunziato che il sangue di Cristo non sarebbe venuto da stirpe
umana, ma dalla porenza di Dio. Dunque questa profezia che ho citato, o uomini,

versamente dagli inventori dei miti sui supposti figli di Zeus, non facciamo affermazioni se non
possiamo dimostrare, e dopo aver citato varie profezie (ibid. 53,2-9) conclude: Quello che ab-
biamo dimostrato in tal modo, puo recare persuasione e convinzione in mode razionale a co-
loro che bramano la verita (ibid. 53,12=WARTELLE 172).

Per una trattazione sulle prove ricavate dalle profezie cf O. SKARSAUNE, The Proof from
Prophecy, o.c., passim.

Per quanto riguarda la validita delle profezie anche per i pagani, si noti quanto afferma R.
M. GRANT, Miracle and Natural Law in Graeco-Roman and Early Christian Thought, Amster-
dam 1952, 190: per Giustino «[I'argomento delle profezie| sarebbe sembrato la prova piu for-
te ¢ affidabile anche per gli avversari greci».

M Cf T Ap. 30 e 53=WaRTELLE, 136 ¢ 170.172. Cf L. ALFoNSI, La struttura della I «Apolo-
gia» di Giustino, in R. CANTALAMESSA - L. F. P1zzoLATO (edd.). Paradoxos politeia. Studi pa-
tristici in onore di G. Lazzati (Studia Patristica Mediolanensia 10), Milano 1979, 68,

* Cf L. ALronst, nell’o.c. alla nota precedente, p. 72.

* Giustino lo attribuisce a Mosé: cf 1 Ap. 32,1 ¢ 54.5; Dial. 63.2.

* Giustino cita Gn 49.11cd nei seguenti passi: / Ap. 32, 1=WaRTELLE 138 (solo citazione):
32,5=WAaRTELLE 140 (dopo la citazione aggiunge: era simbolo di cio che doveva capitare al Cri-
sto, alludendo alla sua passione); 32,7=WARTELLE 140 (afferma che la frase «lavando la sua ve-
ste nel sangue dell'uvax, era un preannunzio della sua [=di Cristo] passione); 32,9.1 1 =WAaR-
TELLE 140 (vedi sopra nel testo); 54,5=WARTELLE 172 (solo citazione); Dial. 52,2=BAC 389
(solo citazione): 54.1-2=BAC 392 (vedi sopra nel testo); 63,2=BAC 413 (vedi sopra nel testo):
69.2=BAC 427 (ove richiama questa profezia contraffatta con il mito di Dioniso attraverso il
particolare della «vite»: [Dioniso] ha scoperto la vite. e altri caratteri affini tra Cristo e questo
dio): 76.2=BAC 438 (vedi sopra nel testo).

Per I'interpretazione di Gn 49,1 led in Giustino riferita alla nascita verginale di Cristo, cf G.
OTRANTO, Lo sviluppo della similitudine nella struttura del « Dialogo con Trifone» di Giustino,
in «Vetera Christianorum» 11 (1974) 87-89 [tutto I'art. pp. 65-92].

*In Dial. 63 cita anche /s 53,8ab; Sal 109(110).3-4; Sal 44(45),7-13a. Questi stessi passi
S0Nno ancora citati esplicitamente o indirettamente in Dial. 76.

338



dimostra che Cristo non é uomo nato da uomo, cioé generato alla maniera usuale de-
gli womini (Dial. 54,1-2=BAC 392)."

Le stesse idee erano state anticipate in / Ap. 32,9.11.14=WARTELLE 140.142:

L’espressione «sangue dell'uva» significa che aveva sangue colui che sarebbe
venuto, ma non da seme umano, ma da potenza divina (§ 9), e poco dopo il nostro Au-
tore cosi spiega: Come infatti non un uomo, ma Dio ha creato il sangue della vite, co-
si era rivelato anche questo: che il suo [=di Cristo] sangue sarebbe stato generato
non da seme umano, ma dalla potenza di Dio, come era stato predetio (§ 11), e infi-
ne. dopo aver citato anche la profezia di Nm 24,17 e Is 11,1,* conclude: Fu partori-
to per potenza divina da una vergine della stirpe di Giacobbe (§ 14).

L interpretazione del passo biblico attraverso la similitudine del «sangue della
vite» 0 «dell’uva», cioé del vino,* in riferimento alla nascita verginale, comporta
due parti: una negativa (esclusione del seme umano), I"altra positiva (intervento del-
la potenza di Dio). In simile forma & presente anche in Ireneo.* Tale contrapposizio-
ne risalta anche nel seguente brano:

A proposito del suo [=di Cristo] sangue, anche Mosé, come dissi precedente-
mente, afferma, parlando in modo figurato, che [il Cristo] lava le sue vesti nel san-
gue dell’uva, poiché il suo sangue non fu prodotto da seme wumano, ma dalla volonta
di Dio*™ (Dial. 63.2=BAC 413; cf anche Dial. 76,2=BAC 438).

¥ Per una pili ampia e puntuale interpretazione del passo di Dial. 54.1-2, in relazione al te-
ma del «sangue». cf E. DAL CovoLo, «Sangue di Cristo» nel Dialogo di Giustino con Trifone
Gindeo, in F. VarTiont (ed.), Atti della VI Settimana di Studi «Sangue e antropologia nella teo-
logia», Roma 23-28 novembre 1987 (Centro Studi «Sanguis Christi» 6), Roma 1989, 860-864
[tutto I'art. pp. 859-870]. Cf anche, sia per Gn 49 sia per Nm 24.7.17, J. LusT, Messianism and
Septuagint, in J. A, EMERTON (ed.), Congress Volume. Salamanca 1983 (Supplements to «Ve-
tus Testamentum» 36), Leiden 1995, 174-191,

“ Sorgera un astro da Giacobbe (Nm 24,17) e un fiore spuntera dalla radice di lesse
(Is 11,1).

11 «sangue della vite» richiamava il segno eucaristico del vino, trasformato in sangue del
Signore al momento della consacrazione. Inoltre i temi del vino e della vite erano abbastanza
diffusi nell’arte dei primi cristiani: cf C. LEONARDL, «Ampelos». Il simbolo della vite nell’arte
pagana ¢ paleocristiana, Roma 1947, 61ss. In generale ¢f W, RORDORF, La vigne et le vin dans
la tradition juive et chrétienne, in «Université de Neuchatel. Annales 1969-1970» (Neuchatel
(1971) 131-146, ripubblicato anche in [p., Liturgie, foi et vie des premiers chrétiens. Etudes pa-
tristiques (Théologie historique 75), Paris 1986, 493-508. Per un’interpretazione di Giustino re-
lativa al «sangue dell’uva», cf V. IANNIELLO, 1l sangue dell’uva. in F. VATTIONI (ed.). Atri della
II Settimana di Studi «Sangue e antropologia nella teologia», Roma 23-28 novembre 1981
(Centro Studi «Sanguis Christi» 2), Roma 1982, 245-249,

2 pDem. 57, ed. A, Rousseau (SC 406), Paris 1995, 166: Come non é 'uomo che produce il
sangue dell'uva, ma é Dio che lo forma (...), cosi la sua corporeita e il suo sangue non é un uo-
me che li ha prodotti ma Dio, ¢ il Signore stesso che ha dato il segno della Vergine, cioé I'Em-
manuele nato dalla Vergine. Per i rapporti letterari, teologici e biblici tra Ireneo e Giustino, cf
A. BENOIT, Irénée et Justin, in AANV., La foi et la gnose hier et awjowrd hui: Irénée de Lyon.
Actes des journées irénéennes des 9-10-11 mai 1984 (Les Cahiers de I'Institut Catholigue de
Lyon 15), Lyon 1985, 59-73; cf anche Y.-M. BLANCHARD, Aux sources du canon. Le témoi-
gnage d’Irénée (Cogitatio Fidei 175), Paris 1993, 66-110: Justin.

# Si noti nella finale un riferimento «trasparente» a Gv 1.13: ¢f J. GALOT, Etre né de Dieu:
Jn 1,13 (Analecta Biblica 37), Roma 1969, 23, o fors anche un’antica lezione del testo gio-
vanneo: cf G. ARCHAMBAULT, nella sua edizione del Dial., Paris 1909, 296 n. 7, ¢ M.-E. Bois-
MARD, Critique textuelle et citations patristiques, in «Revue Biblique» 57 (1950) 401-408. Cf
anche J. W. PRYOR. Of the Virgin Birth or the Birth of Christians? The Text of John 1.13. Once

339



Ribadisce la stessa idea poco dopo:

E ancora quel che dice Mosé — che egli «lava la sua veste nel sangue dell uva» —
non é forse quello che vi ho gia detto piit volte essere stato da lui profetizzato in
modo misterioso? Egli ha predetto cioé che il Cristo ha si sangue, ma non da womi-
ni, cosi come non é uomo, ma Dio che ha prodotto il sangue dell'uva (Dial. 76,2
=BAC 438).

L'esegesi dei passi di Gn 49,1 1cd offertaci da Giustino fa risaltare sia I"'umanita
sia la divinita di Cristo: egli € vero uomo per il fatto che ha sangue, ma allo stesso
tempo € Dio. perché fu generato verginalmente per intervento divino e non al modo
usuale degli altri uvomini. Il nostro Apologeta accentua in particolare la componente
umana nell’incarnazione, attraverso il simbolismo della veste come «carne» del Cri-
sto, un simbolismo che ¢ condiviso anche da altri scrittori cristiani.* Inoltre «la fre-
quenza con cui Giustino sottolinea nel Dialogo la realta del sangue di Cristo ha in sé
anche I’eco della polemica contro I'eresia docetista».

2) Nm 24.17¢: Sorgera una stella da Giacobbe: con questa immagine, il veggen-

More, in «Novum Testamentum» 27 (1985) 308-309: su Giustino [tutto I'art. pp. 296-318]; P.
HOFRICHTER, Nichr aus Blut sondern monogen aus Gott geboren. Kritische, dogmengeschi-
chtliche und exegetische Untersuchung zu Joh 1,13-14 (Forschung zur Bibel 31), Wiirzburg
1978, 88-90 (soprattutto a proposito di / Ap. 32,7-11, sopraccennata). Cf anche S. DE FIORES,
Maria Madre di Gesu, o.c., 90-91: Il concepimento verginale del Logos incarnato ({Gv] 1,13).

Per la presenza e le espressioni (in filigrana) del Vangelo di Giovanni nelle opere di Giu-
stino, cf J. N. SANDERS, The Fourth Gospel in the Early Church, Cambridge 1943, 20-32: J. S.
ROMANIDES, Justin Martyr and the Fourth Gospel, in «The Greek Orthodox Theological Re-
view» 4 (1958/59) 115-134; J. M. DAVEY, Justin Martyr and the Fourth Gospel, in «Scripture»
17 (1965) 117-122; J. W. PRYOR, Justin Martyr and the Fourth Gospel, in «The Second Cen-
tury» 9 (1992) 153-169.

* Cf ad es. IppoLITO, Bened. fac. 18 (Patrologia Orientalis 27), Paris 1954, 82: 1p., De An-
richr: 11, ed. E. NoreLLI (Biblioteca Patristica 10), Firenze 1987, 78: TERTULLIANO, Adv, Marc.
4,40,6. ed. E. KROYMANN (CChr.SL 1), Turnholti 1954, 657.

* G. OTRANTO, Esegesi biblica e storia in Giustino, o.c., 41. Per il richiamo alla realta del
sangue di Cristo cf Dial. 54,1-2; 63,2: 76.2: 111,3-4; 134, 5=BAC 392.413.438.495-496.537: cf
E. GIARDINI, Il sangue di Cristo negli scritti di Giustino filosofo e martire, in «Tabor» 33 (1963)
519-528. In difesa della «carne» vera del Cristo in Giustino cf L. M. HERRAN, Del puesio que
la reflexion reoldgica de los primeros siglos asigna a Maria en la obra salvadora de Cristo. in
L. F. MaTE0-SECO et alii (edd.). Cristo, hijo de Dios y redentor del hombre. 111 Simposio In-
ternacional de Teologia de la Universidad de Navarra, Pamplona 1982, 505-508 [tutto I’art.
pp. 499-517].

Sul docetismo cf P. WEIGANDT, Der Doketismus im Urchristentum und in der theologischen
Entwicklung des zweitens Jahrhunderts. Dissertation, Heidelberg 1961; J. G. Davies, The ori-
gin of Docetismus, in F, L. Cross (ed.), Studia Patristica, V1 (Texte und Untersuchungen 81),
Berlin 1962, 13-35; R. A. GoMEZ-Mas, Temas fundamentales del docetismo, in «Communio.
Commentarii Internationales de Ecclesia et Theologia» 4 (Sevilla 1971) 153-191; M, SLUSSER,
Docetism. A historical definition, in «The Second Century» 1 (1981) 163-172: A. GRILLMEIER,
Gest il Cristo nella fede della Chiesa. 1/1: Dall’eta apostolica al Concilio di Calcedonia, Bre-
scia 1982, 248-250; A. ORrBE, Cristologfa gndstica. Introduccion a la soteriologia de los siglos
[Ty 1. 1 (Biblioteca de Autores Cristianos 384), Madrid 1976. 380-412: El docetismo gnésti-
co; N. BROX, «Doketismus». Eine Problemanzeige, in «Zeitschrift fiir Kirchengeschichte» 95
(1984) 301-314: S. PETREMENT. Le Dieu séparé. Les origines du gnosticisme (=Patrimoines.
Gnosticisme), Paris 1984, 207-224: Le docétisme; U, B, MULLER, Die Menschwerdung der
Gottessohnes. Frithchristliche Inkarnationsvorstellungen und die Anfinge des Doketismus
(Stuttgarter Bibelstudien 140), Stuttgart 1990,

340



te pagano Balaam nel suo quarto oracolo* preannunzia la venuta di un grande per-
sonaggio, dotato di qualita regali ¥ e vittorioso sui nemici (Nm 24,14-19). Per alcuni
esegeti il vaticinio potrebbe riferirsi direttamente a Davide: per altri esso, dato il suo
linguaggio enigmatico e vago. designerebbe una figura regale si, ma non storica-
mente definibile.* Questo testo, proiettato in un lontano avvenire e impregnato di
segrete speranze, fu riletto anche in una prospettiva messianica da alcune fonti della
tradizione biblica ebraica e poi da quella cristiana.”

I LXX tradussero con «uomo» (dathropos) il termine ebraico «scettro»: una evi-
dente allusione ad una misteriosa personalita!®™ Diversi Targumim esplicitarono che
la «stella» indicava un «re», spesso identificato col «Messia».® L'oracolo di Balaam
assunse particolare interesse e notevole importanza per I’ attesa messianica della co-

* Su questo oracolo cf J. bE VAULX, Les Nombres (Les Sources Bibliques), Paris 1972, 289-
204; H. ROUILLARD, La péricope de Balaam (Nombres 22-24): la prose et les oracles (Etudes
Bibliques. ns 4), Paris 1985, 415-469; cf anche in generale su questi oracoli E. BURROWS, The
Oracles of Jacob and Balaam (The Bellarmine Series 3), London 1938; W. F. ALBRIGHT, The
Oracles of Balaam. in «Journal of Biblical Literature» 63 (1944) 207-233: per le tradizioni ri-
guardanti Balaam ¢ 'interpretazione della stella cf G. VERMES, The Story of Balaam, in AA.V V.,
Scripture and Tradition in Judaism. Haggadic Studies (Studia Post-Biblica 6), Leiden 1961,
127-177: per problemi letterari e la loro portata profetica cf J. COPPENS, Les oracles de Biléam.
Leur origine littéraire et leur portée prophétique, in AANV., Mélanges Eugene Tisserant. I:
Eecriture Sainte - Ancien Orient (Studi e testi 231), Citta del Vaticano 1964, 67-80.

¥ Nel testo ebraico si legge: Una stella spuntera da Giacobbe e uno scettro sorgera da
Israele. La stella e lo scettro erano in Oriente simbolo del re e dei suoi poteri: ¢f H. ROUILLARD,
La péricope de Balaam, o.c., 421-423.

¥ Cf J. bE VAULX, Les Nombres, o.c., 291-294; H. ROUILLARD, La péricope de Balaam, o.c.,
420-421. Queste esegesi sono collegate ovviamente anche alla datazione dell’oracolo.

* Cf F. CEUPPENS, De prophetiis messianicis in Antiguo Testamento, Roma 1935, 91-99; S.
CipriaNL, 1l senso messianico degli oracoli di Balaam (Num 23-24), in AA.Nv., Il Messianismo.
Atti della XVIII Settimana Biblica, Brescia 1966, 73-83: G. BERNINL [ [ibro dei Numeri, in S.
GAROFALO (a cura di), La Sacra Bibbia, ed. Marietli, Torino/Roma 1972, 251-253: Il significato
messianico di Num 24,17-19; 1. pE Vaurx. Les Nombres, o.c., 293-294; A. MarTtioLl, Dio e
['uomo nella Bibbia d'Israele. Teologia dell’ Antico Testamento, Casale Monferrato 1980, 387-
388: M. F. CoLLINs, Messianic Interpretation of the Balaam Oracles [Yale Univ. Diss. 1978],
Ann Arbor/London 1980; M. PEREZ FERNANDEZ, Tradiciones mesidnicas en el Targum palesti-
nense. in Estudios exegéticos. Valencia/lerusalén 1981, 213-231.

# Con perfetto parallelismo, quasi dando I"impressione di una lettura precristiana, essi tra-
dussero: Sorgera una siella da Giacobbe / ¢ si levera un uomo da Israele. A. GELIN, sotto la vo-
ce Messianisme, in Dictionnaire de la Bible. Supplément, V, Paris 1957, 1174, suggerisce un
rapporto tra questo «uomo» € «colui» (aiitos) che avrebbe schiacciato la testa al serpente (cf
Gn 3.15). Anche la versione sira peshitta al posto di «scettro» (del testo masoretico) ha
«principe».

* Cf Targum Ongelos: Un re sorgera da Giacobbe e sara unto il Messia di mezzo a Israe-
le. Un trionfante messianismo trabocca anche dal Targum Ps. Jonathan: Quando regnera il po-
tente re della casa di Giacobbe e quando sara unto il Messia, il potente scettro di Israele. 1l Tar-
egum del codice Neophyti I e il Targum frammentario (0 Gerosolimitano II) si limitano invece a
specificare: un re sorgera dalla casa di Giacobbe, il redentore ¢ il dominatore dalla casa d'I-
sraele. Per queste citazioni cf O. SKARSAUNE, The Proof from Prophecy, o.c., 265; S. CIPRIANI,
Il senso messianico, o.c., 75; per un breve commento, cf 5. H. LEVEY, The Messiah: An Aramaic
Interpretation. The Messianic Exegesis of the Targum (Monograph of the Hebrew Union Col-
lege 2), Cincinnati/New York 1974, 58-60; M. PEREZ FERNANDEZ, Tradiciones mesidnicas, o.c.,
213-231.

341



munitd di Qumran.® Piu tardi proprio questo passo di Nm 24,17 fu applicato a Si-
meone Bar Koseba. capo della insurrezione giudaica contro i Romani nel 132-135:
egli fu salutato da Rabbi Agiba come il «re-Messia» e designato con I"appellativo
«Bar Kokeba», cioe «figlio della stella».® Per influsso poi di alcuni passi neotesta-
mentari collegabili con la «stella».* alcuni Padri della Chiesa non esitarono ad inter-
pretare in senso messianico la profezia di Balaam: la «stella» ivi profetizzata era il
Cristo.™ Questa stessa esegesi fu ripresa anche da anonimi autori di alcuni apocrifi
giudaici, in brani che perd sono stati probabilmente interpolati dai cristiani.™

Fino al Medioevo si & protratta presso gli ebrei 'interpretazione messianica di questo ora-
colo: Ibn ben Ezra lo riferisce esplicitamente al Messia: cf L. REINKE, Die Weissagung Bileams.
4 Mos. 24,15-19 (Beitriige zur Erkldrung des Alten Testament, Bd 4), Miinster 1855, 183-184.

2 Nei Testimonia (4 QTest 9-13) si cita Nm 24,15-17 come testimonium messianico; in un
contesto messianico riportano o alludono allo stesso testo il Documento di Damasco (CD 7,19-
21), la Regola della Guerra (1 QM 11,6-7) e la Raccolra di Benedizioni (1 QSh 5.22-28). Per
una traduzione italiana di questi testi cf L. Morarpi (a cura di), / manoscrirti di Qumran (Clas-
sici delle religioni), Torino 1986 [seconda ed. ampliata], rispettivamente pp. 594.245.312.204;
per una discussione e commento cf J. M. ALLEGRO, Further Messianic References in Qumran
Literature, in «Journal of Biblical Literature» 75 (1956) 174-187 [per Nm, pp. 182-187]; A.
DUPONT-SOMMER, Les éerits esséniens découverts prés de la Mer Morte, Paris 1959, 331-332;
A. S. VAN DER WOUDE, Die messianischen Vorstellungen der Gemeinde von Qumran (Studia Se-
mitica Neerlandica 3), Assen 1957, 53-61.113-120,182-185. Sembra che a Qumran si atten-
dessero due Messia: uno di Aronne (la stella di Giacobbe), «interprete della Legge». e uno di
Israele (lo scettro), capo politico e militare (cf la citata opera di L. MORALDI, p. 245, nota 19,
con bibliografia).

S Cfin H. L. STRACK - P. BILLERBECK, Kommentar zum Neuwen Testament aus Talmud und
Midrasch. 1, Miinchen *1965, 76. Ma fallita la rivolta, fu ricordato come «Bar Kozibas. 1l figlio
della menzogna (cf ivi, I, 76): si giocava evidentemente anche su similarita fonetiche in ebrai-
co: Koseba/Kokeba/Koziba (ct G. RicciorTi, Storia d'Israele, 11, Torino 1954 [rist. 1960], 532-
533; H. ROUILLARD, La péricope de Balaam, o.c., 422-423, nota 17). Su Bar Kokeba cf P. SCHA-
FER. Der Bar Kokhba-Aufstand (Texte und Studien zum Antiken Judentum 1), Tiibingen 1981
(alle pp. 55-57 una documentazione sul contestato titolo di «Messia» dato a Bar Kokeba).

# Cf soprattutto Mt 2,1-10 («la stella» che appare e guida i Magi a Betlemme): Ap 22,16
(Gesu definito: stella radiosa del mattino); cf altri possibili riferimenti in S. CiprIANL, [/ senso
messianico, 0.c., 80-83, Per un rapporto tra il racconto matteano sui Magi e il vaticinio di Ba-
laam, ¢f R. E. BROWN, La nascita del Messia secondo Matteo ¢ Luca, Assisi 1981, 246-255: 11
racconto di Balaam: pii ampiamente per il legame tra il tema della stella dei Magi e la stella
simbolo del Messia, cf J. DaNIELOU, La teologia del giudeo-cristianesimo, Bologna 1974,
299-313,

# Oltre Giustino, cf IRENEO, Adv. Haer. 3.2,9, edd. A. Roussgau - L. DouTreLau (SC 211),
Paris 1974, 104; Ip., Dem. 58, ed. A. Rousseau (SC 406). Paris 1995, 168; ORIGENE, C. Cels.
1,59, ed. M. BorreT (SC 132), Paris 1967, 239; GiroLaMO, Ep. 77,7, ed. ]. LABOURT, IV
(CUF), Paris 1954, 47: cf anche Ib.. In Matt. 2.2, ed. E. BONNARD (SC 242), Paris 1977, 82;
TEODORETO DI CIRO, Quaest. in Num 24, interr. 44 (PG 80,393B); RoMANO 1. MELODE, Inno [
del Natale, 5, ed. J. GROSDIDIER DE MaTON (SC 110), Paris 1965, 54. Piu tardi per BEDA 1L VE-
NERABILE, In Pent. Comm.: in Num 24 (PL 91,371CD), la stella sara sia la Chiesa, sia Maria, da
cui € uscito il Cristo-luce,

J. DANIELOU, Les symboles chrétiens primitifs, Paris 1961, 109-130, nota che diversi passi
riferentesi alla stella di Nm 24,17 sono comuni alle raccolte di Testimonia messianici nella co-
munita essenica di Qumran e nel giudeo-cristianesimo: ipotizza quindi che tali raccolte siano
passate dalla prima al secondo.

* Cf Testam. lud. 24,1, che cita Nm 24,17 secondo la LXX: Sorgera per noi una stella da
Giacobbe e verra un uomo della mia discendenza come sole di giustizia; Testam. Levi 18.3: Nel
cielo sorgera il suo astro, come di un re, brillando della luce della conoscenza <come> un

342



Tra le pit antiche testimonianze patristiche emerge quella di Giustino.” Trattan-
do della venuta del Messia, profetizzata nell’ AT, cosi spiega una citazione «com-
posita»:®

E Isaia, un altro profeta, profetizzando con altre parole gli stessi eventi, disse co-
si: «Sorgera una stella da Giacobbe» «e un fiore spuntera dalla radice di lesse»,
«sul suo braccio confideranno i popoli». Una stella splendente sorse e un fiore spunto
dalla radice di lesse: questi ¢ il Cristo. Infatti fu concepito per mezzo della (dia) po-
tenza di Dio, per mezzo di (did) una vergine [discendente | dalla stirpe di Giacobbe,
che fu padre di Giuda, il quale fu a sua volta padre dei Giudei, come abbiamo dimo-
strato, e lesse, secondo il vaticinio, fu suo antenato: risulto figlio di Giacobbe e di
Giuda secondo la suceessione genealogica (1 Ap. 32,12-14=WARTELLE 140.142).

Esplicitamente il nostro Apologeta precisa che la stella e il fiore sono Cristo Ge-
s e, proseguendo nel determinarne la provenienza, con un perfetto parallelismo nel-
I'uso della stessa preposizione greca dia, ne richiama I'origine divina ed umana: Dio
con la potenza e la vergine con la sua disponibilita hanno cooperato alla nascita del
Messia, autentico discendente di Davide secondo la carne. L'insistenza su quest’ul-
timo punto poteva essere anche una contestazione contro le rivendicazioni dello pseu-
do-Messia Bar Kokeba, che non apparteneva alla stirpe davidica.™

Giustino richiama ulteriormente I’oracolo di Balaam in un passo in cui vuole evi-
denziare la messianicita di Cristo:*

Che egli [=il Messia] avrebbe dovuto sorgere come una stella per mezzo della
stirpe di Abramo, lo rivelo Mosé con quelle parole: «Sorgera una stella da Giacob-
be e un condottiero® da Israele». E un’altra Scrittura dice: «Ecco un uomo: Orien-

giorno nel sole: cf anche ibid. 8.14: Sorgera un re da Giuda [trad. di P. SaccHl, Apocrifi del-
I'Antico Testamento (Classici delle religioni), Torino 1981, rispettivamente pp. 826.807.791].
Sono considerate da molt studiosi come interpolazioni cristiane: cf O. SKARSAUNE, The Proof
from Prophecy, o.c., 270-271, che segue nelle questioni di critica testuale I"edizione di J.
BECKER, Die Testamente der zwilf Patriarchen (Jiidische Schriften aus hellenistisch-rémischen
Zeit 3/1), Giiterlosh 1974; cf anche P. SaccHl, nella trad. appena menzionata, note ai passi ci-
lati.

 Egli cita Nm 24,17 in tre passi: / Ap. 32,12=WAaRTELLE 140 (vedi sopra nel testo); Dial.
106,4=BAC 488-489 (vedi sopra nel testo); 126,1=BAC 522 (un’allusione, in un elenco di ti-
toli eristologici: Chi é costui che é chiamato... «stella» da Mosé...? Qui, come nella citazione
precedente di Dial. 106.4, la profezia di Balaam & attribuita a Mose: tale forse era I'indicazio-
ne della fonte dei testimonia).

* Sono fuse insieme tre citazioni bibliche: Nm 24,17; Is 11,1 e 51.5 (altri studiosi propen-
dono — forse meno esattamente — per s 11,10): per una analisi testuale cf O. SKARSAUNE, The
Proof from Prophecy, o.c., 50-52, Giustino attribuisce I'intera citazione a [saia, forse perché co-
siindicava la fonte da lui utilizzata (questa stessa citazione «composita» era forse presente an-
che nei restimonia messianici di Qumran: cf P. PRIGENT, Quelques Testimonia messianiques,
0.c., 419-430): essa sembra supposta pure da Ap 22,16 e dal sopraccitato apocrifo Testam. lud.
24,1-6); comunque Giustino la commenta come se fosse un’unica citazione,

# Cf O. SKARSAUNE, The Proof from Prophecy, o.c., 272-273. Sulla non discendenza davi-
dica di Bar Kokeba. cf anche E. E. UrRBACH, The Sages. Their Concept and Beliefs, Jerusalem
1975, 1979 [27 ed. ampliata]: 1, 674 e 1, 199, nota 82.

“ A proposito del messianismo, punto di contrasto fra ebrei e cristiani nel I1 sec., ¢f W,
HORBURY, Messianism among Jews and Christians in the Second Century, in « Augustinianum»
28 (1988) 71-88 [Giustino: passim].

 In greco egoiimenos: variazione rispetto al testo della LXX (che ha invece anthropos): cf
anche IRENEO, Adv. Haer. 3.9.2, edd. A. Roussgeau - L. DOUTRELAU (SC 211), Paris 1974, 104:

343



te ¢ il suo nome».** Essendo dunque comparsa e [rimanendo | una stella nel cielo, ap-
pena egli nacque, come ¢ scritto nelle Memorie dei suoi Apostoli, i magi, conosciu-
ta da questa 'avvenimento, vennero dall’Arabia e lo adorarono (Dial. 106.4=BAC
488-489).

Giustino mette in stretta relazione le profezie dell’ AT con la loro realizzazione nel
NT: nuove speranze «sorgevano» anche per i pagani (cf soprattutto la parola-chiave
«sorgere»=anatéllein!).

E possibile che anche in questo passo il nostro Autore voglia «insinuare» 1'idea
della nascita verginale di Cristo? Forse si. se consideriamo 1'uso caratteristico — per
non dire quasi esclusivo® — della preposizione dia: essa indica I’origine umana di
Cristo da Maria vergine. Il testo avrebbe portato naturalmente ad usare la preposi-
zione eks nel riecheggiare la citazione biblica (anatelei... eks lacob kai... eks Israél),
mentre il nostro Apologeta vi sostituisce la preposizione dia (anatéllein... dia roii
ghénous toit Abradam).

3) Sal 44(45): & un salmo che celebra le nozze del re con la regina. E citato diverse
volte dal nostro Apologeta.® In un contesto in cui egli riporta varie profezie sulla na-

«surget dux in Israel»; cf anche Ip., Dem. 58, ed. A. Rousseau (SC 406), Paris 1995, 168: «sur-
get dux ex Israel», Forse Ireneo si & ispirato a Giustino o almeno si ¢ rifatto alla stessa fonte (di
testimonia?).

* Zc 6,12. Per un’esegesi di questo versetto cf A. PETITIEAN, Les oracles du Proto-Zacha-
rie. Un programme de restauration pour la communauté juive apreés 'exil (Etudes Bibliques),
Paris 1969, 282-286. per I"interpretazione messianica cf ivi, 285, nota 2 (rimandi bibliografici).

* Per indicare I'origine umana di Gest da Maria, Giustino usa, con parthénou, la preposi-
zione did 24 volte (1 Ap. 31,7, 32,14; 33,1, 46,5 54.8; 63,16; Dial. 23.3; 43,1, 45,4: 48,2; 50,1;
57.3: 63,1; 75.4; 85,2; 87,2; 100,2.3.4; 101,1; 105,1: 113.4; 120,1: 127.4); ek 3 volte (Dial.
66,1: 70,5 [riferito al mito di Perseo, contraffazione della nascita verginale di Cristo]: 84,1), apo
2 volte (Dial. 43,7, 66.4). La preposizione dia significa (con il genitivo della persona agente)
«per mezzo di / tramite / mediante»: con essa Giustino vuole significare il ruolo della Vergine,
strumento di Dio per realizzare il piano salvifico che doveva culminare nell’incarnazione. L'in-
tervento di Maria si configura dunque sotto forma di causalita strumentale per la generazione
umana del Cristo ed ¢ subordinata all’azione divina che resta sempre preponderante. D altra
parte con tale preposizione, il nostro Apologeta forse voleva anche evidenziare la disponibilita
di Maria di fronte a Dio: uniformandosi alla volonta divina. ella accetta che il suo corpo diventi
il luogo idoneo per il concepimento e la nascita del Figlio di Dio. Tale idea potrebbe essere con-
fermata dal fatto che il nostro scrittore spesse volte accompagna il dia (tés) parthénou con I"ag-
giunta: kata tén toii patros boulén (=secondo la volonta del Padre), o frasi equivalenti (in al-
meno sei casi: cf [ Ap. 63,16: Dial. 23.3: 43,1: 63,1; 75,4: 87.2). La Vergine in piena liberta con-
tribuisce a ristabilire I’alleanza tra Dio e I'uomo e collabora attivamente all’iniziativa divina:
affida tutto il suo essere a Dio e permette che il suo corpo diventi dimora del Figlio divino.
Inoltre premettendo la preposizione dia a gastér o métras (=grembo, utero, 1’organo umano
femminile per la riproduzione) (cf Dial. 63.3; 84.2), Giustino vuole realisticamente sottoli-
neare che Dio si & servito di strumenti veramente umani per salvare la stessa umanita. Maria nel
suo grembo plasma la carne del Figlio di Dio con la Potenza dello Spirito: il Cristo, che nascera
santo (Le 1,35) da lei, proprio nel seno della madre prendera la sua reale natura umana. Un
passo significativo si trova nella seguente affermazione: fattosi carne per mezzo di un grembo
verginale (dia parthenikés métras). il primogenito di tutte le creature realmente nacque come
bambino (Dial. 84,2=BAC 452). La reale umanita del Cristo & assicurata anche dal fatto che lo
strumento utilizzato € autenticamente umano: il grembo di una donna!

* Ecco i vari passi in cui lo cita e che interessano il nostro argomento: Sal 44,2-18, in Dial.
38,3-5=BAC 364-365 (solo citazione); Sal 44,7-12, in Dial. 63,4-5=BAC 414 (riferito alle noz-
ze tra Cristo e la Chiesa).

344



scita verginale,* questo salmo & introdotto con la formula «in altri passi precedente-
mente citati», perd nel successivo commento non vi & esplicito cenno all’argomento
in questione; il nostro Autore applica la metafora delle nozze al Cristo e alla Chiesa.*
Si & ipotizzato® che Giustino abbia ripreso la citazione del salmo semplicemente per-
ché esso figurava in un insieme di loci biblici gia riportati prima (in Dial. 30ss).

Piti probabilmente Giustino ha voluto richiamare un’interpretazione data prece-
dentemente (Dial. 38): infatti in questo salmo si poteva considerare come profezia al-
lusiva alla nascita del Messia il versetto 2 del Sal 44 (il mio cuore ha emesso una
buona parola), un’ affermazione riferita al fatto che Cristo si ¢ fatto uomo.* Inoltre an-
che da altri Padri della Chiesa saranno fatte connessioni tra questo salmo ¢ la incar-
nazione,” tra questo salmo e la verginita,” e utilizzeranno questo salmo nella liturgia
mariana.” In particolare poi Atanasio scorgera nei vv. 11-12 di questo salmo una pro-
fezia della nascita verginale.” E dunque possibile che anche Giustino conoscesse ta-

In altri passi lo utilizza per altre interpretazioni: Sal 44,7-8, in Dial. 56,14 (distinzione tra
Padre e Figlio): Sal 44,8, in Dial. 86,3 (Cristo & I'unto per eccellenza); Sal 44,8, in Dial. 126.1
(allusione); Sal 44,12, in Dial. 76,7 (Cristo & degno di adorazione) e in Dial. 126,1 (allusione).

“ [n Dial. 63.4-5=BAC 414, il nostro Apologista cita i versetti 7-12 di questo salmo. Le
altre profezie addotte sono nell’ordine: /s 53.8: Gn 49,11 e Sal 109(110),3.

“ In Dial. 63,5=BAC 414, Giustino ¢ il primo a interpretare questo salmo in riferimento a
Cristo e alla Chiesa: cosi come faranno in seguito molti Padri della Chiesa: cf L. ROBITAILLE,
L'Eglise épouse du Christ dans Iinterprétation patristique du Psaume 44 (45), in «Laval Théo-
logique et Philosophique» 26 (1970) 167-179 e 279-306: 27 (1971) 41-65.

S Cf P. PRIGENT, Justin et I'Ancien Testament, o.c., 106-107.

% Dial. 38,1 = BAC 364 e all’obiezione fattagli da Trifone: Tu dici molte cose blasfeme, pre-
tendendo di persuaderci che questo crocifisso sia stato con Mosé ed Aronne (...), che poi si sia
fatto uomo, sia stato crocifisso, Giustino poco dopo (§§ 4-5 = BAC 365) risponde citando ap-
punto Sal 44.2-18. Conclude G. OTRANTO, Esegesi biblica e storia in Giustino, 0.c., 54: «Se
queste osservazioni [cioe che Sal 44,2 sia riferito all’essersi fatto uomo di Cristo, cui ha ac-
cennato Trifone e che questo particolare interpretativo sia richiamato in Dial. 63] risultassero
fondate, Giustino sarebbe il primo autore della letteratura cristiana antica ad interpretare Sal
44.2 in riferimento al concepimento nel tempo e alla nascita verginale di Cristo, come d’altra
parte & il primo ad interpretare Gn 49,11 e Sal 109,3 in riferimento allo stesso evento».

® Cf esplicitamente MARCELLO DI ANCIRA, Fragmenta e Libro contra Asterium, 124, ed. in
E. KLOSTERMANN, Eusebius Werke IV (GCS), Leipzig 1906, 215, che aveva interpretato Sal
44,2 come una profezia dell’incarnazione; indirettamente anche MeToDIO D’OLIMPO, Symp.
7.8. ed. H. MusurILLO (SC 95). Paris 1963, 196, quando afferma che la regina che avanza alla
destra del re con un vestito tessuto d’oro (cf Sal 44.9.14) & «la carne senza macchia e beata che
il Verbo stesso ha fatto ascendere al cielo».

™ METODIO D'OLIMPO, Symp. 7,8-9, ed. H. MUSURILLO (SC 95), Paris 1963, 194-198; Ps.-
AMBROGIO, De lapsu virg. 5,19, ed. M. SaLvari (Corona Patrum Salesiana, series latina 6), To-
rino 1955, 519 [riproduce I'ed. di PL], afferma che questo Sal 44 era recitato nel rito della con-
sacrazione delle vergini; GiroLAMO, Ep. 107.7, ed. J. LaBourT, V (CUF), Paris 1955, 192, ad-
dita Maria come modello per le vergini cristiane, citando Sal 44,14.

" Cf A. ROSE, Les Psaumes 44 et 131 dans la liturgie mariale, in A. M. TRIACCA - A, PI-
stoia (edd.). La Mére de Jésus-Christ et la Communion des Saints dans la liturgie. Conféren-
ce Saint-Serge. XXXII* semaine d’études liturgiques, Paris 25-28 juin 1985 (Bibliotheca «Ephe-
merides Liturgicae». Subsidia 37), Roma 1986, 255-261 (per Sal 44,10-11) [tutto I"art. pp.
255-265]. Questa utilizzazione sara esplicita soprattutto dal V sec. in poi.

™ Ep. ad Mare. 6 (PG 27.,16): interpretando Sal 44,11-12: Ascolta, o figlia, guarda e porgi
l'orecchio, dimentica il o popolo e la casa di tuo padre; il re si é invaghito della tua bellez-
-a. Atanasio richiama il saluto dell’angelo a Maria (cf Le 1,28) e afferma che, siccome Davide

345



le applicazione.™

4) Sal 109(110).3: nello splendore dei santi, dal grembo (ek gastros), prima del-
la stella del mattino (pro eosphérou) ti ho generato. Questo versetto fu utilizzato da
vari Padri, soprattutto in riferimento alla preesistenza del Cristo.™ Benché nelle fon-
ti rabbiniche non fosse applicato ad essa, i traduttori greci (versione della LXX) del
Sal 109, con ogni probabilita presero in considerazione una simile idea.™ Il tema del-
la preesistenza del Messia ¢ molto sviluppato in Giustino™ e strettamente unito con
quello della nascita verginale.”

Il salmo 109 ¢ il salmo piu citato da Giustino™ ed & interpretato sia in funzione
della generazione eterna sia della nascita verginale.” Per questo secondo caso ci si

si rivolge alla figlia identificata con la stessa persona a cui 'angelo da I'annunzio, Sal 44,11-
12 ¢ una profezia della nascita verginale.

™ Cf G. OTRANTO, Metodo delle citazioni bibliche, o.c., 96-98; b., Esegesi biblica e storia
in Giustino, o.c., 55. Contrario a tale ipotesi si mostra P. PRIGENT, Justin et ['Ancien Testament,
o.c., 106.

™ Cf F, PARENTE, « Pro poiou eosphdrou eghennéthe emén o kiirios». L' interpretazione cri-
stiana di Salmo 109, 3¢ LXX da Giustino a Origene. in «Studi classici e orientali» 24 (1975)
197-210; piir in generale cf anche D. M. Hay, Glory at the right Hand: Psalm 110 in Early
Christianity (Studies of Biblical Literature, Monograph Series 18), Nashville / New York 1973;
per I'esegesi messianica di Sal 109(110) presso i primi cristiani, cf D. JUEL, Messianic Exege-
sis. Christological Interpretation of the Old Testament in Early Christianity, Philadelphia 1987,
135-150.

™ Cf O. SKARSAUNE, The Proof from Prophecy, o.c.. 381 e per le citazioni cf ivi, 381, note
7-9. Di diverso parere riguardo alle fonti rabbiniche si mostrano altri studiosi. come ad es. G.
OTRANTO, Esegesi biblica e storia in Giustino, 0.c., 48 e F. PARENTE, « Pro eosphorou eghénnesd
se». La traduzione dei LXX di Salmeo 110,3c. Alcune osservazioni sulla concezione del Messia
come essere celeste preesistente alla creazione nel rardo gindaismo e nel cristianesimo antico,
in «Studi classici e orientali» 22 (1973) 175-199. Scrive infatti I'OTRANTO — citando poi |'ope-
ra del PARENTE —! «E stato esaurientemente dimostrato che Ps 109.3 pud essere considerato
una testimonianza precisa della conoscenza, anche da parte del giudaismo alessandrino. della
figura del messia-essere celeste preesistente alla creazione» (p. 48).

™ Su questo argomento cf D. TRAKATELLIS, The Pre-existence of Christ in the Writings of Ju-
stin Martyr (Harvard Dissertation in Religion 6). Missoula 1976.

7 Ct P. PRIGENT, Justin et I'Ancien Testament. o.c., 110-111: O. SKARSAUNE, The Proof
from Prophecy, o.c., 194-199 e soprattutto 380-391.

™ Limitatamente al versetto 3 del presente salmo, ecco i passi in cui & citato: / Ap. 45,4 =
WARTELLE 158 (solo citazione); Dial. 32,6 = BAC 354 (solo citazione); 45,4 = BAC 376 (vedi
sopra nel testo); 63,3 = BAC 413-414 (vedi sopra nel testo): 76,7 = BAC 439 (vedi sopra nel te-
sto): 83.2 =BAC 451 (solo citazione, nella quale manca I'espressione ek gastros); 83,4 = BAC
451 (vedi sopra nel testo). Infine si pud considerare come allusiva all’interpretazione di questo
versetto salmico anche Dial. 64,7 = BAC 417: Cristo & Dio venuto dall’alto ¢ fattosi nomo da
uomini (vedi poi sopra nel testo).

Per uno studio su questo salmo, ¢f C. BASEVI, La generazione eterna di Cristo nei Ps2¢ 110
secondo 5. Giustino e Ireneo, in «Augustinianum» 22 (1982) 135-147 [per Giustino pp. 135-
1417 a p. 138, nota 7. sono presentate le citazioni del Sa/ 109 con le diverse applicazioni fatte
dal nostro Apologista]; per il caso particolare di Dial. 83. ¢f F. X. LUKMAN, Justins Erkliirung
von Ps 110(109), 2 in Dialog 83, in «Biblische Zeitschrift» 7 (1909) 53,

™ Per la generazione eterna cf [ Ap. 45.4; Dial. 45,4; 76.7 (ove Sal 109.3 & combinato con
Sal 71.5.17 per indicare sia la generazione eterna sia quella temporale); per la nascita vergina-
le cf Dial. 45.4; 63,3; (64,7 allusivo); 76,7: 83.4. In Dial. 32,6 = BAC 354 wutto il salmo ¢ ri-
portato e nel cap. 33 & riferito genericamente a caratteri ed avvenimenti della persona di Cristo:
il suo sacerdozio: risurrezione, ascensione, seconda venuta,

346



pud chiedere come sia possibile una simile ermeneutica, dato che di per sé |'espres-
sione ek gastrés non preannunzia un tale evento. Ma a Giustino basta questa sempli-
ce parola per scorgere in Sal 109.3 una profezia del concepimento verginale di Cri-
sto, tanto piti che lo stesso termine ricorre in Is 7,14 (en gastri), considerata la pit elo-
quente ed importante profezia di questo futuro avvenimento messianico-cristologico.
Per gli esegeti antichi anche una semplice espressione poteva costituire un orienta-
mento per una determinata interpretazione.

Le parole dette da Davide: «Negli splendori dei tuoi santi, dal g rembo, prima
della stella del mattino ti ho generato...», non vi mostrano che Dio, Padre di tutte le
cose, lo avrebbe generato dall'alto (anothen)™ e per mezzo di grembo umano? (Dial.
63.3=BAC 413-414).

Giustino riprende la medesima interpretazione poco dopo, affermando che, se-
condo una profezia di Davide. il Cristo & Dio venuto dall’alto e fatiosi uomo da uo-
mini (Dial. 64, 7=BAC 417). Egli accenna qui esplicitamente alle due componenti
dell’incarnazione: la divina (espressa dall’avverbio dnothen) ed umana (il riferimento
al «grembo» o all’essersi fatto uomo).

Poco dopo richiama " espressione del salmo per sottolineare I'umanita del Cristo,
assunta dal grembo di Maria e, unendovi un’altra citazione," evidenzia che lo stesso
Cristo preesisteva alla creazione:

E Davide ha annunziato che egli [il Cristo] sarebbe nato «prima del sole e della
luna» «dal grembo», secondo la volonta del Padre (Dial. 76.,7=BAC 439).

Ancora in Dial. 83, riportando Sal 109,1-4, ne contesta 1’applicazione ad Eze-
chia.® perché in lui non si sono realizzati gli eventi profetizzati nel salmo: al contra-
rio essi si sono pienamente adempiuti nel Cristo (Dial. 83.1-4). Citando il versetto 3
ribadisce:

Anche ['espressione «Nello splendore dei santi, dal grembo, prima della stella
del mattino ti ho generato» si riferisce al Cristo, come abbiamo gia detto (Dial.
83.4=BAC 451).

Ritroviamo il sostantivo gastér (di Sal 109,3) che & usato da Giustino* per indi-

* Per il valore dell’avverbio dnothen (se abbia significato locale = dall’alto, come abbiamo
tradotto, o temporale = prima della creazione), cf G. OTRANTO, Esegesi biblica e storia in Giu-
stino. o.c.. 44, nota 5. Secondo A. ORBE, Estudios Valentinianos. 111: La Uncion del Verbo (Ana-
lecta Gregoriana 113), Roma 1961, 26-27, questo avverbio «en s. Justino denota el influjo su-
perior. el origen divino “ex voluntate Dei™; y hace pendant con la cliusula “dia gastrds an-
thropeias™ (u otras similares), tantas veces repetida».

8 Sal 71(72).5.17 [prima del sole e della luna] risulta cosi combinato con Sal 1093 [dal
grembo (ek gastros)].

8 Cf Dial. 83,1.3 = BAC 450-451; cf anche Dial. 33,1 = BAC 355. Benché non si conosca
un’antica esegesi ebraica che abbia applicato il salmo ad Ezechia, tuttavia & attestata anche
I'interpretazione messianica del salmo in Gn R. 85,9; Nm R. 18.23: in B. Sanhedrin 94a, & scrit-
to che Dio avrebbe voluto fare di Ezechia il Messia: percio conclude G. OTRANTO, Esegesi bi-
blica e storia in Giustino, o.c., 221: «E possibile che Giustino conoscesse una tradizione ese-
getica che applicava ad Ezechia il salmo stesso»: cf anche A. H. GOLDFAHN., Justinus Martyr
und die Agada, in «Monatsschrift fiir Geschichte und Wissenschaft des Judentums» 22 (1873)
152-153; C. BASEVL, La generazione eterna. o.c., 139, nota 9, afferma che «Giustino ¢ I'unico
testimone di questa attribuzione», dato che Giovanni Crisostomo, In Psalmos 109,1 (PG
55.265), ci parla invece di un riferimento rabbinico a Davide, ad Abramo e a Zorobabele: cf an-
che O. SKARSAUNE, The Proof from Prophecy, o.c., 201-203.

“ In Dial. 63.3: 76,7: 83.4: cf anche ] Ap. 45.4.

347



care la generazione temporale di Cristo, che perd non & separata da quella eterna.™
L'interpretazione di Sa/ 109,3 in riferimento alla nascita di Cristo nel tempo ricorre
anche in altri autori dell’area culturale asiatica.*

L'espressione del Sal 109.,3: prima della stella del mattino (pro eosphérou) ti ho
generato™ conteneva un chiaro riferimento alla componente divina del Figlio, evi-
denziandone la preesistenza. Anche in tal caso Giustino affianca altre frasi che con-
tengano un richiamo alla nascita nel tempo:

Il Figlio di Dio (...) esisteva prima della stella del mattino e prima della luna e si
degno di nascere, fattosi uomo per mezzo di una vergine della stirpe di Davide (Dial.
45,4=BAC 376).

Si sottolinea cosi la divinita di Cristo anche nell’ambito del concepimento tem-
porale: & lo stesso Figlio divino preesistente che si incarna nel seno di una vergine.

5) Is 7.14: & la famosa profezia dell’ Emmanuele: Ecco la vergine (parthénos) con-

~

cepira e dara alla luce un figlio e si chiamera col nome Emmanuele, Dio con noi. E
il passo pitt discusso e piu controverso nel dialogo tra Giustino e Trifone," proprio
perché era considerata dai cristiani la profezia per eccellenza della nascita verginale
(gia citata e cosi interpretata da M1 1,23). Questo «vaticinio» solleva molteplici pro-
blemi di ordine storico, filologico ed esegetico, che in questa sede non & possibile né
presentare né esaminare nei dettagli.® Mi limito ad alcune osservazioni, ricavabili
dagli scritti di Giustino.

™ Come afferma A. ORBE. Estudios Valentinianos. 111: La Uncién del Verbo. o.c.. 25. dopo
aver prospettato varie interpretazioni dell’ ek gastrds in Dial. 76.7, conclude: «El nacimiento ex
Maria no estaba desligado del nacimiento eterno. Coexistia con la generacién eterna y continua,
ex Patre. Jesus naci6 a través del instrumento humano “segiin la voluntad del Padre™, “de la vo-
luntad de Dios” como de simiente divina».

* Come lo PSEupo-IppoLito, In sanctum Pascha 3, ed. G. VIsoNA (Studia Patristica Me-
diolanensia 15), Milano 1988, 238: TERTULLIANO, Adv. Marc. V.9.7-8. ed. E. KROYMANN
(CChr.SL 1), Turnholti 1954, 690; MARCELLO D’ ANCIRA. Fragmenta e Libro contra Asterium
28-31, ed. in E. KLOSTERMANN, Eusebius Werke 1V (GCS), Leipzig 1906, 189-190. Cf G.
OTRANTO, Esegesi biblica e storia in Giustino, o.c., 49-50,

* In Dial. 63,3 ¢ 64,7 = BAC 414 ¢ 417, tale frase viene resa e interpretata con I’ avverbio
danothen.

¥ Ecco i passi in cui ricorre questa profezia: / Ap. 33,1 = WARTELLE 142 (solo citazione):
33.4 = WaRTELLE 142 (vedi sopra nel testo); 54,8 = WARTELLE 174 (profezia contraffatta col mi-
to di Perseo); Dial. 43.5 = BAC 373 (solo citazione): 43,8 = BAC 372-373 (opposizione tra la
lezione parthénos e neanis e riferimento della profezia a Ezechia secondo gli ebrei e a Cristo
secondo i cristiani): 66,2 = BAC 420 (solo citazione); 66.4 = BAC 420-421 (la profezia si rea-
lizzd solo per Cristo: infatti nessuno all'infuori di Lui nacque da una vergine): 67.1 = BAC
421 (opposizione tra la lezione parthénos e nednis e applicazione della profezia a Ezechia per
gli ebrei); 68,6 = BAC 426 (citazione della profezia, riferita alla casa di Davide e chiarificazione
dell’oracolo profetico da parte di Isaia); 68.7 = BAC 426 (polemiche sulla traduzione della
LXX e applicazione della profezia a Ezechia secondo gli ebrei, a Cristo secondo i cristiani):
71,3=BAC 431 (opposizione tra la lezione parthénos e nednis, contestazione da parte di Giu-
stino del riferimento della profezia a Ezechia e applicazione al Cristo): 84.1.3 = BAC 451-452
(citazione della profezia, opposizione tra le due lezioni [parthénos e nednis) e spiegazione del-
la eccezionalita dell’evento. in quanto «segno»: vedi sopra nel testo).

* Tra questi problemi possiamo ricordare i seguenti: -

a) di ordine storico. Anzitutto occorre tenere presente il contesto della profezia, Durante la
guerra siro-efraimita la dinastia davidica & in pericolo: Isaia rassicura il re Acaz che Dio gli dara
un segno: la “almah (ragazza? vergine?) dara alla luce un figlio, speranza per il futuro della casa
reale. Questa ‘almah & lo strumento scelto da Dio per assicurare un avvenire alla dinastia

348



A) Anzitutto il testo. Le varianti di traduzione, in particolare il vocabolo parthé-
nos=vergine (usato dalla LXX e nel NT) invece che nednis=giovane [ragazza] (pre-

davidica. Non & nominata specificatamente: chi pud essere dunque? Forse una delle giovani ra-
gazze entrate a far parte dell’harem del re? Perché poi i cristiani hanno fatto ricorso a que-
sta profezia per indicare il concepimento verginale, scorgendo nella ‘almah la Madre del Mes-
sia?

b) di ordine filologico: qual & il senso esatto della parola ‘almah? Se generalmente essa in-
dica una donna nubile senza la specifica connotazione della verginita (come indica invece la pa-
rola ebraica betulah), perché € stata tradotta in greco con parthénos (vergine) dalla LXX e con
nednis (ragazza) da altre traduzioni greche (Aquila, Simmaco...) piti vicine al testo masoretico?
Quale significato assumeva anche la parola parthénos nella LXX?

¢) di ordine ermeneutico: come doveva essere interpretata questa profezia? a chi si rife-
riva Isaia? Aveva valore messianico in modo diretto? In che senso tale nascita poteva essere
interpretata come un «segno»? In che cosa consisteva la straordinarieta dell’evento? Come
fu interpretata questa profezia dalla tradizione giudaica e come fu «riletta» dall’esegesi cri-
stiana?

Tra la numerosa bibliografia in proposito (continuamente aggiornata tramite 1" Elenchus of
Biblica e, prima del 1985; Elenchus bibliographicus biblicus della Rivista Biblica), ci limitia-
mo alle seguenti indicazioni.

Per la storia cf J. M. ASURMENDI, La guerra Siro-Ephraimita. Historia v Prophetas (Insti-
tucion S. Jéronimo 13), Jerusalem 1982, e A. S. IRVINE, [saiah, Ahaz, and the Syro-Ephraimi-
tic Crisis (SBL, Dissertation Series 123), Atlanta 1992,

Per problemi esegetici cf ad es. H. CAZELLES, La Septante d’Is 7,14, in A. M. TRIACCA - A.
PistolA (edd.), La Mére de Jésus-Christ..., 0.c., 45-54; cf anche G. DEL OLMO LETE, La profecia
del Emmanuel (Is. 7,10-17). Estado actual de la interpretacion, in «Ephemerides Mariologi-
cae» 22 (1972) 357-385; C. Pozo, Maria en la obra de la salvacion (Historia salutis. Serie mo-
nographica de Teologia dogmatica), Madrid 1974, 175-201.

Per il «segno» dell’Emmanuele cf E. E. HINDSON, Isaiah’s Immanuel. A sign of his times or
the sign of the ages?, Grand Rapids (Mass.) 1978: F. SPADAFORA, Il vaticinio della Vergine e del-
I"Emmanuele (Is 7,14-21), in «Marianum» 41 (1979) 67-75; M. E. W. THOMPSON, [saiah’s
Sign of Immanuel, in «The Expository Times» 85 (1983/84) 67-71: A. Laato, Who is Imma-
nuel? The Rise and the Foundering of Isaiah’s Messianic Expectations, Abo 1988: R. E. CLE-
MENTS, The Immanuel Prophecy of Isa 7:10-17 and Its Messianic Interpretation, in E. BLUM -
C. MacHoLZ - E. W. STEGEMANN (edd.), Die Hebraische Bibel und ihre zweifache Nachgeschi-
chte. Festschrift fiir Rolf Rendtorff zum 65. Geburtstag, Neukirchen 1990, 225-240; E. HAAG,
Das Immanuelzeichen in Jesaja 7, in «Trier Theologische Zeitschrift» 100 (1991) 3-22.

Per il tema della ‘almah cf R. G. BRATCHER, A Study of Isaiah 7:14, in «The Bible Trans-
lator» 9 (1958) 97-126; R. NiesseN, The Virginity of the « ‘almih» in Isaiah 7:14, in «Bi-
bliotheca Sacra» 37 (1980) 133-150; per la filologia (in ebraico «vergine» = betulah) cf T.
WADSWORTH, Is there a Hebrew Word for Virgin?, in «Restoration Quarterly» 23 (1980) 161-
171; cf anche J. WALTON, Isa 7:14. What’s in a Name?, in «Journal of the Evangelical Theolo-
gical Society» 29 (1986) 289-306: A. Kamesar, The Virgin of Jesaiah 7:14. The Philological
Argument from the Second to the Fifth Century, in «Journal of Theological Studies» 41 (1990)
51-75.

Per I'utilizzazione di questa profezia in Matteo cf ad es. R. E. BROWN, La nascita del Mes-
sia, 0.c., 181-196 (§ 5 B: La citazione formula di Is 7,14); A. M. DUBARLE, La conception vir-
ginale et la citation d'Is VII, 14 dans ['évangile de Matihieu, in «Revue Biblique» 85 (1978)
362-380; J. T. WiLLIs, The Meaning of Isaiah 7:14 and Its Application in Matthew [:23, in
«Restoration Quarterly» 21 (1978) 1-18.

Su questa profezia come supporto al tema della verginita di Maria cf H. HAAG, Jesaja 7,14
als alttestamentliche Grundstelle der Lehre von der Virginitas Mariae, in B. LANG (ed.), Das
Buch des Bundes. Aufséitze zur Bibel und zu ihrer Welt, Diisseldorf 1980, 180-186.

349



sente nel testo® delle traduzioni greche all’infuori della LXX, come quelle di Aqui-
la, Simmaco e Teodozione), costituiscono oggetto di controversia preliminare:*
parthénos sara la parola-chiave di tutta I’argomentazione di Giustino! Trifone non
pud negare I'esplicita asserzione del nostro Apologeta: parthénos ¢ la lezione propria
della LXX, ma insiste nel dire che la traduzione esatta dovrebbe essere nednis.” In
realta, sulla base del solo testo ebraico, non sarebbe possibile dirimere la questione
filologica: gia ne erano coscienti anche autori antichi.”

B) In secondo luogo I'interpretazione del testo. Era ovvio che scegliendo il ter-
mine parthénos invece di nednis, la LXX intendesse evidenziare il carattere straor-
dinario della concezione del figlio, dato come «segno». Pero. in riferimento al passo
di Is 7,14, «mai la tradizione ebraica 'ha interpretato nel senso d'una concezione
verginale».” Inoltre una tradizione esegetica spiegava che la ‘almah raffigurava sim-

* Sul testo e sulle varianti nelle citazioni cf O. SKARSAUNE, The Proof from Prophecy, o.c.,
32-34. Questo studioso conclude: «Although Is 7:14 has its peculiar problems in Justin (two
Christian sources, one Jewish), we have found confirmation for our thesis concerning Justin and
his “testimony sources”: Justin claims the text from Mt 1:23 probably transmitted through an
intermediary source — as the true “LXX"» (p. 34).

" Per comodita riporto i vari testi: testo masoretico [= TM]: versioni greche di Aquila, Sim-
maco e Teodozione [= GR]: la versione della LXX [= LXX] ed infine quella di Matteo [= Mt]:

TM: Ecco la giovane (*almah) concepisce e dara alla luce un figlio e lo chiamera col no-
me .EHHH(J’HH(‘-"E’,'

GR: Ecco la giovane (neénis) concepira e dara alla luce un figlio e lo chiamera col nome
Emmanuele;

LXX: Ecco la vergine (parthénos) concepira (en gastri 1épsetai) e dara alla luce un figlio
e lo chiamerai (0 lo chiameranno) col nome Emmanuele;,

Mt: Ecco la vergine concepira (en gastri héxei) e dara alla luce un figlio e lo chiamerai col
nonie EHI'IH{IHH{’!{‘.

All'interno poi dello stesso testo potevano ancora verificarsi ulteriori varianti, secondo i di-
versi codici utilizzati (ad es. chiamera o chiameranno...).

Sulla versione della LXX ¢f in particolare M. ROSEL, Die Jungfrauengeburt des endzeitli-
chen Immanuel. Jesaja 7 in der Uberseizung der Septuaginta, in «Jahrbuch fiir biblische Theo-
logie» 6 (1991) 135-151.

" Cf Dial. 67,1 = BAC 421; cf anche 43,8; 71.,3; 84,3 = BAC 373.431.452,

” Cf ad es. GIROLAMO, In Is. 7,14, lib. 3. ed. M. ADRIAEN (CChr.SL 73). Turnholti 1963, 103:
«Uirgo Hebraice bethula appellatur, quae in praesenti loco non scribitur; sed pro hoc uerbo po-
situm est alma. quod praeter LXX omnes adolescentulam transtulerunt. Porro alma apud eos
uerbum ambiguum est: dicitur enim et adolescentula et abscondita»; cf anche le incertezze di
ORIGENE, C. Cels. 1,34, ed. M. BORRET (SC 132). Paris 1967, 168-170.

Tra gli studiosi moderni cf ad es. H. CRouzeL, La Mariologie d'Origéne. nella parte intro-
duttiva in SC 87, Paris 1962, 27, scrive: «Lhébreu alma est mieux rendu par nednis. au sens de
“jeune fille”, car il ne met pas 'accent sur la virginité, mais sur la nubilité». Lo stesso termine
«vergine» € inteso in senso molto largo sia dall’ebraico. sia dalla LXX (cosi leggiamo rispetti-
vamente il termine betulah e parthénos in Gn 34,4 a proposito di Dina, la figlia di Giacohbe, do-
po che ¢ stata violentata). Tale «termine potrebbe significare molto semplicemente una vergi-
ne che partorira sposandosi»: R. LAURENTIN, [ Vangeli dell’infanzia di Cristo. La verita del Na-
tale al di la dei miti. Esegesi e semeiotica. Storicita e teologia (Parola di Dio 1), Cinisello
Balsamo 1985. 70-71. nota 14. Infatti «nella tradizione ebraica la menzione di una vergine (in
Is 7.14 ¢ altrove) non evocava tanto la verginita della madre, quanto piuttosto la nascita del
primogenito, di colui che apriva la matrice» (ivi, 547).

* R. LAURENTIN, [ Vangeli dell’infanzia di Cristo, o.c.. 547 (in corsivo nel testo); cf anche
AANV., Maria nel Nuovo Testamento (Orizzonti biblici). Assisi 1985, 108: «/s 7,14, un testo

350



bolicamente la «vergine d’Isracle», alludendo a Ger 31,4 Infine questa profezia
isaiana era citata piu come un’affermazione messianica (cioé¢ che il Messia sarebbe
della stirpe di Davide) che non come un preannunzio della nascita verginale.”

Gli esegeti cristiani, a partire da Mt 1,23 e L¢ 1,31, riferivano questo passo al
Messia e vi scorgevano anche una profezia della concezione verginale. Allora per in-
debolire e vanificare il carattere profetico dell’oracolo, Trifone, I'avversario ebreo di
Giustino, rigetta il termine parthénos e insiste sul termine nednis come esatta tradu-
zione di Is 7.14.

C) In terzo luogo le posizioni antitetiche di Trifone e di Giustino.

1. Schematicamente quella di Trifone ¢ la seguente:

a) Dal punto di vista filologico rivendica il sostantivo nednis come lezione esat-
ta della profezia isaiana.” Ecco una sua decisa affermazione rivolta al nostro Apolo-
geta:

La Scrittura non dice: «Ecco la vergine (parthénos) concepira e dara alla luce un
figlio», ma: «Ecco, la giovane (nednis) concepira e dara alla luce un figlio», con
tutto il resto come tu riportasti (Dial. 67,1=BAC 421).

che, per quanto ne sappiamo. nessun ebreo aveva interpretato come predizione del concepi-
mento verginale del Messia»; stessa idea anche in R. E. BROWN, La nascita del Messia. o.c..
189-190 e 712-713; cf anche pid ampiamente Ip., La concezione verginale e la resurrezione
corporea di Gesi (Giornale di teologia 99), Brescia 1977, 88-93: Le origini della concezione
verginale. F. HAHN, Christologische Hoheitstitel im friihen Christentum (Forschungen zur Re-
ligion und Literatur des Alten und Neuen Testamentes 83), Gottingen *1974. 4-308, dimostra il
fatto che la generazione con I'esclusione del partner maschile era del tutto estranea alla men-
talita ebraico-palestinese e I'idea della «nascita verginale» sard contrastata anche dal pin tardo
giudeo-cristianesimo. Cf anche H. GESE, Natus ex Virgine, in 10., Vom Sinai zum Zion. Altte-
stamentliche Beitréige zur biblischen Theologie (Beitriige zur evangelischen Theologie 64),
Miinchen 1984, 145: «Prima della formazione neotestamentaria della tradizione non puo esse-
re dunque indicata con certezza I'idea di una nascita verginale del Messia nell’ambito della
tradizione biblica» (cf anche ivi le pp. 130-146).

Per posizioni pill sfumate cf R. D1 SEGNI, «Colei che non ha mai visto il sangue». Alla ri-
cerca delle radici ebraiche dell'idea della concezione verginale di Maria, in «Quaderni stori-
ci» 25/n. 75 (1990) 757-789.

" Cf B. LiNnpaRrs, New Testament Apologetic, London 1961, 215, nota 2. Cf anche I'inter-
pretazione data da G. RICE, A neglected Interpretation of the Immanuel Prophecy, in «Zeit-
schrift fiir die alttestamentliche Wissenschaft» 90 (1978) 220-226: I'Emmanuele sarebbe il po-
polo di Giuda e la Madre ¢ identificata con Sion.

" Cf B. LINDARS. New Testament Apologetic, o.c., 215: «Itis highly probable that Jewish as
well as Christian exegetes held that was the Messiah. of the house of David. [Ivi alla nota | ag-
giunge: «Tripho’s view that is refers to the birth of Hezekiah gives virtual support to this con-
tention, Justin Dial. 68»]. The text thus has a legitimate use to assert the idea that the moment
of birth is the manifestation of the Messiah (...) What does seem probable is that. even though
it was first used in the Christian apologetic in the Septuagint form, the interest lay in its use-
fulness as a testimony of messianic manifestation, rather than in the virgin birth as such».

* Oltre a Dial. 67,1 riportato subito dopo nel testo, ¢f anche Dial. 43.8: 71,3; 84,3 = BAC
373.431.452. Contro questa traduzione polemizza anche [RENEO, Adv. Haer., 3.21,1. edd. A.
RousSEAU - L. DOUTRELAU (SC 211), Paris 1974, 398, sia nel frammento greco trasmessoci da
EUseBIO, Hist. Eccl. 5.8.10, sia nella versione latina: «Non ergo uvera est quorundam interpre-
talio qui ita audent interpretari Scripturam: Ecce, adulescentula in uentre habebit et pariet fi-
lium, quemadmodum et Theodotion interpretatus est Ephesius et Aquila Ponticus, utrique Tudaei
proselyti: quos sectati Ebionei ex loseph eum [= Christum] generatum dicunt»: cf anche TER-
TULLIANO, Adv. Tud. 9.8, ed. E. KrRoYMaNN (CChr.SL 2), Turnholti 1954, 1366 ¢ GIrRoLAMO, In

351



b) Dal punto di vista esegetico egli applica questa profezia ad Ezechia, il figlio di
Acaz, re di Giuda, e suo successore dal 718 al 689 a.C.:*

L’intera profezia fu detta in riferimento ad Ezechia, in cui si sono realizzati tutti
gli avvenimenti secondo questa profezia (Dial. 67,1=BAC 421).

La tradizione rabbinica. in Nm R. 14.2, aveva applicato questa profezia ad Eze-
chia®™e in Ex. R. 18,5 si riferiva a questo pio re e all’Emmanuele, come persona da lui
distinta (¢ forse il figlio?): interpretava dunque il vaticinio nel suo senso storico e
letterale piu immediato, esclusivamente come fosse un segno personale per Acaz, ve-
rificabile al suo tempo.”

¢) Infine, dal punto di vista polemico, Trifone accusa i cristiani di raccontare mi-
ti come favoleggiano i Greci a proposito di Perseo, nato da Danae, che era vergine,
dopo che su di lei era sceso quello che loro [=i Greci] chiamano Giove sotto forma
di pioggia d’oro, ed esclama con durezza, rivolgendosi ad essi: Voi dovreste vergo-
gnarvi di ripetere le medesime cose. Prosegue poi dicendo che Gesii & nato uomo da
uomini e, seppure fu Messia, egli divenne tale per aver vissuto conformemente alla
Legge ed in modo esemplare e infine conclude con una battuta sferzante verso i cri-
stiani: se non volete essere accusati di stoltezza come i Greci, non osate parlare di mi-
racoli (Dial. 67,2=BAC 421). Il mistero della nascita verginale & dunque abbassato a
livello di favola mitologica'™ e ritenuto impossibile.

In conclusione Trifone rifiuta decisamente la concezione verginale di Gesi, per-
ché la ritiene inconciliabile con la sua messianologia e la sua esegesi, e assimila una
tale idea cristiana alle narrazioni teogamiche della mitologia pagana. Questo attacco
al cristianesimo — fa notare uno studioso — non denota la conoscenza di un theolo-
goumenon di nascita verginale applicato dai giudeo-ellenisti a personaggi del VT,
come ad es. Isacco: per Trifone 1unico parallelismo & pagano! ™

Is. 7,14, lib. 3. ed. M. ADRIAEN (CChr.SL 73), Turnholti 1963, 103, ove afferma che gli ebrei uti-
lizzavano i sostantivi «iuuencula vel puella»,

*" Per questa applicazione della profezia ad Ezechia, oltre al brano di Dial. 67.1 citato su-
bito dopo nel testo, cf anche Dial. 43.8; 68.7-8: 71,3 = BAC 373.426-427.431; cf inoltre GIro-
LAMO, In Is, 7,14, lib. 3, ed. M, ADRIAEN (CChr.SL 73), Turnholti 1963, 105.

™ Cf O. SKARSAUNE, The Proof from Prophecy, o.c.. 380; cf anche A.W. GOLDFAHN, Justi-
nus Martyr und die Agada, o.c., 147s; J. KLAUSNER, The Messianic Idea in Israel. From its Be-
ginning to the Completion of the Misnah, New York 1955, 464. Anche alcuni studiosi moderni
ritengono che la profezia si applicasse ad Ezechia: cf ad es. M. GOrG, Hiskija als Immanuel.
Pléidoyer fiir eine typologische Identification, in «Biblische Notizen» 22 (1983) 107-125: C.
DoHMEN, Das Immanuelszeichen. Ein jesajanisches Drohwort und seine inneralttestamentliche
Rezeption, in «Biblica» 68 (1987) 305-329.

* Anche ORIGENE, C. Cel. 1,35, ed. M. BorreT (SC 132), Paris 1967, 172: «Chi nacque ai
tempi di Acaz, per la cui nascita sia detto Emmanuele, cioé Dio con noi? Se non si trova nes-
suno ¢ evidente che la parola detta ad Acaz, ¢ indirizzata alla casa di Davide, poiché sta scritto
che il Salvatore & nato dalla stirpe di Davide secondo la carne (Rm 1.3)».

""" Su questo punto rinvio ad un mio precedente contributo: La Vergine Maria negli scritti
di Giustino Martire. Miti pagani e mistero cristiano, in S. FELICI (a cura di), La Mariologia nel-
la Catechesi dei Padri (eta prenicena). Convegno di studio e aggiornamento [Roma 18-19 mar-
zo 1988], Roma 1989, 79-99; cf anche J. DE FREITAS FERREIRA, Conceigédo virginal de Jesus.
Andlise critica da pesquisa liberal protestante, desde a «Declaragéo de Eisenach» até hoje, so-
bre o testemunho de Mt 1,18-25 e Lc 1,26-38 (Analecta Gregoriana 217), Roma 1980, 341-344,

""" Cf J. DE FREITAS FERREIRA, Origem Judeo-Cristd Helenista da concei¢do virginal de Je-
sus, in «Claretianum» 17 (1977) 273 [tutto I'art. pp. 223-275]. Questo autore cosi continua nel

352



I1. La risposta di Giustino & cosi articolata nelle sue linee essenziali:

a) Dal punto di vista filologico ribadisce la sua convinzione che I'esatta lezione di
Is 7.14 & quella tramandata dalla LXX: parthénos non nednis."” Polemizza dura-
mente contro i rabbini che rifiutano la traduzione della LXX come non veritiera.'"*
Costoro, di fronte ad un passo biblico che si oppone alla loro opinione, dicono che il
testo originale era formulato in modo diverso; di fronte ad altri brani sostengono che
non riguardano il Cristo, ma altri personaggi (cf Dial. 68,7-8=BAC 426-427). Gia
nella 7 Ap. il nostro Autore aveva richiamato il valore semantico della parola parthé-
nos (in Is 7.14=Mr 1.23). su di esso aveva fondato la sua dimostrazione e ne aveva
tratto logiche conseguenze:

La frase: «Ecco la vergine portera nel seno» significa che la vergine concepi sen-
za essersi unita con un uomo; infatti, se si fosse unita a qualcuno, non sarebbe piit
stara vergine, «ma la potenza di Dio scendendo» sulla vergine «l'adombro» (Lc 1,35)
e fece in modo che concepisse, pur restando vergine (1 Ap. 33, 4=WARTELLE 142).

Di per sé la logica era stringente: ma il nostro Apologeta si fondava su una tradu-
zione, autorevole si, ma pur sempre traduzione! Ora, come giustamente ¢ stato scrit-
to «la traduction est toujours a sa facon un combat pour la vérité. et bien plus une vic-
toire sur une autre vérité»:"™ il vero problema era dunque costituito dalla «verita»
che il nostro Autore voleva difendere, cio¢ la interpretazione «cristiana» del VT.

b) Dal punto di vista ermeneutico, Giustino ripropone la sua costante idea: le pro-
fezie preannunciate nel VT si erano realizzate nel NT; " Dio aveva tracciato un dise-
gno di salvezza, che progressivamente si dispiegava nella storia.

Se Isaia non riferisce la profezia da lui vaticinata: «Ecco la vergine concepira»
alla easa di Davide, ma ad un’altra delle dodici tribu, forse la questione presente-

suo ragionamento (che mi pare sostanzialmente esatto): «Terd Triphon ignorado propositada-
mente o teologtimenon dos seus correligiondrios, sO para que a polémica surtisse mais efeito?
Nio seria honesto, mas compreensivel.

Incompreensivel seria. porém, se Justino nio tivesse feito uso de arma tdo certeira no seu
argumention ad hominum, apos atague 1a0 impiedoso: — e vos que coisa dizeis de Isaac? Este,
porém, en vez de recordar que o motivo cristiio, em pouco ou nada. difere do motivo judeo-he-
lenista, recorre s artimanhas do deménio para explicar a sua semelhanga com o motivo pagio.

O minimo que se pode concluir de tal polémica € que Trifon e Justino desconhecem se-
melhante teologiimenon. Além disso, tal teologiimenon — no caso de existir — iria contra un
principio fundamentale do judeo-helenismo, segundo o qual o Messias tem de ser “homem na-
scido de homem™ [cf Dial. 48,3 e passim]. Serd Isaac maior do que o Messias para niio ser “ho-
mem nascido de homem™? No caso de tal se dizer de Isaac, dir-se-ia naturalmente e sem escén-
dalo. em virtude da légica tipoldgica, do Messias vindouro» (ivi, 273).

2 Cf soprattutto Dial. 43.8; 67,1: 71.3: 84.3.

" «Questa convinzione doveva essere profondamente radicata negli ambienti rabbinici,
come & testimoniato tanto dalla Mekilta quanto dal Talmud di Babilonia e da quello di Gerusa-
lemme»: G. OTRANTO, Esegesi biblica e storia in Giustino, o.c., 91 (per le citazioni cf ivi, no-
te 23-25).

WA PAUL, La Bible grec d'Aquila et I'idéologie du judaisme ancien, in H. TEMPORINI - W,
HaASE (hrsgg ). Aufstieg und Niedergang der ramischen Welr, 11, 20, 1, Berlin/New York 1986,
221.

" In relazione a questa profezia di Is 7,14 ¢f S. A. PANIMOLLE, Il vangelo dell’infanzia ne-
gli seritti di s. Giustino, in «Ricerche storico-bibliche» 4/1 (1992) 98-100: La realizzazione
dell'oracolo di Is 7,14 |= A. SERRA - A. VALENTINI (a cura di), / Vangeli dell"infanzia (1). Atti del-
la XXXI Settimana Biblica Nazionale, Roma 10-14 settembre 1990] [tutto I"art. pp. 97-103].

353



rebbe qualche difficolta; ma poiché anche questa profezia fu detta per la casa di Da-
vide, ne consegue che per mezzo di Isaia fu chiarito come si doveva verificare cio che
Dio aveva rivelato a Davide in forma misteriosa; a meno che — aggiunsi — non igno-
riate questo, o amici: che molte profezie pronunziate in modo oscuro con parabole,
misteri, o azioni simboliche sono state spiegate da profeti posteriori a quelli che ave-
vano pronunziatoe i vaticini ed erano stati protagonisti delle azioni (Dial. 68.6=BAC
426).

Avvengono dunque chiarimenti e completamenti tra le profezie." In riferimento
aquelladi /s 7.14, il nostro Apologeta adduce vari argomenti, per dimostrare che es-
sa puo applicarsi soltanto al Cristo:

I. Nessun uomo fu concepito verginalmente all’infuori di Cristo:

E a tutti evidente che nella stirpe di Abramo secondo la carne, nessuno é mai na-
to da una vergine, né fu detto essere nato [cosi], eccetto il nostro Cristo (Dial. 66,4
=BAC 420-421: cf anche. quasi con le stesse parole, in Dial. 43,7=BAC 373).

Dunque questa profezia poteva essere compresa solo in riferimento al Cristo, per-
ché solamente in Lui aveva trovato adempimento lungo la storia del popolo eletto: tut-
ti gli altri uvomini erano nati secondo le comuni leggi della generazione.

2. Percio non pud applicarsi ad Ezechia, né a qualsiasi altro personaggio del VT.
Giustino ribatte chiaramente a Trifone:

Ma poiché voi e i vostri maestri osate affermare che non é detto nella profezia di
Isaia: «Ecco che la vergine concepira», ma: «Ecco che una giovane concepira e
dara alla luce un figlio» e poi interpretate la profezia come riferita ad Ezechia, di-
venuto vostro re, cerchero di discutere brevemente su questo punto e dimostrarvi che
la profezia si riferisce a colui che da noi é riconosciuto come il Cristo (Dial.
43.8=BAC 373-374).

Anche altri elementi contestuali, in cui era inserita la profezia isaiana, rendevano
impossibile per Giustino un riferimento ad Ezechia e soprattutto non ne evidenzia-
vano un adempimento."’

" Giustino si riferisce in Dial. 68 specificatamente a Sal 131(132),11 ¢ Is 7,14, Per simili
collegamenti cf anche IRENEO, Adv. Haer. 3,9.2 ¢ 3.16,2, edd. A. RoUssEAU - L. DOUTRELAU (SC
211), Paris 1974, 104 e 290; cf anche implicitamente TERTULLIANO, Adv. Marc., 3,20,6-8, ed. E.
KROYMANN (CChr.SL 1), Turnholti 1954, 535-536.

" In Dial. 43.5-6 ¢ 66.2-3 = BAC 373 e 420, I'inclusione di /s 8.4 (Prima che il bambino
sappia dire papa e mamma, prendera davanti al re degli Assiri la potenza di Damasco e le
spoglie di Samaria) tra Is 7,10-16a e 16b-17 serve a Giustino per dimostrare che & impossibi-
le che un bambino appena nato possa condurre una guerra. Poi (in Dial. 77.2-3 = BAC 439-440)
egli interpreta allegoricamente tale profezia: Cristo neonato conquistera i magi (= potenza di
Damasco), debellando le forze del male davanti ad Erode (definito «re degli Assiri» per la sua
empietd ed iniquita). Cf J. DaNIELOU, Teologia del giudeo-cristianesimo, Bologna 1974, 309ss:
cf anche A. J. WiLLIamS, Adversus Judaeos. Cambridge 1935, 41,

Una simile interpretazione di /s 8,4 si trova anche in TERTULLIANO, Adv. Mare, 3,13.1-10,
ed. E. KROYMANN (CChr.SL 1), Turnholti 1954, 524-526, e Ip.. Adv. Iud. 9.5-6. ed. E. Kroy-
MANN (CChr.SL 2). Turnholti 1954, 1365-1366.

Per I'esegesi di questa profezia in Giustino, ¢f G. OTRANTO, Esegesi biblica e storia in Giu-
stino, o.c., 77-84 e 181-191.

A quanto pare, il nostro Autore ¢ il primo a testimoniare la contaminatio di queste due pro-
fezie di Isaia (7,10-17 e 8,4): essa sari poi ripresa anche da autori posteriori e utilizzata in trat-
tati antigiudaici: cf ad es. TERTULLIANO. nel passo sopraccitato dell’ Adv. lud. 9,5-6, e un ano-
nimo autore nell’Alrercatio Simonis ludaei et Theophili Christiani 3,13 (per un rapporto tra

354



3. L'argomento piu decisivo rimane allora quello della eccezionalita dell’evento,
della straordinarieta del «segno». In un vivace passo conclusivo della disputa a pro-
posito del concepimento verginale preannunziato in /s 7,14, il nostro Autore scrive:

Anche la frase: «Ecco la vergine concepira e dara alla luce un figlio» fu detta in
riferimento a Lui [=Cristo]. Se colui del quale parla Isaia non stava per nascere da
una vergine, per chi gridava lo Spirito Santo: «Ecco il Signore ci dara un segno: la
vergine concepira e dara alla luce un figlio»? Infatti, se allo stesso modo di tutti gli
altri primogeniti, anche questo doveva nascere per unione carnale, perché il Signo-
re avrebbe detto di voler porre un segno che non é cosa da tutti i primogeniti? (Dial.
84,1=BAC 451-452).

Dunque vi deve essere reciprociti tra il segno e il concepimento: se tutto avve-
nisse secondo le leggi ordinarie della natura, non vi sarebbe nulla di eccezionale." al
contrario:

Quello che doveva essere realmente un segno e un motivo di fede per il genere
umano ¢ che, fattosi carne in un grembo verginale, il primogenito di tutte le creatu-
re'™ realmente nacque come bambino e, conoscendo in anticipo l'evento, Dio lo
preannunzio — come vi ho detto — in tanti modi per mezzo dello spirito profetico, af-
finché quando esso si fosse realizzato, si riconoscesse che era opera della potenza e
della volonta del Creatore di tutte le cose (Dial. 84,2=BAC 452; cf anche Dial.
33,2=BAC 218).

E talmente un evento straordinario che il nostro Apologeta non esita a parago-
narlo alla creazione della prima donna e degli altri esseri viventi:

Allo stesso modo anche Eva fu formata da una costola di Adamo e cosi pure in
principio tutti gli esseri viventi furono creati dalla parola di Dio (Dial. 84,2=BAC
452).

Quindi egli rimprovera quegli ebrei che hanno osato cambiare 'interpretazione
data dalla LXX (cf Dial. 84,3=BAC 452) proprio perché sarebbe svuotato di senso il
passo biblico e non si coglie pili la eccezionalita del «segno».

«Ecco —dice — che la giovane concepira» quasi fosse un evento straordinario, se
una donna dovesse partorire, in seguito ad unione carnale, cosa che fanno tutte le
giovani donne, eccetto le sterili, le quali pure Dio puo far partorire, se lo vuole (Dial.
84.3=BAC 452).

4. Questo segno eccezionale si colloca sulla linea degli interventi divini nella sto-
ria: donne sterili dell” AT, come Anna, la madre di Samuele, Sara, la moglie del san-

questi tre autori: Giustino, Tertulliano e I'anonimo dell’ Altercatio a proposito della conrami-
natio, cf P. PRIGENT, Justin et I'Ancien Testament, o.c., 149-157). La interpolazione di /s 8.4 tra
7.10-16a e 16b-17 «probably was made by a Christian» (O. SKARSAUNE, The Proof from Pro-
phecy, o.c., 32).

9% |'idea che non vi & alcuna eccezionalita, dal punto di vista delle leggi della natura. che
una donna concepisca dopo un rapporto sessuale, & espressa anche da altri Padri e scrittori cri-
stiani: cf ad es. [RENEO, Adv. Haer. 3.21,6, edd. A. ROUSSEAU - L. DouTRELAU (SC 211), Paris
1974, 418; «quod signum fieret in eo quod adulescentula concipiens ex uiro peperisset, quod
euenit omnibus quae pariunt mulieribus?»; TERTULLIANO. Adv. Marc. 3.15.5, ed. E. KROYMANN
(CChr.SL 1), Turnholti 1954, 524: «nihil signi uideri possit res cotidiana, iuuenculae scilicet
praegnatus et partus» [stessa frase anche in Ip., Adv. lud. 9.8, ed. E. KrRoymann (CChr.SL 2),
Turnholti 1954, 1366]: ORIGENE, C. Cels. 1,35, ed. M. BORRET (SC 132). Paris 1967, 172: «Che
segno sarebbe se fosse una giovane non vergine che partorisce?».

et Col 1,13,



to patriarca Abramo: ed Elisabetta, che partori Giovanni Battista; ed altre (ricorda
Giustino in Dial. 84 4=BAC 452) erano state rese feconde, in modo che, unendosi al
proprio marito, potessero concepire. Tali esempi, tratti sia dal VT sia dal NT, sotto-
lineano I"azione provvidenziale e onnipotente di Dio."" Ora la nascita verginale & il
massimo di questi segni "' voluti e preannunziati da Dio per dare una svolta decisiva
alla storia della salvezza."* Con il concepimento di Cristo si esprime in sommo gra-
do I'attivita creatrice di Dio, che giunge a far germinare verginalmente la vita nel se-
no di Maria: " il bambino che nascera da lei ¢ frutto dell’iniziativa gratuita, sorpren-

""" Molti racconti haggadici mettevano 1'accento sulla straordinarietd della nascita di fa-
mosi personaggi biblici e sull’intervento miracoloso di Dio. soprattutto a favore delle loro ma-
dri: come per es. nel caso di Noe, Abramo, [sacco, Sansone, Samuele, Elia, Mosé: ¢f C. PERROT,
Les récits d’enfance dans la Haggada antérieure au Il siécle de notre ére. in «Recherches de
Science Religieuse» 55 (1967) 481-518: in particolare per Isacco cf A. JAUBERT, La notion
d'Alliance dans le Judaisme aux abords de I'ére chrétienne (Patristica Sorbonensia 6), Paris
1963, 490-491: «La conception virginale» d’Isaac, cf anche P. GRELOT, La naissance d’Isaac
et celle de Jésus. Sur une interprétation «mythologique» de la conception virginale, in «Nou-
velle Revue Théologique» 94 (1972) 462-487. 561-585: per Mose cf anche D. DAUBE, The New
Testament and Rabbinic Judaism, London 1956, 5-9, e R. BLocH, Quelques aspeets de la figu-
re de Moise dans la tradition rabbinigue, in AA.Vv., Moise, ["homme de I'Alliance. Tournai
1955. 102-118: La naissance de Moise dans la tradition aggadique. cf anche, pill ampiamen-
te, J. COHEN, The Origins and Evolution of the Moses Nativity Story (Studies in the History of
Religion 58), Leiden 1993.

Per leggende riguardanti la nascita di Melchisedek, c¢f anche M. DELCOR, La naissance
merveilleuse de Melchisédeq d’aprés 1"Hénoch slave, in AAVv., Kecharitoméne. Mélanges
René Laurentin, Paris 1990, 217-229,

Anche i vangeli avrebbero utilizzato midrashim haggadici per narrare I'infanzia di Cristo:
cf ad es. P. WINTER, The Proto-source of Luke, in «Novum Testamentum» 1 (1956) 186-199; Ip.,
Jewish Folklore in the Matthean Birth Story, in «Hibbert Journal» 53 (1954/55) 34-42: A. VG-
TLE, Die Genealogie Mt 1,2-16 und die matthéische Kindheitsgeschichie, in «Biblische Zeit-
schrift» NF 8 (1964) 45-58 e 239-262; 9 (1965) 32-49,

" Non si propone qui la «teoria del culmine del genere letterario dell’annunciazione» per
cui I'idea della concezione verginale di Gesu sarebbe sorta come prolungamento e massima
espressione degli interventi di Dio. per ottenere nascite ritenute impossibili sul piano naturale,
a causa della sterilita delle madri [su questa teoria cf H. voN CAMPENHAUSEN, Die Jungfrauen-
geburt in der Theologie der alten Kirche, Heidelberg 1962], perché sono due temi sostanzial-
mente diversi: non si tratta di porre rimedio alla sterilitad, ma di escludere il maschio dall’atto ge-
nerativo nel concepimento verginale (cf C. Pozo, Maria en la obra de la salvacion, o.c., 278-
279, criticando la suddetta teoria).

"* Cf G. OTRANTO, L'incarnazione del Logos nel «Dialogo con Trifone» di Giustino, in
AANV., La cristologia nei Padri della Chiesa. 11: Le due culture (Bessarione, quaderno 2),
Roma 1981, 52, e quindi nel Dialogo «non si parla mai di incarnazione del Logos senza che
questa non sia immediatamente presentata come realizzata nel grembo verginale di Maria» (p.
53). Anche dal punto di vista teologico, afferma K. Rahner, «la nascita di Gesu da Maria si-
gnifica un nuovo inizio creativo dall’originaria iniziativa di Dio e non la semplice continuazione
della storia dai mezzi del mondo» (Dogmatische Bemerkungen zur Jungfrauengeburt, in R.
Kivian et alii, Zum Thema Jungfrauengeburt, Stuttgart 1970, 41).

" Cf H. SCHURMANN, Il Vangelo di Luca, 1 (Commentario al NT [11/1), Brescia 1983, 147-
148. La novita radicale consiste proprio nel fatto stesso della concezione verginale: non & che
Dio cooperi all’azione generatrice dei mariti, guarendo la sterilita delle mogli (come nei casi
sopra ricordati del VT), né — tanto meno — che si sostituisca ad essi in quanto principio maschile
(come si favoleggiava nelle ierogamie pagane). Maria non & né sterile, né partner sessuale di

356



dente e creatrice di Dio. La nascita verginale entra nella categoria dei miracoli pos-
sibili solo a Dio: quindi Giustino pud giustamente concludere rivolto a Trifone: Do-
vete dunque rendervi conto che non ¢ impossibile a Dio fare cié che vuole (Dial.
84.4=BAC 452); ed esorta i giudei a rivedere le proprie posizioni, senza mutilare o in-
terpretare falsamente le profezie (ibid.).

La nascita messianica sara dunque una nascita verginale."" Per Giustino, profezia
dell’ AT ed evento del NT si richiamano e si sostengono reciprocamente. Rileggendo
I"oracolo di [s 7,14 alla luce di Cristo, il nostro Apologeta metteva in evidenza la pe-
renne fedelta di Dio ' nel suo amore per I'umanita: un nuovo uomo, generato da una
vergine, ne era il segno pil eloquente.

6) Is 11,1 (traduzione della LXX): Un germoglio (ribdos) spuntera dalla radice
(riza) di lesse e un fiore sorgera dalle sue radici. 11 profeta Isaia, evocando con im-
magini avvenimenti contrastanti (la caduta dell’impero assiro e la speranza di un rin-
novamento d’Israele). descrive un re ideale, che governera con giustizia e inaugu-
rerd un’era di pace (/s 11,1-9)." Questo «germoglio»,"” un regale rampollo pieno di

Dio. ma ¢ la vergine che non conosce uomo (cf Le 1,34). L’incarnazione, come opera di Dio, &
una nuova creazione, non una procreazione divina. (Per quest’ultima affermazione cf anche J.
RATZINGER, Introduzione al cristianesimo. Lezioni sul simbolo apostolico [Biblioteca di teolo-
gia contemporanea 5], Brescia 1969, 221, e H. RAISANEN, Die Mutter Jesu im Neuen Testa-
ment, Helsinki 1969, 102). Pure G. L. MULLER, Naro dalla Vergine Maria. Interpretazione teo-
logica (Quaestiones disputatae), Brescia 1994, 12: «Nell’ambito delle rappresentazioni bibli-
che divine, si tratta dell’atto creativo di Dio. che non dipende dalla causalita naturale. Nella sua
attivita universale, si procura da Maria I'umanita senza atto creativo umano, e si unisce a que-
sta modalita d’esistenza umana, cosi che egli stesso pud essere presente nel mondo per mezzo
dell’uomo Gesii. Questo & cio che si intende con la nascita di Gesi ad opera dello Spirito. D’al-
tra parte il fatto della verginita di Maria indica I"impossibilita della realizzazione di tale rela-
zione unica e irripetibile di un uomo con Dio a partire dalle pure potenzialita della creatura».
Anche G. MARTELET, L'aldila ritrovato. Una cristologia dei novissimi, Brescia 1977, 176. no-
ta 8, annota che se Gesu risultasse dall’amore di Giuseppe e Maria, — per quanto grande e san-
tificato fosse stato tale amore — il frutto sarebbe stato anche unicamente umano: non saremmo
davanti al mistero!

"* Sara I'affermazione costante della fede della Chiesa: il Cristo fu concepito per opera
dello Spirito santo e nacque da Maria vergine: cf S. SABUGAL, lo credo. La fede della Chiesa:
il simbolo della fede. Storia e interpretazione, Roma 1990, 366-480; cf anche A. R. C. LEANEY,
The Virgin Birth in Lucan Theology and in the Classical Creeds, in R. BAUCKHAM - B. DREWERY
(edd.). Scripture, Tradition and Reason: A Study in the Criteria of Christian Doctrine. Essays
in Honour of Richard P. C. Hanson, Edinburgh 1988, 65-100; W. RORDORF, «... Qui natus est de
Spiritu Sancto et Maria Virgine», in « Augustinianum» 20 (1980) 545-557 [Giustino: p. 549], ri-
pubblicato in ID., Liturgie, foi et vie des premiers chrétiens. Etudes patristigues (Théologie hi-
storique 75), Paris 1986, 275-287 [Giustino: p. 279].

"* E un procedimento gia presente nel vangelo di Matteo: cf C. F. D. MoULE, Fulfilment-
Words in the New Testament: Use and Abuse, in «New Testament Studies» 14 (1967/68) 293-
320, il quale fa notare che le citazioni veterotestamentarie nei Vangeli (soprattutto in Matteo)
servono particolarmente a sottolineare la fedelta di Dio al suo piano di salvezza. Fra i tre tipi di
correlazione distinguibili nella idea di compimento delle profezie: predizione / avveramento,
inizio / completamento, impegno di alleanza / adempimento, la prima ¢ la pil utilizzata da
Matteo. Cf anche R. E. BROWN, La nascita del Messia, o.c., 116-127.

""" Per un commento cf H. WILDBERGER, Jesaja. 1: Jesaja 1-12 (Biblischer Kommentar Al-
tes Testament X/1), Neukirchen 1972, 436-476: per vari problemi (origine, ideologia...) cf J.

357



eccelsi doni dello spirito, ¢ la speranza della dinastia davidica. In lui alcuni esegeti
hanno voluto ravvisare un restauratore dei destini d’Israele storicamente vissuto: al-
tri vi hanno intravisto un simbolo per designare il «resto d’Israele»; altri ancora lo
hanno considerato il «ritratto ideale» di un re saggio e giusto."*

Il testo isaiano fu riletto anche in una prospettiva messianica"” da varie fonti rab-
biniche ™ e qumraniche."™" Per i cristiani il discendente davidico che realizzera in pie-
no le pit nobili attese d’[sraele sara il Messia: alla luce di alcuni testi del NT,'* cosi
fu interpretato il suddetto oracolo di Isaia dalla tradizione patristica." Alcuni Padri

VERMEYLEN, Du prophéte Isaie a I'apocalyptique. Isaie I-XXXV, miroir d'un demi-millénaire
d’expérience religieuse en Israel. | (Etudes Bibliques), Paris 1977, 269-275.

" Cf altri testi paralleli che accennano al «germoglio» e che furono interpretati anche in
senso messianico: Ger 23,5 e Ze 3,8 ¢ 6,12 (per il primo cf A. PENNA, Il messianismo nel libro
di Geremia, in AANVV., Il Messianismo, o.c., 135-178, particolarmente pp. 145-147: per gli al-
tri due cf G. RiNaLD1, Il «germoglio» messianico in Zaccaria 3.8; 6,12, in AAN V., Il Messia-
nismo, 0.c., 179-191). Si deve solo notare che se I'idea emergente in questi testi € affine a quel-
ladi /s 11,1, i termini ebraici non sono uguali, ma sinonimi: nel testo isaiano si usano hoter e
nezer (pollone/rampollo e virgulto). in quello degli altri due profeti si adopera il termine semal
(germoglio, tradotto dalla LXX con anatolé).

"™ Tra i personaggi storici alcuni esegeti designano Ezechia (I'oracolo sarebbe collegato
con la sua nascita), altri il pio re Giosia (in tal caso I'oracolo assumerebbe la forma di un com-
ponimento augurale per il suo avvento al trono), altri Zorobabele (¢f gia TEODORETO DI CIRO, In
Is 11,1 [PG 81,318]: contesta I"affermazione di alcuni giudei, per i quali il «germoglio» sareb-
be appunto Zorobabele), altri infine non precisano storicamente il personaggio. Per queste va-
rie interpretazioni, cf J. COPPENS, Les espérances messianigues di Proto-Isaie et leurs préten-
dues relectures, in «Ephemerides Theologicae Lovanienses» 44 (1968) 496-497: J. VERMEYLEN,
Du prophéte Isaie, o.c., 274-275.

" Cf J. KNABENBAUER, Commentarius in Isaiam Prophetam. 2 ed. curante F. ZORELL, Pa-
ris 1922, 295-305; F. CEUPPENS, De prophetiis messianicis, o.c., 268-273; A. PENNA, [saia, in
S. GAROFALO (a cura di). La Sacra Bibbia. Torino [ed. Marietti] 1958, 145-146: Interpretazio-
ne messianica [di Is 11,1ss]. ). COPPENS, Le roi-idéal d'Is IX,5-6 et XI,1-5 esi-il une figure
messianigue?, in AAVV., A la renconire de Dieu. Memorial Albert Gelin (Bibliothéque de la
Faculté Catholique de Théologie de Lyon 8), Le Puy 1961, 85-108: Ip., Le Messianisme royal
(Lectio divina 54), Paris 1968, 82-85: afferma esplicitamente che questo testo di Isaia «nous met
finalement et incontestablement en présence de la vision d'un roi-messie eschatologique» (p.
82): G. Ruaalierl, /I Figlio di Die davidico. Studio sulla storia delle tradizioni contenute in
Rom. 1,3-4 (Analecta Gregoriana 166), Roma 1968, 66-68.

' Cf testi in H. L. STRACK - P. BILLERBECK, Kommentar zum Neuen Testament, o.c., 128, cf
anche [,93s e I1,113; ¢f anche in C. MAUER, sotto la voce: Riza, in Grande lessico del Nuovo Te-
stanmento, X1, Brescia 1977, 976. Nel Talmud Babilonese, Sanh. 93b, Is 11,1 € citato come te-
stimonianza messianica nella polemica contro Bar Kokeba (cf O. SKARSAUNE, The Proof from
Prophecy, o.c., 265).

BCH 1 OSh5.21s.25 e 4 Opls” (per latrad. it. cf L. MORALDL [ manoscritti di Qumram. o.c.,
203s e 530). Nel primo passo qumranico citato sono unite allusioni a Is 11.1ss, Nm 24,17 e Gn
49,9, proprio come in / Ap. 32.2. Per un commento cf R. E. BRownN, The Messianism of Qum-
ram. in «The Catholic Biblical Quarterly» 19 (1957) 81: A. S. VAN DER WOUDE. Die messiani-
sche Vorstellungen, o.c., 175-183: ). LIVER. The Doctrine of the two Messiah in sectarian Lite-
rature in the time of the Second Commonwealth, in «Harvard Theological Review» 52 (1959)
160-161.

2 Cfades. Rm15,12: 2 Ts 2.2-8: Ap 5.5-6; 19,11 e 15; 22,16 (cf anche in H. WILDBERGER,
Jesaja. 1, 0.c., 461).

12 Oltre Giustino, cf ad es. IRENEO, Adv. Haer. 3.17,1 e 3, edd. A. Roussgau - L. DOUTRE-
LAU (SC 211), Paris 1974, 328 e 334; ibid.. 5.33,4. edd. A. ROUSSEAU - L. DOUTRELAU - CH.
MERCIER (SC 153). Paris 1969, 419: TERTULLIANO, Adv: Tud.. 9,26, ed. E. KroyManN (CChr.SL

358



latini, nel loro entusiasmo e nella loro pieta mariana, distinguendo tra il «germoglio»
e il «fiore» '™ videro preannunziati nel secondo il Cristo e nel primo la vergine Maria,
fors’anche per I'assonanza — possibile nella traduzione latina — tra virga=germoglio
o virgulto, e virgo=Vergine.'*

Tra i greci Giustino ci fornisce una delle prime testimonianze messianico-cristo-
logiche riguardanti questo passo. Pilt volte egli afferma che il germoglio e il fiore
che dovranno spuntare dalla radice di Iesse sono il Cristo,”* ma subito ricorda che
questo evento si & realizzato quando il Messia nacque da Maria.

Come «Germoglio (rdabdos) dalla radice di lesse» profetizzo Isaia che sarebbe
nato il Cristo (Dial. 86,4=BAC 457).

Cristo che nei vaticini dei profeti ¢ chiamato (...) «Germoglio» (...) e nacque wo-
mo per mezzo della vergine (Dial. 100,4=BAC 478).

Ribadisce lo stesso concetto, tramite il suo avversario Trifone, che rivolgendosi a
lui, gli ricorda sia la profezia di Isaia sia I'interpretazione data dai cristiani:

Isaia dice: «Spuntera un germoglio (rdbdos) dalla radice di lesse e un fiore sor-
gera dalla radice di lesse». Trifone prosegue con la citazione di /s 11,2-3; poi com-
menta: Tu mi hai ammesso — disse — che questo passo si riferisce a Cristo e affermi
che & Dio preesistente e che per volere di Dio [Padre], farto carne nacque uomo per
mezzo della Vergine (Dial. 87.2=BAC 458).

2), Turnholti 1954, 1373: Ip.. Adv. Marc. 3,17.3-4, ed. E. Kroymann (CChr.SL 1), Turnholti
1954, 530; CipriaNO, Ad Quirin. 2,11, ed. R, WEBER (CChr.SL 3). Turnholti 1972, 43-44 (sot-
to il lemma. riferito al Cristo: «Quod de semine David secundum carnem nasci haberet»): Eu-
SEBIO, Dem. evang. 2,3,.25:2,3,111:7,3.57 [=2.2,19; 2.441: 7.3.8 in PG 22,108.144.557], ed.
I. A. HEikeL (GCS 23), Leipzig 1913, 58.80.347; GIROLAMO, Ini Is. 11,1, lib. TV, ed. M. ADRIAEN
(CChr.SL 73). Turnholti 1963, 147; Giovanni Crisostomo, Contra fud. 2 (PG 48,815): Teo-
DORETO DI CIRO, In Is. 11.1 (PG 81.318).

" I realti nel testo ebraico i due stichi di Is 11,1, in evidente parallelismo sinonimo, espri-
mono la stessa idea e si riferiscono allo stesso personaggio. Il secondo termine poi in ebraico:
nezer (tradotto dnthos = fiore nel greco della LXX e con virga = virgulto nella Vilgata latina)
sard richiamato implicitamente in Mt 2,23: Cristo ¢ detto nazareno (cf in H. L. STRACK - P.
BiLLERBECK, Kommentar zum Neuen Testament, o.c., 11, 93-94),

2 | a Vuleata infatti tradusse: Egredietur virga de radice lesse et flos de radice eius ascen-
det: cosi @ citata da GiroLamo, In Es. 11,1, lib. 1V, ed. M. Apriagn (CChr.SL 73), Turnholti
1963, 147 e cosi commentata in contrapposizione all’esegesi giudaica: «Uirgam et florem de ra-
dice lesse ipsum Dominum Iudaei interpretantur, quod scilicet in uirga regnantis potentia. in flo-
re pulchritudo monstretur, Nos autem uirgam de lesse sanctam Mariam uirginem intellegamus
(...) et in florem Dominum Saluatorem» (ibid.). Gia precedentemente TERTULLIANO, Adv. Tud.
0.26, ed. E. KRoyMANN (CChr.SL 2), Turnholti 1954, 1373, aveva scritto: «Virga de radice les-
se, quod est Maria». AMBROGIO, In Luc. Exp. 2.24, ed. G. Coppa (S. Ambrosii Ep. Mediola-
nensis Opera 11), Milano/Roma 1978, 166 [riproduce con correzioni, I'ed. di M. ADRIAEN, in
CChr.SL 14], interpreta ogni singolo elemento della profezia: «Radix est enim familia ludaeo-
rum, uirga Maria, flos Mariae Christus»: anche LEONE MaGNo, Tract. 24.2, ed. A. CHAVASSE
(CChr,SL 138), Turnholti 1973, 110, afferma: «In qua uirga non dubie beata Maria uirgo prae-
dicta est, quae de lesse ac Dauid stirpe progenita (...) nouum florem (...) partu est enixa uirgi-
neo». Si pud concludere, in generale, con F. CEUPPENS, De prophetiis messianicis, 0.c., 248: «In-
ter SS. Patres quidam surculum de B. Maria Virgine. florem vero de Messia intellexerunt».

1% Egli cita fs 11,1 nei seguenti passi: [ Ap. 32.12 = WARTELLE 140 (e al § 13 cosi specifi-
ca: un fiore spunto dalla radice di Jesse: questi ¢ il Cristo [vedi anche sopra alla p. 343]): Dial.
86.4 = BAC 457 (vedi sopra nel testo); 87.2 = BAC 458 (vedi sopra nel testo); 100,4=BAC 478
(vedi sopra nel testo): 126,1 = BAC 522 (in un elenco di titoli cristologici: Chi é costui che ri-
ceve i nomi di (...) «Germoglio» ¢ «Fiore»... 7).

359



Da tutti questi passi si sottolinea che il germoglio avra anche un’origine uma-
na,'”” ma in modo verginale per volonta di Dio, e che sara un autentico discendente di
Davide."™ qui ricordato nella «radice»: I’antenato lesse.

Dunque Giustino non tralascia I’occasione di accennare anche all’ origine umana
del Cristo tramite la Vergine, sia che, con tutta probabilita. utilizzi raccolte di Testi-
menia attorno al tema della nascita verginale — gia disponibili dalla fine del I sec. d.C.
— sia che compia un’opera di pioniere, riadattando per scopi apologetici «dossier
messianici» anche come testimonianze per la nascita verginale.'”

7) Is 53,8b secondo la LXX:"* Chi raccontera la sua nascita (ghenedn)? E un
versetto che appartiene alla nota pericope del «Servo di Dio» (‘ebed Jhwh, pais
Theoni) sofferente: ' in questo misterioso personaggio, variamente interpretato in sen-

T Ct 8. M. Gozzo, La dottrina teologica del libro di Isaia. Studio critico esegetico (Bi-
bliotheca Pontificii Athenaei Antoniani 11), Roma 1962, 163.

"% Da questa profezia di Is 11,1 — spesso unita con quella di /s 7,14 —, alcuni studiosi han-
no voluto dedurre che Maria apparteneva «carnalmente» alla stirpe di Davide: cosi ad es. J.
SCHILDENBERGER, Die jungfriuliche Mutter Maria im Alten Testament, in H. J. BRoscH und J.
HaseNFUSS (hrsgg.). Jungfrauengeburt gestern und heute (Mariologische Studien 4), Essen
1969, 109-136 (particolarmente pp. 131-133). Cf la confutazione di tale teoria in G. M. VERD,
La estirpe de la Madre del Mesias, in «Marianum» 48 (1986) 105-153.

Uno dei pit antichi autori ad utilizzare la profezia di /s 11,1 per dimostrare I"appartenenza
di Maria alla stirpe di Davide, & Ippolito: «Uscira un germoglio dalla radice di lesse e un fio-
re spuntera da essa. La radice di lesse era la stirpe dei patriarchi, come una radice piantata in
terra, e il germoglio, apparso visibilmente da loro era Maria, poiché essa apparteneva alla casa
¢ alla stirpe di Davide. Il fiore spuntato in essa era il Cristo»: Ben. Giac. 16, edd. M. BRIERE -
L. MARIES - CH. MERCIER (Patrologia orientalis 27), Paris 1954, 76.78; cf anche in un’altra sua
opera: Dav. 11.4. Pure Giustino condivide I'idea che Maria provenisse dalla stirpe di Davide (cf
Dial. 43,1;45.4; 100,3 = BAC 372.376.478) con altri scrittori e Padri della Chiesa dei primi se-
coli, come I'autore della Ascen. Is. 11,2; TAZIANO, Diatess. su Lc 2,4; IRENEO, Adv, Haer. 3,21,5;
TERTULLIANO, Adv. Marc. 3,17,4. Cf A. ZaN1, La eristologia di Ippolito (Pubblicazioni del Pon-
tificio Seminario Lombardo in Roma. Ricerche Teologiche 22), Brescia 1984, 254-255 [spe-
cialmente la nota 192 di p. 255].

'* Per la prima ipotesi cf E. NORELLI, Avant le canonique et I'apocryphe: aux origines des
récits de la naissance de Dieu, in «Revue de Théologie et de Philosophie» 126 (1994) 305-324,
particolarmente p. 308, nota 8 e p. 318s, nota 43, ove afferma che esistevano gia florilegi sul-
la nascita verginale dalla fine del I secolo d.C.: per la seconda ipotesi cf J. DE ALDAMA, Maria
en la patristica, o.c.. 135-136 e 139, il quale invece ritiene che nel II secolo non vi erano rac-
colte di Testimonia attorno al tema della nascita verginale.

'™ Nel testo masoretico il significato letterale di questo versetto ¢ incerto — soprattutto del-
la parola dor (generazione? sorte?...) —; per alcuni si dovrebbe tradurre: Chi si affligge per la sua
sorte?, per altri: Chi rifletté al suo destino?, per altri ancora: Chi si preoccupa della sua stirpe?
Diversi studiosi propongono ancora altre traduzioni possibili (cf ad es. F. CEUPPENS, De prophe-
tits messianicis, o.c., 299-301: A. PENNA, [saia. in S. GAROFALO (a cura di), La Sacra Bibbia,
0.¢., 534-535, nota a fs 53.8). C. WESTERMANN, Isaia (capp. 40-66) (Antico Testamento 19),
Brescia 1978, 320, dopo aver riportato varie interpretazioni conclude: «Il significato di dor & in-
certo, ma il senso della frase € sicuro: nessuno si preoccupa di lui [= del Servo sofferente|»; an-
che E. TESTA, La profezia universalistica del «Servo di Jahvé», in AAVV., Il messaggio della
salvezza. IV: Profetismo, profeti e apocalittica, Torino *1985, 557, a proposito del termine dor,
scrive: «Gli antichi Padri gli diedero il senso di generazione, riferendolo o a quella divina o a
quella verginale, ma non si armonizzano con il contesto: i moderni gli hanno dato altri sensi in
sé tutti possibili». Notiamo che Is 53,8b secondo la LXX & citato anche in Ar 8,33 e cosi & tra-
dotto nella versione ufficiale della CElL: La sua posterita chi potra mai descriverla?

™ Sul tema del «servo sofferente» cf ad es. C. R. NorTH, The Suffering Servant in Deute-

360



so collettivo o individuale," i cristiani riconosceranno il Cristo." L'interpretazione
messianica dell’ ‘ebed Jhwh & testimoniata anche dalla letteratura rabbinica antica™
e si mantiene nel giudaismo palestinese, poi pare affievolirsi in quello ellenistico fin
dal I1 sec. d.C. — in polemica con I’esegesi cristiana — a favore di un’applicazione col-
lettiva di questa figura al popolo d’Israele.” Nel Dialogo Trifone condivide I'idea
che il Messia dovra subire dolori e sofferenze, preannunziate nelle Scritture."™

Per quanto riguarda specificatamente /s 53,8b, spesso citato dagli autori cristia-
ni,"” alcuni Padri del II secolo lo utilizzano nel contesto dell’umanita di Cristo."® Piu

ro-fsaiah. An Historical and Critical Study. London 1948, Oxford *1956; E. FASCHER, Jesaja 53
in christlicher und jiidischer Sicht, Berlin 1958: H. M. OrLINSKY, The So-Called «Suffering
Servant» in Is 53 (Goldenson Lecture of 1964). Cincinnati 1964, ripubblicato col titolo The So-
Called «Servant of the Lord» and «Suffering Servant» in the Second Isaiah (...) Reprinted as
Studies of the Second Part of Book of Isaiah (Vetus Testamentum Supplement 14), Leiden
1977; P. GRELOT, Les poémes du Serviteur. De la lecture critique a I"herméneutique (Lectio di-
vina 103), Paris 1981.

132 Per un’esposizione sintetica sull’argomento cf ad es. E. TESTA, La profezia universali-
stica, o.c., 541-547 (con bibliografia); P. GRELOT, Les poémes du Serviteur, o.c., 75-259. In
particolare, per I'interpretazione messianica (individuale) cf F. CEUPPENS, De prophetiis mes-
sianicis, 0.c.. 318-338: S. Gozzo, La dottrina teologica del libro di Isaia. o.c.. 207-216.

' Gia in Ar 8,33 ¢ applicato a Gesu da Filippo, che spiega questo versetto all’eunuco di
Candace (regina) d’Etiopia. Per il tema del «Servo sofferente» nel NT, cf ad es. M. D. HOOKER,
Jesus and the Servant. The Influence of the Servant Concept of Deutero-1saiah in the New Te-
stament, London 1959; M. MIGUENS, Is 53 en el Nuevo Testamento. Nota exegética, in AANV.,,
Studi sull’Oriente e la Bibbia offerti a G. Rinaldi, Genova 1967, 337-347.

Per i Padri della Chiesa cf ad es. V. PELVI, La teologia del Servo in alcuni scritti patristici,
in «Asprenas» 26 (1979) 165-177: R. GELIO, Isaia 52,13-53,12 nella patrologia primitiva (1),
in F. Vartiont (ed.), Atti della 11 Settimana di Studi «Sangue e antropologia biblica nella pa-
tristica», Roma 23-28 nov. 1981 (Centro Studi «Sanguis Christi» 2). Roma 1982, 119-148, e
., Isaia 52,13-53.12 nella patrologia primitiva (11), in F. VatTIONI (ed.). Atti della [T Setti-
mana di Studi «Sangue e antropologia nella letteratura cristiana», Roma 29 nov.-4 dic. 1982
(Centro Studi «Sanguis Christi» 3), Roma 1983, I, 425-448.

Per una trattazione sul «servo di Dio» in Giustino cf J. T. BROTHERS. The Interpretation of
«pais Theoli» in Justin Martyr's Dialogue with Tripho, in F. L. Cross (ed.), Studia Patristica 9
(Texte und Untersuchungen 94), Berlin 1966. 127-138: P. GRELOT. Les poémes du Serviteur,
o.c., 193-196.

" Cfin S. SABUGAL, Xplotde. Investigacion exegética sobre la cristologia joannea, Bar-
celona 1972, 55-60; J. REMBAUM, The development of a Jewish exegetical tradition regarding
Isaiah 53, in «Harvard Theological Review» 75 (1982) 289-310.

" Per rimandi bibliografici c¢f in G. QTRANTO, Esegesi biblica e storia in Giustino, 0.c.,
37-38: cfanche P. GRELOT, Les poémes du Serviteur, o.c., 118-137. Quanto all’applicazione col-
lettiva cf ad es. la testimonianza di ORIGENE, che la contesta. in C. Cels. 1,55, ed. M. BORRET
(SC 132), Paris 1967, 224-226.

1% Cf ad es. Dial. 36.1: 39.7: 89.2: 90.1 = BAC 360-361.367.462.463; cf anche Dial. 68.9
= BAC 427.

7 Per gli autori latini e greci nei primi cinque secoli cf G. M. DURAND, «Sa génération. qui
la racontera?». Is 53, 8b: l'exégeése des Péres, in «Revue des sciences philosophiques et théo-
logiques» 53 (1969) 638-657.

¥ Oltre a Giustino, c¢f MELITONE DI SARDI, Peri Pascha 64, ed. S. G. HaLL (Oxford Early
Christian Texts), Oxford 1979, 34 (per I'umanita di Cristo); Pseupo-IppoLiTo, In sanctum Pa-
scha 45, ed. G. VisoNA (Studia Patristica Mediolanensia 15), Milano 1988, 288 [e la nota rela-
tiva alle pp. 444-445] (in riferimento alla nascita temporale e allo stesso tempo miracolosa del
Cristo); IRENEO, Adv. Haer. 3,12,8, edd. A. Rousseau - L. DouTreLau (SC 211), Paris 1974,
212-216 (per la nascita temporale del Cristo): TERTULLIANO, Adv. Jud. 13,22, ed. E. KROYMANN

361



tardi, soprattutto in ambiente alessandrino sara riferito alla ineffabilita della genera-
zione del Verbo." Il nostro Apologeta applica questo versetto di Isaia sempre al Cri-
sto in quanto womo,"* quando ne sottolinea 1’'umile condizione alla sua prima venu-
ta; "' quando richiama la funzione redentrice delle sue sofferenze e della sua morte; '
quando ricorda la sua vittoria e glorificazione; " ma soprattutto quando evidenzia la
ineffabilita della sua origine umana." Giustino infatti intende ghened nel senso di ge-
nerazione, nascita, e nel commento al versetto sostituisce questa parola con ghénos,
rinforzandovi cosi il suddetto significato." Ma, in ogni caso, la nascita di Cristo al-
lude ad una realta superiore e contrasta con una situazione — temporanea — di soffe-
renza e di ignominia: essa ¢ infatti un mistero ineffabile che non si pud descrivere:

Essendo ormai urgente, vengo a parlare del mistero della sua nascira (tés ghené-
se0s). Isaia dunque, come gia abbiamo detto prima, si espresse cosi sul fatio che la
nascita (ghénos) di Cristo é inenarrabile per gli uomini: «Chi raccontera la sua na-
scita (ghenedn)? Poiché ¢ tolta dalla terra la sua vita; per le iniquita del mio popo-
lo fu condotto a morte». Lo Spirito profetico disse tali cose proprio perché é inenar-
rabile la nascita (ghénos) di colui che doveva morire, perché dalle sue piaghe noi, uo-
mini peccatori, fossimo risanati (Dial. 43 3=BAC 372).

(CChr.SL 2), Turnholti 1954, 1389 (per il concepimento verginale); Ip., Adv. lud. 14,6, ed. cit.,
p. 1393 e Adv. Marc. 3,7.6, ed. E. KROYMANN (CChr.SL 1), Turnholti 1954, 517 (per 'umilta e
I"abbassamento del Cristo alla sua prima venuta).

" Per le citazioni cf in M, SIMONETTL. La crisi ariana nel 1V secolo (Studia Ephemeridis
«Augustinianum» ), Roma 1975, 580 [indice, sotto la voce: Isaia 53,8).

"" Ecco i passi in cui Giustino cita /s 53.8b: [ Ap. 51,1 = WARTELLE 166 (vedi dopo nella no-
ta 143): Dial. 13.6 = BAC 323 (solo citazione); 32,2 = BAC 333 (vedi dopo nella nota 141): 43.3
= BAC 372 (vedi sopra nel testo); 63,2 = BAC 413 (vedi sopra nel testo); 68,4 = BAC 425 (ve-
di sopra nel testo); 76,2 = BAC 437-438 (vedi sopra nel testo): 89.3 = BAC 462 (vedi dopo
nella nota 142).

" Cf Dial. 32,2 = BAC 353: Se dalle Scritture (...) non fosse detto che la sua forma sareb-
be senza gloria e «la sua nascita (ghénos) inenarrabile» (...) ¢ che per le sue ferite noi sarem-
mo stati guariti e che sarebbe stato condotto come pecora al macello (...), il mio dire sarebbe
sembrato oscuro e difficile.

" Cf Dial. 89,3 = BAC 462, ove Giustino controbatte Trifone: Se Crisio — gli rispondo -
non doveva patire, se i profeti non avessero predetio che per le iniquita del suo popolo sareb-
be stato condotto a morte, disonorato, flagellato e annoverato tra i malfatiori ¢ come pecora
condotta al macello, egli, la cui nascita (ghénos) — disse il profeta — nessuno é in grado di nar-
rare, vi sarebbe motivo di meravigliarsi. Cf anche Dial. 13,6 = BAC 323. ove queslo versetto
fa parte di una lunga citazione tratta da [s 52,10-54.6 e inserita in Dial. 13.2-9.

WCT 1 Ap. 51.1 = WARTELLE 166: Lo Spirito profetico, per indicarci che chi patisce queste
cose ha una nascita (ghénos) inenarrabile e regna sui nemici, disse cosi: «Chi racconterd la sua
nascita (ghenein)? Poiché la sua vita si innalza dalla terra egli affronta la morte per le loro col-
pe» [continua poi citando il passo di /s 53.9-12].

" Giustino cita /s 53,8b riferendolo espressamente alla nascita verginale. e spiegandolo
ulteriormente nei seguenti passi: Dial. 43,3; 63.2; 68,4; 76,2. Anche negli altri passi, ricordati
alla nota 140, vi & un richiamo alla nascita verginale, implicito nel versetto stesso. Né la lette-
ratura rabbinica né At 8.33 avevano applicato /s 53.8b alla nascita o alla discesa del Messia (cf
O. SKARSAUNE, The Proof from Prophecy. o.c., 381 e 125).

¥ Cf R. GELIO, Isaia 52,13-53,12 nella patrologia primitiva, o.c., 126: «La variante che
Giustino introduce rispetto al testo dei LXX sostituendo con ghénos il termine ghened di que-
sti ultimi. rinforza ancor piu il tema della nascita di Cristo, fondamentalmente diversa da quel-
la degli altri uvomini: nei due estremi, nascita eccelsa e umiliazione & considerata tutta la vita di
Cristo».

362



Subito.dopo. in Dial. 43,5-8. il richiamo alla profezia sull’Emmanuele (/s 7,14)
lascia intravedere che la inesprimibilita della nascita si riferisce proprio ad una sua
qualita unica ed irrepetibile: & verginale. Dunque I'origine terrena del Cristo si ca-
ratterizza come straordinaria ed eccezionale:

Per esempio, la profezia che annunzio Isaia: «Chi raccontera la sua nascita (ghe-
nedn)? La sua vita é tolta dalla terra» non ti pare che sia stata proferita nel senso che
non ha una nascita (ghénos) da uomini colui del quale Dio ha detto che é stato man-
dato a morte per le iniquita del suo popolo? (Dial. 63.2=BAC 413).

Il tema della nascita verginale & una verita su cui Giustino insiste e si sforza in tut-
ti i modi per convincere I'avversario:

Siccome la Scrittura dice: «Chi raccontera la sua nascita (ghenedn)?» non do-
vreste gia capire che egli [=il Cristo] non é di stirpe umana? (Dial. 68,4=BAC 425).

A guesto punto Trifone obietta che Dio aveva promesso a Davide di dargli un fi-
glio e di collocarlo sul trono: ' egli intende dire che il Messia doveva essere discen-
dente di Davide e come tale nascere womo da uomini."¥’ Giustino invoca allora la pro-
fezia di Is 7.14. che illumina altri oracoli detti in modo oscuro (Dial. 68,6, citato so-
pra p. 354). Del resto soltanto la generazione del Messia risulta ineffabile; invece per
tutti gli altri uomini essa si spiega secondo le comuni leggi naturali:

Isaia poi con la frase: «Chi raccontera la sua nascita (ghenedn)?» ha rivelato che
egli [=Cristo] ha una nascita (ghénos) inenarrabile: nessuno infatti che sia uomo
[nato] da womini ha una nascita (ghénos) inenarrabile (Dial. 76, 2=BAC 437-438).

Nel contesto poi Giustino richiama vari loci scritturistici,"® interpretati in riferi-
mento alla nascita verginale, sempre con una duplice connotazione: una positiva (Cri-
sto & veramente uomo), e I"altra negativa (egli non ha un’origine uguale a quella de-
gli altri uomini).

8) Dn 2.34 (cf anche 2.45): una pietra (lithos) si staceo dal monte senza l'inter-
vento delle mani: & un particolare del sogno fatto dal re Nabucodonosor (questa pie-
tra, colpendo i piedi della statua, li frantuma e diviene poi a sua volta grande come
una montagna) e spiegato dal profeta Daniele."”

Nel giudaismo il citato versetto di Dn 2,34 era generalmente applicato al Messia;

150

1 Cf Dial. 68.5 = BAC 425. con riferimento a Sal 131(132).11 (del frutto del tuo ventre col-
lochero sul o trono: cf anche la profezia di Natan in 2 Sam 7,12-13). Tale versetto salmico era
interpretato in senso messianico dai cristiani: cf gia in Ar 2,30.

" Come dice ad es. in Dial. 48,1;49.1: 67,2 = BAC 381.382.421.

¥ Sono nell’ordine Dn 7.13: 2.34; poi il nostro passo di Is 53.8: Gn 49,11, citati in Dial.
76.1-2 = BAC 437-438.

W Cf Dn 2.27-45. Per un’esegesi del libro di Daniele cf ad es. K. KocH, Das Buch Daniel
(Ertriige der Forschung 144), Darmstadt 1980. Questa «pietra», secondo M. DELCOR, Le livre
de Daniel (Sources Bibliques). Paris 1971, 83, «signifie la toute-puissance divine qui inter-
vient de fagon imprévisible, mais malgré tout efficacement».

¥ Per gli scritti rabbinici cf H. L. STRACK - P. BILLERBECK, Kommentar zum Neuen Testa-
ment, 0.c., 1. 877: tra i passi pil significativi si ricordano quelli di Resch Lagis (circa 250 d.C.):
cf anche ibid.. 1,69: I11,506: 1V.927. Per gli scritti apocrifi giudaici cf 4 Esdra 13,65, ed. R. H.
CHARLES, The Apocrypha and Pseudepigrapha of the Old Testament, 11, Oxford 1913, rist.
1963, 617. Indirettamente presuppone 'interpretazione messianica di Dn 2,34 anche Giusep-
PE FLaAVIO, Ant. fud. 10,210,

Talvolta questo passo danielico era riferito anche all’Israele dei tempi messianici: cf ad es.
rabbi Simeon b. Jose b. Lakunia (circa 200 d.C.), in H. L. STRACK - P. BILLERBECK, Kommen-
tar zum Newen Testament, o.c., 1,877: una simile interpretazione sara ancora ricordata da Gi-

363



i cristiani dei primi secoli lo interpretavano in senso cristologico™ e lo inserivano tra
i pit antichi restimonia lapidis in relazione a Cristo; " gli gnostici poi lo riferivano ad
Adamas, I'uomo primordiale perfetto: a sua imitazione fu creato Adamo dal demiur-
go Esaldaios."™

Giustino cita Dn 2,34 unicamente nel Dialogo' e nell’interpretarlo si colloca in
una linea esegetica che presenta molti punti di contatto con quella giudaica.' La sua
prospettiva € essenzialmente messianico-cristologica: ** Gesu & il Messia («Pietra»)
di origine divina (staccatasi senza intervento di mani d'uomo). Inoltre — per una del-
le prime volte in ambito cristiano — il nostro Autore intende Dn 2,34 come profezia
della nascita miracolosa di Cristo: ' nel contesto egli sta parlando di questo straor-

ROLAMO, Co. Dan. 1,2,31-35, ed. F. GLORIE (CChr.SL 75A), Turnholti 1964, 795.

In generale, per il tema della pietra in relazione all’ambiente e agli scritti biblici, cf J. JE-
REMIAS, voce Lithos, in Grande lessico del Nuove Testamento. VI, Brescia 1970, 725-754.

! Per uno studio sull’esegesi di Dn 2.34 nei primi tre secoli dell’era cristiana cf R. Bo-
DENMANN, Naissance d'une exégese, o.c., passim, particolarmente 193-199 (per gli scritti ano-
nimi e apocrifi del 11 e Il sec.); 224-227 (per Giustino); 308-312 (interpretazione escatologi-
ca di questo passo presso autori della fine del I - inizi del Il sec.). Cf anche in generale per il
simbolismo della pietra in riferimento a Cristo, A. JAUBERT, Symboles et figures christologiques
dans le Judaisme, in «Revue des Sciences Religieuses» 47 (1973) 374-376: Le theme de la
perre.

“* Cf P. PRIGENT, L'Epitre de Barnabé, o.c., 171-177; R. BODENMANN, Naissance d’une
exégese, o.c., 193-199. Per una ricostruzione sugli sviluppi dei restimonia sul tema della pietra,
cf L. W. BARNARD, The Testimonia concerning the Stone in the New Testament and in the Epi-
stle of Barnabas, in AAVV., Studia Evangelica 3 (Texte und Untersuchungen 88), Berlin 1964,
306-313.

'* Cf nella cosiddetta «predica dei Naasseni» tramandataci da IppoLiTo: il demiurgo, crean-
do Adamo, vi introdusse I'uomo interiore precipitato dall'uomo primordiale superiore Adamas
«che € stato tagliato senza intervento di mani» che tagliassero (Refut. 5,7,36, ed. M. MARCO-
vicH [Patristische Texte und Studien 23], Berlin/New York 1986, 153).

'* In quattro passi: Dial. 70,1 = BAC 429 (la profezia danielica & stata contraffatta nel mi-
to di Mitra, il dio che & nato da una pietra); 76,1 = BAC 437: Dn 2,34 (vedi sopra nel testo):
100,4 = BAC 478 (vedi sopra nel testo); 114,4 = BAC 501 (funzione soteriologica di «Cristo-
pietra»: vedi dopo alla nota 156).

Inoltre Cristo ¢ definito «pietra» nel Dialogo sia in tre lunghi elenchi di epiteti eristologi-
ci ripresi dall’AT in Dial. 34,2 e 1004 = BAC 356 e 478, sia in passi isolati, come in Dial.
126.1 = BAC 522 («pietra angolare»: cf /s 28,16); cf anche Dial. 36,1; 86,3: 90,5; 113,6; 114,2
= BAC 360.456.464.499.500.

' Cf O. SKARSAUNE, The Proof from Prophecy. o.c.. 380-381.

" Cf R. BODENMANN, Naissance d'une exégése, o.c., 224-225. Giustamente poi questo au-
tore aggiunge anche la prospettiva soteriologica chiaramente indicata da Giustino in Dial. 1144
= BAC 501: la circoncisione — spirituale — dei cristiani si fa con pietre aguzze, cioé per mezzo
delle parole di quella Pietra angolare «che si stacco senza intervento di mani», parole predi-
cate dagli Apostoli per circonciderci dall'idolatria ¢ da ogni altra malvagita, per cui i cristia-
ni sono lieti di morire per il nome di questa magnifica Pietra.

Pare assente in Giustino la prospettiva escatologica, interpretando il suddetto versetto da-
nielico: del resto negli scritti cristiani anteriore al 175 circa, Dn 2.34 non & messo in relazione
con la seconda venuta di Cristo (iniziera tale interpretazione escatologica del versetto chiara-
mente da Ireneo in poi: cf I'appena citato libro del BODENMANN, pp. 235-236 ¢ 308-312).

"7 E interpretato come preannuncio di nascita verginale anche in Acta Petri (Verc.) 24, ed.
L. VOUuAX, Les Actes de Pierre, Paris 1922, 370; in IRENEO, Adv. Haer. 3,21,7, edd. A. ROUSSEAU
- L. DouTtrRELAU (SC 211), Paris 1974, 420; in ORIGENE, In Ex, Hom. 6,12, ed. M. BORRET (SC
321), Paris 1985, 200; in PsEupo-GREGORIO DI Nissa, Test. adv. lud. 3 (PG 46,209).

364



dinario avvenimento profetizzato in numerosi vaticini veterotestamentari: >

Definirlo [=Cristo] «la pietra staccatasi senza intervento delle mani» é procla-
mare '™ in modo misterioso il medesimo evento. H dirve infatti che Egli fu reciso «sen-
za intervento di mani» indica che non é opera umana, ma* della volonta di colui che
lo emise: Dio, il Padre dell’universo (Dial. 76,1=BAC 437).

Il nostro Apologeta vuole dimostrare che il Cristo-Messia ha un’origine divina —
un’affermazione contestata piu volte dal suo avversario giudeo Trifone'' — e che in-
serendosi nella storia umana, Egli rivela la sua divinita anche nel suo modo di dive-
nire uomo: la nascita da una vergine & il segno, la traccia sensibile di Dio che riveste
sembianze umane.' Giustino afferma questa realti nel passo appena citato, che evo-
ca idee ed espressioni caratteristiche del v. 13 del prologo giovanneo,'" in forma sia
negativa sia positiva. Quanto alla prima. sottolinea che il Cristo non ¢ opera umana:
non solo ovviamente come Dio, ma anche come uomo: il misterioso evento della na-
scita verginale non appartiene alle comuni leggi della generazione. Quanto alla se-
conda forma ribadisce che il Cristo deriva dalla volonta di Dio Padre: essa & all’ori-
gine sia della sua generazione eterna sia della sua nascita temporale dalla vergine."
Anzi & proprio quest’ultima che ci fa comprendere e riconoscere quella intemporale,
eterna; ' si escludeva dalla generazione la volonta dell’'uomo, ma non quella della
donna, Maria, che cooperava al concepimento; si negava quindi ogni paternita uma-
na, facendo risaltare I'unica paternita divina, e conseguentemente veniva messa in lu-
ce la verginita della madre.'*

La duplice nascita di Cristo — quella eterna da Dio Padre e quella temporale dal-
la Vergine Maria — & ricordata da Giustino in Dial. 100.4: egli scrive che i cristiani
considerano il Cristo come colui che da una parte é proceduto dalla potenza e dalla

' In Dial. 76,1-2 = BAC 437-438, sono citati nell’ordine Dn 7.13: Dn 2.34; Is 53.8: Gn
49,11.

' Giustino usa qui il verbo krdzo (= gridare, proclamare, indicare in modo chiaro), che & un
termine «tecnico» per introdurre una citazione biblica. Accostato a en mysteriou in ossimoro,
indica che le verita affermate in modo misterioso nel VT «non sono meno evidenti di quelle ri-
velate in modo esplicito» (G. OTRANTO, Esegesi biblica e storia in Giustino, o.c., 177).

' Notiamo i caratteristici termini della contrapposizione non... ma, per indicare la nascita
verginale (cf anche Dial. 23,3: 43.1: 63.1s: 76.1.7: ] Ap. 46.5: 63,16) che richiamano Gv 1,13:
cf precedente nota 43,

¥ Cf ad es. Dial. 48,1 = BAC 381: Dire che questo Cristo, essendo Dio, preesiste prima dei
secoli e che poi si degno di nascere facendosi uomo e che non ¢ uomo [nato] da uomini, non so-
lo mi pare assurdo, ma anche insensato; cf inoltre Dial. 68,1 e 87.2 = BAC 424 ¢ 458.

2 Cf J. GALOT, Maria, la donna nell’opera di salvezza, Roma 1984, 130-133. nel para-
grafo intitolato: La generazione verginale, segno della filiazione divina di Gesu.

1 Secondo J. GALOT, Etre né de Dieu: Jn 1,13, 0.c., 20-25, in Giustino vi sono indizi pre-
cisi che dimostrano la sua dipendenza da Gv 1,13: (a) presentazione negativa della nascita ver-
ginale con la costruzione «non da... », «ma da... »; (b) I'origine della nascita nella volonta di
Dio: (¢) rapporto fra sangue e generazione: () la generazione del Verbo. Ebbene i primi due so-
no esplicitamente presenti nel passo sopra riportato (di Dial. 76,1) e sono citati nel libro del Ga-
Lot alle pp. 20-21.

' Per citazioni e dettagli in Giustino, cf J. GALOT, Etre né de Dieu: Jn 1,13, 0.c.,21-22: L'o-
rigine de la naissance dans la velonté de Dieu.

1 Gianella / Ap. 63,14-16 = WARTELLE 186, Giustino aveva affermato, in generale, che il
Figlio incarnato dalla Vergine rivela il Padre.

1 Cf J. GALOT, Maria, la donna, o.c.. 128 ¢ 131.

365



volonta del Padre suo, prima di tutte le creature. Egli negli scritti dei Profeti é chia-
mato (...) «Pietra» (...). Abbiamo compreso anche d’altra parte che egli é nato come
uomo per mezzo della vergine (Dial. 100,4=BAC 478).

Di nuovo dunque. benché implicitamente, la profezia danielica & collegabile con
la nascita verginale.

Si puo aggiungere infine che, per Giustino, questa parola profetica ¢ stata con-
traffatta, applicando tale nascita a Mitra, il dio nato dalla pietra (Dial. 70,1).""

9) Dn 7,13 uno come un figlio d’uomo: il profeta Daniele cosi definisce un mi-
sterioso personaggio che gli appare «sulle nubi del cielo» in una visione notturna e
che riceve «un potere eterno» ed un «regno che non sara mai distrutto»." Questa fi-
gura € stata variamente interpretata sia in senso collettivo sia in senso individuale."”
I giudaismo rabbinico. come attestano lo stesso Trifone'™ e altre fonti."" aveva ap-

“7 Cf su questo argomento, il mio contributo — citato alla precedente nota 100 —: La Vergi-
ne Maria negli scritti di Giustino Martire. Miti pagani e mistero cristiano, o.c., 90-92.

" D 7.13-14. Per una sintetica panoramica sui problemi terminologici e storico-religiosi
collegati con la figura del «figlio dell’uvomo», cf C. CoLPE, Ho uios toi anthropou, in Grande
lessico del Nuovo Testamento, X1V, Brescia 1984, 273-472, In relazione al giudaismo del | se-
colo cf J. J. CoLLINS, The Son of Man in First-Century Judaism. in «New Testament Studies»
38 (1992) 448-466. Per la tradizione biblica soggiacente cf A. FEUILLET, Le Fils de ["homme de
Daniel et la tradition bibligue, in 1., Etudes d’exégése et de théologie biblique. Ancien Testa-
ment, Paris 1975, 435-493 [cf gia in «Revue Biblique» 60 (1953) 170-202 e 321-346]: W. BITT-
NER, Gott - Menschensohn - Davidssohn; eine Untersuchung zur Traditionsgeschichte von Da-
niel 7,13f., in «Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie» 32 (1985) 343-372. Per
lo sfondo apocalittico cf J. CoppENS, La reléve apocalyptique du messianisme roval. 11: Le Fils
de I'homme vétéro-testamentaire el intertestamentaire (Bibliotheca Ephemeridum Theologi-
carum Lovaniensium 61), Louvain 1983, particolarmente pp. 19-27. Per uno studio sul «figlio
dell'vomo» in Dn 7 cf A. J. FERCH, The Son of Man in Daniel 7 (Andrews University Seminary
Studies Diss. 6), Berrien Springs [Michigan] 1983,

Per le citazioni ¢ 'escgesi di Dn 7,13-14 nei primi tre secoli cristiani ¢f R, BODENMANN,
Naissance d’'une exégése, o.c., passim, particolarmente pp. 72-81.199-207.232-234 (per Giu-
stino: cf anche pp. 227-232 per il lungo passo di Dn 7,9-28 citato in Dial. 32,1).312-315.

Per problemi di critica testuale posti dalle citazioni di Dn 7.13s in Giustino cf P. PRIGENT,
Justin et l'Ancien Testament., 0.c., 78-79 e O. SKARSAUNE, The Proof from Prophecy, o.c., 88-
90.

" Per un sintetico panorama sulle varie opinioni cf B. MArRcoNCINL, /I Figlio dell uomo, in
AANVY, I messaggio della salvezza. IV: Profetismo, Profeti e Apocalittica, Leumann-Torino
#1985, 682-684; cf anche M. Casey, Son of Man: The Interpretation and Influence of Daniel 7,
London 1979; K. KocH, Das Buch Daniel, o.c., 216-233.

Probabilmente per il profeta Daniele |'espressione uno come figlio d'uome si riferiva al
popolo d’Israele e con tale significato I'intende anche la maggioranza degli esegeti moderni.
Per® occorre dire che le due interpretazioni: collettiva ed individuale non si oppongono: il te-
sto danielico infatti «pourrait comporter simultanéament ces deux dimensions» (R. BODEN-
MANN, Naissance d'une exégese, o.c., 200, nota 529; cf anche M. DELCOR, Le livre de Daniel.
0.c.. 39-44 ¢ 162-167).

" In Dial. 32,1=BAC 352: Questa |=Dn 7.9-28] e altre simili Scritture invitano ad arren-
dere glorioso e grande colui che, come figlio d'uomo, ricevette dall’Anziano dei giorni il regno
eterno; invece costul, il vostro preteso Cristo, visse senza onore e senza gfm'ia. tanto che cad-
de sotto 'estrema maledizione della legge di Dio: infatti fu crocifisso. Secondo J. COPPENS, La
releve apocalyptique, 11, o.c.. 177; «le témoignage du Juif Tryphon est le premier texte rabbi-
nique certain a faire allusion a Dan. 7.13-14 comme impliquant une référence au Messie». R.
BODENMANN, La naissance d'une exégese. o.c., 228-229, nota 626, confuta con validi argo-

366



plicato il titolo «figlio d’'uomo» al Messia, senza identificarlo col Cristo. Nel cristia-
nesimo questa espressione fini per designare la persona di Gesl in un modo quasi
esclusivo, almeno dalla fine del I sec. in poi'™ e i versetti di Dn 7,13-14 furono uti-
lizzati in quattro modi diversi, non perd esclusivi tra loro: come predizione della se-
conda venuta di Cristo, come annuncio della sua ascensione e intronizzazione pres-
so il Padre, come prova della sua origine celeste, come indicazione della sua natura
umana soggetta alla sofferenza.'

Anche Giustino collega il passo danielico' particolarmente col ritorno glorioso

menti la teoria di A. J. B. HIGGINS. Jewish Messianic Belief in Justin's Martyr Dialogue with
Tripho. in «Novum Testamentum» 9 (1967) 298-305, che considera inautentica tale dichiara-
zione in bocea ad un giudeo. Sempre secondo il BobEnmany nel libro cit., pp. 153-154. il col-
legamento tra il «Figlio dell’'uomo» e il «Messia» si sarebbe verificato nel giudaismo verso la
fine del I e I"inizio del 11 secolo. Anche per P. SaccHl, L'eredita gindaica nel cristianesimo, in
«Augustinianum» 28 (1988) 37, «nel giudaismo del I secolo i due titoli di messia e di Figlio del-
I"Uomo potevano agevolmente ricoprirsi».

" Cf H. L. STRACK - P. BILLERBECK, Kommentar zum Neuen Testament, o.c., I, 486 e 956-
uhY,

72 Cf R. BODENMANN, La naissance d'une exégése, o.c., 201-202. Neghi scritti neotesta-
mentari questo titolo compare una settantina di volte. Gesu stesso 1"avrebbe usato spesso (per
designare sia la comunita escatologica sia il suo rappresentante principale, il Messia). Per I'e-
voluzione dei loghia sul «figlio dell’'uomo» nella Chiesa primitiva e il passaggio ad un signifi-
cato individuale cf ad es. S. LEGASSE, Jésus historique et le Fils de I'homme: Apercu sur les opi-
nions contemporaines, in AA.Vv., Apocalypses et théologie de I'espérance, Paris 1977, 271-
208; in generale per il NT, ¢f G. GERLEMANN, Der Menschensohn (Studia Biblica 1), Leiden
1983, Per I'esegesi messianica di Dn 7, presso i primi cristiani, cf D. JUEL, Messianic Exegesis.
Christological Interpretation of the Old Testament in Earlv Cristianity, Philadelphia 1987,
151-170.

Si puo ancora aggiungere che anche gli autori degli scritti apocrifi interpretarono «figlio del-
I'uomos in un senso per lo pit individuale: cf I. Coppens, Le Fils d homme daniéligue et les re-
lectures de Dan. VII,13, dans les apocryphes et les écrits du Nouveau Testament, in «<Epheme-
rides Theologicae Lovanienses» 42 (1961) 5-51 (per gli apocrifi particolarmente pp. 23-34).

Presso qualche corrente gnostica I'espressione «figlio dell’uomo» designava o I'uomo pri-
mordiale o il redentore gnostico (¢f C. CoLPE, Ho wios toi anthrépou, o.c., 463-467) e for-
s"anche la categoria dei «pneumatici» o «spirituali», che st definivano la stirpe eletia dello Spi-
rito Santo {...) e il seme dei figli d'uomo (cf J. MENARD, L'Evangile selon Philippe, Louvain
1967, 95-97 e 220).

" Per le citazioni e la dimostrazione di questi asserti ¢f R. BODENMANN, Naissance d'une
exégese, 0.c., 199-207.232-234.236-237.312-315.

™ Giustino citao allude a Dn 7,13, in [ Ap. 51,9 (vedi alla fine di questa nota); 52, 3=WAaR-
TELLE 168 (I profeti annunziarono due venute del Cristo: la prima come uomo sofferente, la se-
conda quando dai cieli riapparira nella gloria con le sue schiere angeliche): Dial. 14,8=BAC
326 (le parole profetiche accennarono sia alla prima venuta di Cristo sia alla sua seconda ve-
nuta, quando si presentera con gloria sulle nubi); 31,1=BAC 350 (come figlio d'uvomo infatti
verra sulle nubi, in compagnia dei suoi angeli, come rivelo Daniele); 31 3=BAC 351 (citazio-
ne di Dn 7,13 facente parte di un pilt ampio passo Dn 7.9-28, riportato in Dial. 31,2-7);
32,1=BAC 352 (opinione di Trifone sul «figlio dell’'uomo» citata sopra alla nota 170);
76,1=BAC 437 (vedi sopra nel testo): 79.2=BAC 444 (come dice Daniele, colui che come figlio
d’'womo fu presentato all’Anziano dei giorni e a cui fu dato ogni regno nei secoli dei secoli);
86.1=BAC 456 (le Scritture dimostrano che il Cristo dopo essere stato crocifisso, tornera di
nuovo glorioso); 110,2=BAC 493 (sono annunziate due venute di Cristo: una senza gloria e
senza onore; la seconda, nella quale verra con gloria dai cieli); 120 4=BAC 511 (Gesu ¢ gia ve-
nuto una prima volta, e si spera che verra di nuove sulle nubi): 126,1=BAC 522 (inserito in una

367



del Cristo sulle nubi del cielo.”™ Inoltre con I'espressione «figlio d’'uomo» egli indi-
ca l’origine celeste e divina del Messia Gest."™ Ma allo stesso tempo deduce da que-
sto titolo un’altra connotazione cristologica e — indirettamente — mariologica: 1'u-
manita del Figlio e la verginita della Madre. L'immediato contesto & il seguente: il no-
stro Apologeta, per convincere il suo interlocutore Trifone che Cristo ¢ veramente Dio
e uomo, gli sottopone questa riflessione:

Se dunque sappiamo che in tante forme Dio'” si é manifestato ad Abramo, Gia-
cobbe e Mose, perché dubitare e non credere che egli, secondo la volonta del Padre
dell’universo, sia potuto nascere womeo per mezzo di una vergine, tanto piu che ab-
biamo molte Scritture, da cui é chiaramente possibile intendere che anche questo é
avvenuto per volere del Padre? (Dial. 75,4=BAC 437).

Quindi per togliere ogni motivo di incredulita riguardo alla nascita miracolosa e
all’origine divina del Cristo, ribadisce che esse sono testimoniate dalle Scritture e, co-
me prova, cita un dossier di loci profetici.' Il primo di essi & proprio Dn 7,13:

In effetti, quando Daniele definisce «come figlio d'uomo» colui che riceve il re-
gno eterno, non preannunzia forse questo stesso evento [ =la nascita verginale]? Il di-
re infatti «come figlio d’womo» indica che Egli [=Cristo] apparve e divenne uono,
pero dimostra che Egli non deriva da seme umano (Dial. 76,1=BAC 437).

Giustino, con fine tatticismo. acconsente col suo interlocutore giudeo nell’affer-
mare I'origine umana del Messia, ma subito sorpassa questo livello e si eleva alla
sfera del divino. Nella nascita verginale si manifesta la duplice natura del Cristo:
umana ¢ divina. Egli infatti si fa uomo, ma la sua provenienza ¢ celeste. perché non

serie di vari appellativi cristologici: Chi é costui che é chiamato (...) «come figlio d'uomo» da
Daniele?).

Si discute infine sulla fonte di / Ap. 51 9=WARTELLE 166 (questo studioso cita in nota, ol-
tre a Dn 7,13, anche Zc 14.5; cf Gd 14; M1 25.31): per alcuni € una citazione di Dn 7,13-14
«conflata» con quella di Mr 25,31 (cf ad es. O. SKARSAUNE, The Proof from Prophecy, o.c.,
88): per altri essa deriva da uno scritto (apocrifo?) di Geremia (cf ad es. R. BODENMANN, Nais-
sance d'une exégese, 0.c.. 46-48, nota 109). Ecco comunque il testo: Ascoltate cio che ha det-
to il profeta Geremia riguardo al fatto che sarebbe ritornato dai cieli con gloria. Le parole so-
ne le seguenti: « Ecco come figlio d’womo giunge sopra le nubi del cielo e i suoi angeli con lui».

% Cf — tra quelli citati nella nota precedente — [ Ap. 52.3; Dial. 14.8; 31,1: 86,1; 110,2;
120.4: cf inoltre 1 Ap. 51.9 (passo discusso per la sua fonte: Dn o uno scritto — apocrifo? — di
Geremia). Per il cap. 31, ove € citato I'ampio brano di Dn 7,9-28 cf le osservazioni di E. DaL
CovoLo, «Regno di Dio» nel Dialogo di Giustino con Trifone Giudeo, in «Augustinianum» 28
(1988) 116-119 [tutto I'art. pp. 111-123].

La terminologia delle due venute di Cristo & costantemente ispirata a citazioni bibliche: ¢f
O. SKARSAUNE, The Proof from Prophecy, o.c.. 154-156.

" Cf Dial. 76,1; 79,2: 126.1. Con questa finalita apologetica, tale espressione & citata an-
che in Acra Petri (Verc.) 24, ed. L. Vouax, Les Actes de Pierre, Paris 1922, 370,

77 Si tratta di Dio-Verbo, come si deduce dal contesto. «Il riferimento & alle teofanie del
Vecchio Testamento; Giustino & il primo autore della letteratura cristiana antica ad attribuirle al
Verbo. Convinto che Dio Padre, per la sua natura trascendente, non potesse né apparire né par-
lare ad alcuno, a pit riprese sostiene che ai patriarchi ¢ apparso il Verbo di Dio, il quale poi si
¢ incarnato nel seno della Vergine»: G. OTRANTO, Esegesi biblica e storia in Giustino, o.c.,
176; cf anche B. KominiaK, The Theophanies of the Old Testament in the Writings of St. Justin
(The Catholic University of America. Studies in sacred Theology. 2nd Series 14), Washington
1948,

'™ Sono in ordine: Dn 7.13; 2,34: 5 53.8; Gn 49,11 citati in Dial. 76,1-2; probabilmente vi
¢ anche un’allusione a Sal 109(110),3 in Dial. 76.7. Lo sfondo pitt ampio comunque & sempre
quello della profezia sull’ Emmanuele (/s 7,14).

368



deriva da seme umano; il modo eccezionale della sua generazione — verginalmente,
senza concorso maschile — denota la sua divinita.

E ancora interessante sottolineare che, per la prima volta nella letteratura cristia-
na, dall’espressione «figlio d’uomo» si deduce esplicitamente I'umanita di Cristo.'”
Una ulteriore conferma ci ¢ offerta da un altro passo, ove Giustino, riflettendo ap-
punto su questo titolo usato da Gesil, ne evidenzia nuovamente I'umanita e ne ri-
chiama la nascita verginale:

[11 Cristo] nei suoi discorsi, quando parlava della sua futura passione diceva: «E
necessario che il Figlio dell uomeo soffra molto, sia riprovato dai farisei e dagli scri-
bi e sia crocifisso e il terzo giorno risorga»."" Chiamava dunque se stesso «Figlio
d’'uomo» sia a motivo della sua nascita per mezzo della vergine, la quale discende-
va, come ho detto prima, dalla stirpe di Davide, di Giacobbe, di Isacco, di Abramo;
sia perché lo stesso Adamo fu padre anche di quelli che ho elencati, dai quali Maria
traeva l'origine (Dial. 100,3=BAC 478).

Nella nascita verginale di Cristo ¢ dunque racchiuso il dogma della natura uma-
na e divina del Salvatore."™

10) Altre profezie collegabili con la nascita verginale.

Accenno ora ad altre profezie veterotestamentarie, interpretate anche in senso
messianico, presentate nel contesto della nascita verginale, ma che non sono utilizzate
direttamente ed esplicitamente da Giustino per tale argomento:

a) Sal 131(132).11b (secondo la LXX): Il frutto delle tue viscere (koilias) io met-
tero sul trono. 11 salmista rievoca la divina promessa giurata a Davide tramite il pro-
feta Natan (cf 2 Sam 7.12) e I'autore di Ar 2.30 la richiama nel discorso di Pietro: Die
gli [=Davide] aveva giurato di far sedere sul trono uno dal frutto dei suoi lombi
(osphuos). Si nota un’importante variante nel testo rispetto alla LXX: da koilia (ven-
tre) a osphiis (lombi). Questi termini alludevano anche agli organi generativi: il primo
prevalentemente a quelli femminili, il secondo a quelli maschili.™ Nel primo caso era
facile intravedere un argomento a favore della maternita verginale di Maria, con esclu-
sione dell’intervento dell’'uomo: tale sara appunto la spiegazione ad es. di Ireneo.'™
Nel secondo caso I'accenno ai «lombi» intendeva solamente sottolineare 1'origine
davidica del Messia. E precisamente cosi che lo interpreta il nostro Apologeta; "™ in-
fatti alla domanda di Trifone:

1" Come ricorda R. BODENMANN, Naissance d'une exégése, o.c., 234.

™ Mc 8,31 Le 9,22,

"' Con tale idea G. OTRANTO, Esegesi biblica e storia in Giustino, o.c., 177 conclude il
commento a Dn 7,13 in Dial. 76,1,

52 Cf J. BEHM, sotto la voce Keilia, in Grande lessico del Nuovo Testamento, V, Brescia
1969. 664-665 ¢ 667; H. SEESEMANN, sotto la voce Osphiis, in ibid., VIII, Brescia 1972, 1387-
1388 ¢ 1390. Inoltre I'espressione «frutto del tuo ventre (koilias)» si trova anche nel racconto
della visitazione, in Lc 1,42,

" Cf Adv. Haer: 3,21,5, edd. A. ROUSSEAU - L. DOUTRELAU (SC 211). Paris 1974, 414-418,
e Dem. 36, ed. A. Rousseau (SC 406), Paris 1995, 143; cf anche Adv. Haer. 3,9.2; 3,10,4:
3,12.2:3,16,2: 3.21.,5, ed. cit., 104.128.180.290.414-416: Dem. 64, ed. cit., 176. Stessaidea in
TERTULLIANO, Adv. Marc. 3.20.6-7. ed. E. KRoyMANN (CChr.SL 1), Turnholti 1954, 535-536 (in
un testo latino ove leggeva «venter». Ma vedi anche nota seg.).

Per I'applicazione di Sal 131(132),11b a Maria, cf anche A. ROSE, Les Psaumes 44 et 131
dans la liturgie mariale, in A. M. TRiacCA - A. PisTo1A (edd.), La Mére de Jésus-Chrisi.... o.c.,
261-264.

™ Come pure TERTULLIANO, Carn. Chr. 21,7, ed. J.-P. MaHE (SC 216), Paris 1975, 298:

369



Come dunque dice la promessa a Davide che dai lombi (osphtos) di lui Dio su-
scitera per sé un figlio, gli stabilira il regno e lo fara sedere sul trono della sua glo-
ria?"™ (Dial. 68,5=BAC 425),

Giustino risponde che la profezia di Is 7.14: Ecco la vergine concepira & diretta
alla casa di Davide: dunque Isaia spiega: come si doveva verificare cio che Dio ave-
va rivelato a Davide in forma misteriosa.™ 1 testo di Sal 131(132),11 apparente-
mente poteva costituire una difficolta contro il concepimento verginale, per cui non
erano intervenuti i «lombi» maschili," ma il nostro Apologeta la supera brillante-
mente, anzi utilizza il versetto biblico per dimostrare la discendenza davidica del
Messia. Inoltre, inserendovi — nella risposta — il richiamo alla profezia di Is 7,14,
rafforza I'idea che il Cristo appartenga alla stirpe davidica, ma con una nascita ver-
ginale.

b) Is 9,5ab (secondo la LXX): un bambino (paidion) ci é nato, un figlio (uids) ci
¢ stato dato, sulle cui spalle ¢ il potere: un versetto profetico interpretato anche in
senso messianico.™ Per Giustino tale testo & una prova del fatto che il Cristo sareb-
be rimasto sconosciuto e sarebbe vissuto in incognito™ fino all’eta virile e tale pro-
va ¢ data dal passaggio — in una citazione non proveniente dalla LXX — da «bambi-
no» (paidion) a «giovinetto» (neaniscos, al posto di uids): & ancora ’esegesi corre-
lata con un testo non della LXX! Inoltre Giustino ritiene questo testo una profezia
della crocifissione, come risulta dal fatto che le «spalle» di questo giovinetto hanno
portato la «potenza della croce» (un aggancio con la parola-chiave «spalle»!):

Che il Cristo sarebbe rimasto nascosto agli altri uomini dal momento in cui nac-
que finché avesse raggiunto ['eta virile — cosa che avvenne — ascoltate cio che é sta-
to predetto su questo argomento. Ecco le parole: «un bambino ci é nato, un giova-
netto (neaniscos) ci é stato dato, sulle cui spalle é il potere»: segno della potenza

«ex lumbis Dauid, id est ex posteritate carnis eius»: cf anche ibid. 22,6, ed. cit., 300 (si vede che
aveva un testo diverso rispetto a quello della nota precedente). Piu tardi anche CipriaNo, Ad
Quirin. 11, 11, ed. R. WEBER (CChr.SL 3), Turnholti 1972, 44, cita questo verso salmico sotto
il titolo «Quod de semine David secundum carnem nasci haberet».

' Dal punto di vista della critica testuale O. SKARSAUNE, The Proof from Prophecy, o.c.,
104, ritiene il brano succitato una parafrasi di 2 Sam 7,12ss, probabilmente influenzata da Sal
131(132),11 e conclude che rispetto agli Asti & «hardly any direct dependence». Precedente-
mente E. Massaux. Influence de I'Evangile de saint Matthieu sur la littérature chrétienne
avant saint Irénée. Réimpression anastatique présentée par F. NEIRYNCK. Supplément: Biblio-
graphie 1950-1985 par B. DEHAND-SCHUTTER (Bibliotheca Ephemeridum Theologicarum Lo-
vaniensium 75), Leuven 1986 [la 1* ed. & del 1950], 559-560), scrive che esso «forse» deriva da-
gli Ati, a meno di ammettere che il nostro Autore si riferisca ad una tradizione che riporta Sal
I31.11 nella forma che si legge negli Atiz J. A. DE ALDAMA, Maria en la patristica, o.c., 110
ipotizza che in una recensione rabbinica del Sal 131,11 si leggesse gia il termine «lombi» (co-
me in Az 2.30) e che il testo si pud spiegare per una contaminazione con 2 Cr 6.9,

" Dial. 68,6=BAC 426, citato alla precedente p. 354.

" Cf J. A. DE ALDAMA, Maria en la patristica, o.c., 110,

' Cf A. PENNA, fsaia, o.c., 118-121 (con bibliografia); H. WILDBERGER, Jesaja. I; Jesaja 1-
12, 0.c., 388-389.

" Su questo tema cf anche Dial. 8.4 e 49.1: il Cristo non sarebbe stato conosciuto come
Messia finché non fosse venuto Elia e lo avesse unto: cf O. SKARSAUNE, The Proof from
Prophecy, o.c.. 146 e 195-198: cf anche P. PRIGENT, Justin et 'Ancien Testament, o.c., 279-
285; D. L. W. BARNARD, Justin Martyr, o.c., 46-47.

370



della croce, sulla quale, crocifisso, appoggio le spalle (...). come si dimostrera piu
chiaramente continuando il discorso™ (1 Ap. 35,1-2=WARTELLE 144).

Il richiamo alla nascita'™ & presente sia nella frase: dal momento in cui nacque
(che precede immediatamente la citazione), sia nel contesto anteriore (Dial. 33-34)
che riportava le pmkzi‘. dils 7.14 (la verginc che concepisce I'Emmanuele) e di Mic
5,1 (Betlemme sara il luogo della nascita del Messia) e il loro avveramento.

¢) Mic 5,1 (secondo la LXX) predice che da Betlemme uscira colui che deve es-
sere il dominatore in Israele.” Questo testo fu interpretato come un oracolo messia-
nico sia dalla tradizione ebraica sia da quella cristiana: gia gli evangelisti indicano
Betlemme come patria del Messia, richiamandosi appunto al vaticinio di Michea.™
Giustino cita questa profezia due volte, riportando letteralmente " il testo di Mr 2,6.
Una prima volta la inserisce nel contesto delle profezie sulla nascita del Messia per
dimostrare che Cristo, nato a Betlemme, 1’aveva realizzata:

Ascoltate ora come Michea, un altro profeta, predisse in quale parte della terra
doveva nascere: «E tu Betlemme, terra di Giuda, non sei affatto il piit piccolo tra i ca-
poluoghi di Giuda: da te uscira infatti un condottiero che pascera il mio popolo». Be-
tlemme & un villaggio nella regione dei Giudei, distante 35 stadi da Gerusalemme: ivi
nacque Gesi Cristo, come anche voi potete apprendere dal censimento avveniuto sot-
to Quirinio, il vostro primo procuratore in Giudea (1 Ap. 34,1-2=WARTELLE 144).

Una seconda volta egli-cita questa profezia per assicurare che i Magi venuti ad
adorare il Cristo si recarono a Betlemme, perché ivi doveva nascere il Messia, come
aveva vaticinato Michea (cf Dial. 78.1=BAC 441). Giustino si mostra dunque preoc-

W Cfin / Ap. 55.2.

¥ P PRIGENT, Justin et I"Ancien Testament, o.c., 279-285 esamina tale testo di Giustino ¢ a
p. 280 formula I'ipotesi che il nostro Autore abbia utilizzato una raccolta di profezie sulla na-
scita di Cristo. come si pud dedurre da un passo analogo di IRENEO, Adv. Haer. 4,33,11, edd. A.
ROUSSEAU - B. HEMMERDINGER - L. DOUTRELAU - CH. MERCIER (SC 100%%), Paris 1965, 830,
ove sono citate Is 7.14 € 9,5 ¢ Ger 17.9 (LXX): ¢ un uomo: chi lo conoscera?. e proprio que-
st'ultimo passo di Ger avrebbe dato il «leit-motif» introduttivo: nessuno lo conoscera, finché
non sia arrivato alla piena maturita come uomo.

" Per uno studio sul testo di Mic 5,1-5, cf B. RENAUD, La formation du livre de Michée.
Tradition et actualisation (Etudes Bibliques), Paris 1977, 219-254; E. Testa, Componimento
midrashico di Mic 4,1-5,14+7,8-20, in AANV.. [l messaggio della salvezza, IV, o.c., 507-512;
H. W. WoLrr, Dodekapropheton. 4. Micha (Biblischer Kommentar Altes Testament, Bd X1V/4),
Neukirchen 1982, 100-122. Cf anche J. COPPENS, Le messianisme roval, o.c., 85-88.

1 Cf Mt 2,5-6 ¢ Gv 7,42. Per le citazioni riguardanti la tradizione ebraica e quella cristia-
na cf F. CEUPPENS, De prophetiis messianicis, o.c., 353-354 e E. TESTA, [ salvatori apocalittici
di Israele: la Partoriente e il suo Nato (Mi 4,14-5,4a.4b-6), in «Marianum» 40 (1978) 39-40,
che ricordano per la tradizione ebraica i testi talmudici del II-111 sec. (Pesahim 51.c.1 e Neda-
rim 39,¢.2) e pit tardi quelli medievali di Rashi e di Kimhi: per quella cristiana, oltre ai testi
evangelici e a Giustino, cf anche TERTULLIANO, Adv. [ud., 13.2, ed. E. KROYMANN (CChr.SL 2),
Turnholti 1954, 1384; EuseBlo, Dem. evang. 2,3,148 [=2,4,51, in PG 22,153], ed. I. A. HEIKEL
(GCS 23). Leipzig 1913, 87; CIRILLO DI GERUSALEMME, Catech. 11,20 (PG 33.716AB): Glo-
VANNI CRISOSTOMO, Hom. in Natalem Christi diem 2 (PG 56,390D).

" In I Ap. 34,1 e in Dial. 78,1. Per una sinossi tra il testo di Giustino, di M1 e di Mic (se-
condo la LXX) cf E. MassAux, Influence de I'Evangile de saint Matthieu, 0.c., 496 ¢ O. SKAR-
SAUNE, The Proof from Prophecy, o.c.. 119. 11 nostro Apologista omette perd intenzionalmente
I'ultima parola della citazione malteana riguardante Israele, in quanto ora il nuovo popolo di
Dio & la Chiesa.

371



cupato non solo di riportare la profezia, ma anche di comprovarne la realizzazione
storica."

d) Altre profezie non sono state interpretate direttamente in funzione della nasci-
ta verginale da Giustino, anche se forse alcune di esse erano gia state inserite a que-
sto scopo nella raccolta dei testimonia, o almeno saranno reinterpretate in questo
senso, come dimostra la utilizzazione fattane da altri autori. Ne ricordo due in parti-
colare:

1. 15 28.16 (cf anche / Pt 2,6): «Pietra angolare»: " espressione citata da Giusti-
no come un restimonium lapidis messianico,'” ma senza particolari interpretazioni per
la nascita verginale, come suggerira invece esplicitamente Ireneo.'

2. Is 66,7: Prima di provare le doglie ha partorito, prima che le venissero i dolo-
ri del parto ha partorito un maschio:" era probabilmente una testimonianza della na-

" Per questo preferisce citare il vangelo di Matteo: ¢f E. MASSAUX, Influence de ' Evangi-
le de saint Matthieu, o.c.. 496 e 525, pii ampiamente 465-570; cf anche A. J. BELLINZONI, The
Gospel of Matthew in the Second Century. in «The Second Century» 9 (1992) 239-242 su Giu-
stino [tutto I"art.: pp. 197-258]. Cf anche W. D. K&HLER, Die Rezeption des Matthéiusevange-
liums in der Zeit vor Irendus (Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament 2/24),
Tiibingen 1987, 161-265.

Molto minore ¢ la presenza degli altri evangelisti: per Marco cf C.-J. THORNTON, Justin
und das Markusevangelium, in «Zeitschrift fiir die neutestamentliche Wissenschaft» 84 (1993)
93-110; per Luca cf CH.-B. AMPHOUX, Les premiéres éditions de Luc. 11: L’ histoire du texte au
Il siécle, in «Ephemerides Theologicae Lovanienses» 68 (1992) 38-48 [particolarmente pp.
38-41: Les citations de Justin]; per Giovanni cf la nota 43,

Alcuni studiosi perd pensano che Giustino — pill che ai vangeli «canonici» nella redazione
oggi conosciuta — si ricolleghi a una fonte scritta (o a pi fonti scritte) che raggruppavano per
tematiche le parole di Gesu: piccoli capitoli come unita che circolavano in modo indipendente
¢ che avevano forme e caratteristiche testuali differenti: probabilmente erano tradizioni cate-
chetiche (come ad es. si puo arguire da / Ap. 14-17): cf P. PRIGENT, Les citations des évangiles
chez Justin (Apologie 14-17), in AA.VV., Lectures anciennes de la Bible (Cahiers de «Biblia Pa-
tristica» 1), Strasbourg 1987, 137-151 [particolarmente p. 149]; precedentemente cf M. MEEs,
Form und Komposition der Herrenworte in Justin, Apol. 1,15-17, in «Augustinianum» 17
(1977) 283-306: con sfumature diverse cf anche A. J. BELLINZONI, The Savings of Jesus in the
Writings of Justin Martvr (Supplements to «Novum Testamentum» 17). Leiden 1967; L. L.
KLINE, Harmonized Sayings of Jesus in the Pseudo-Clementine Homilies and Justin Martyr, in
«Zeitschrift fiir die neutestamentliche Wissenschaft» 66 (1975) 223-241. Qualche critica ver-
0 queste posizioni & stata avanzata da G. STRECKER, Eine Evangelienharmonie bei Justin und
Pseudoklemens?, in «New Testament Studies» 24 (1978) 297-316.

" Per un’analisi su questo testo cf H. WILDBERGER, Jesaja. I11: Jesaja 28-39. Das Buch, der
Propher und seine Botschaft (Biblischer Kommentar Altes Testament, Bd X/3), Neukirchen
1982, 1063-1082: su fy 28,14-22: Der Eckstein auf dem Zion (con bibliografia a p. 1063).

""In Dial. 1144 e 126,1=BAC 501 e 522. Su queste citazioni cf J. A. bE ALbamA, Maria
en la patristica, o.c., 113 e 136-137 (afferma a p. 137: «8. Justino vio ya la concepcién virgi-
nal en Dan 2,34, todavia no en /s 28,16»): O. SKARSAUNE, The Proof from Prophecy, o.c.. 125-
126. Si vedano pero le precisazioni di E. NORELLL, Avant le canonique et I'apocryphe: aux ori-
gines des récits de la naissance de Dieu, o.c. alla precedente nota 129, a proposito dei florile-
gi sulla nascita verginale gia esistenti dalla fine del I secolo d.C.

" Cf in Adv. Haer. 3.21,7, edd. A. Rousseau - L. DouTreLAu (SC 211), Paris 1974, 420,
cosi commenta la citazione: «uti non ex uoluntate uiri, sed ex uoluntate Dei (¢f Gv 1,13) aduen-
tum eius qui secundum hominem est intellegamus».

' Su questo versetto cf C. WESTERMANN, Isaia (capp. 40-66), o.c., 497-498; A. PENNA,
Isaia, o.c., 625.

372



scita verginale, come si deduce da Ireneo che la utilizza appunto in tale senso.” Giu-
stino cita questa profezia,” ma omette il riferimento alla nascita verginale: un indi-
zio perd di questa originaria interpretazione ¢ forse ricavabile dalle parole introdut-
tive alla citazione stessa: Giustino allude al mistero della nostra nuova nascita (1€s
pdlin ghenéseos): * questa € stata possibile con la venuta del Cristo.

Conclusione

Giustino si richiama alle profezie veterotestamentarie e ne presenta la realizza-
zione in Cristo: egli vuole sottolineare la continuita tra I'AT e il NT, e dimostrare
che alcuni vaticini — interpretati in senso messianico — si potevano comprendere in
tutta la loro ricchezza e vastita di significato, quando erano riletti alla luce di Cristo.*”
Anche la missione e la figura della divina Madre erano avvolte dalla penombra degli
oracoli profetici dell’ AT:* con un attento sguardo di fede™ e con una raffinata tec-
nica esegetica®® il nostro Apologista riesce a penetrare in questa penombra e a sco-
prirvi veritd arcane e misteriose. Una vergine madre, portatrice di speranza per il
mondo, era stata prefigurata e preannunciata nell’antica storia del popolo eletto: ora
i cristiani potevano contemplarla in Maria, colei che era la «vergine» per antono-
masia.

Giustino rappresenta una tappa importante per la mariologia — da lui incorporata
e subordinata alla cristologia — in particolare per quanto riguarda il problema della

0 Cf in Dem. 54. ed. A. Rousseau (SC 406), Paris 1995, 162 [anche se il testo armeno dif-
ferisce leggermente da quello della LXX: cf ivi, p. 313]. Dopo la citazione, Ireneo annota: «il
profeta proclama cosi il carattere inatteso della nascita dalla Vergine».

M In Dial. 85,8=BAC 455 (il testo & compreso nella pitt ampia citazione di /s 66,5-11 in
Dial. 85.7-9).

2 Dial. 85.7=BAC 455. Per maggiori dettagli ¢f P. PRIGENT, Justin et I'Ancien Testament,
0.c., 101-102; O. SKARSAUNE, The Proof from Prophecy, o.c., 453,

] valore argomentativo delle profezie era gia stato addotto dall’evangelista Matteo [cf G.
DANIELL Significato di «profezia messianica» presso san Matteo, in AA.VV., Il Messianisno,
0.c., 219-231; R. H. GUNDRY, The Use of the Old Testament in St Marthew's Gospel (Supple-
ments to Novum Testamentum 18), Leiden 1967], seguito in questo da Giustino [cf E. Mas-
SAUX, Influence de I'Evangile de saint Matthieu, o.c., 509-510 e 569-570; J. A. DE ALDAMA,
Maria en la patristica, 103; cf anche precedentemente W, BousseT, Die Evangelienzitate Ju-
stins des Mirtyrers in ihrer Well fiir die Evangelien-kritik von neuem untersuchr, Gottingen
1851, 33]. In generale sul valore apologetico delle profezie messianiche cf precedente nota 31.

™ Cf A, SERRA, sotto la voce: Bibbia, in S. DE FIores - S. D1 Meo (edd.), Nuovo Diziona-
rio di Mariologia, Cinisello Balsamo (Milano) 1985, 302.

¢ Una fede che aveva gia caratterizzato la vita di Maria: cf G. .. MULLER. Narto dalla ver-
gine Maria, o.c., 84: «Dal cuore della sua [=di Maria] fede che risponde, Dio assume |'esser-
uomo in Maria, cioé nella sua corporeita personale e reale. Dall’intima profondita della sua
fede personale, il suo diventare madre si fa evento all’interno della sua corporeita e non all’in-
verso. Cosi ella & la madre del Signore per mezzo della sua fede prodotta dallo Spirito Santo»,
e anche noi «possiamo infine intendere la nascita di Gesu per opera dello Spirito come un even-
to che pud essere colto solo nella fede, e che nella maternita verginale di Maria diventa il sim-
bolo reale della sua autocomunicazione storica nell’essere uomo di Gesu» (ivi. 84 [corsivo nel
testo]).

M Per percepire le sfumature e la profondita delle citazioni bibliche occorre considerarle an-
che nel richiamo, nell’intreccio e nella composizione delle varie sezioni sia dell’Apologia sia
del Dialogo: questo risulta pit chiaramente da una lettura continuata di queste opere.

373



verginita di Maria, tanto che «i difensori successivi della nascita verginale si sono in
ogni caso ancor sempre serviti dei suoi argomenti, e percid sono rimasti direttamen-
te o indirettamente dipendenti da lui... Per lui stesso ¢ sufficiente che il parto vergi-
nale — come egli oppone ai giudeo-cristiani — rappresenti una verita biblica, che co-
me tale, a priori, non tollera dubbio alcuno».*” Le numerose e chiare profezie, se-
condo il nostro Apologista, inducono ad accogliere la verita di fede sul concepimento
verginale di Cristo: Come possiamo esitare a credere che egli [ Cristo] abbia potuto
nascere come uomo per mezzo della vergine, secondo la volonta del Padre dell 'uni-
verso, quando abbiamo tali e tante Scritture da cui é lecito capire chiaramente che
anche questo ¢ avvenuto secondo la volonta del Padre? (Dial. 75,4=BAC 437).

* H. vON CAMPENHAUSEN, Die Jungfrauengeburt in der Theologie der alten Kirche, Hei-
delberg 1962, 235.25. trad. it. nella citazione di G. SOLL, Storia dei dogmi mariani, Roma 1981,
66.

374



