IL CONVITTO ECCLESIASTICO
DI S. FRANCESCO D’ASSISI*

La sua fondazione'

Mario Rossino

Fino agli inizi del periodo postconciliare il Convitto ecclesiastico di S. Francesco
d’ Assisi, divenuto poi? «della Consolata», era nella diocesi di Torino una delle pin
caratteristiche tra le istituzioni finalizzate alla formazione del clero.

Il prestigio di questa istituzione rimane legato al notevole contributo dato a suo
tempo per I'introduzione in Piemonte, e attraverso il Piemonte nell’intera Francia,
della teologia morale di S. Alfonso,* come pure a personalita sacerdotali di prim’or-
dine. che in esso hanno operato, o si sono formate. Basti pensare a S. G. Cafasso e al
suo alunno e figlio spirituale S. G. Bosco; a cui si dovrebbe aggiungere un lungo
elenco di sacerdoti esemplari per santita e zelo pastorale, cominciando dall’ Allama-
no, nipote del Cafasso ed egli pure per lunghi anni rettore del Convitto ecclesiastico.

Delle complesse vicende di questa istituzione, il titolo del presente contributo
precisa ’ambito di interesse: intendo limitarmi a presentare gli atti decisivi che por-
tano alla fondazione del Convitto.

11 Convitto ecclesiastico di S. Francesco d’Assisi nasce per far fronte ad una si-
tuazione di emergenza creatasi in Torino con I'istituzione delle conferenze di teolo-
gia morale.!

La frequenza a questi corsi teorico-pratici di teologia morale era di fatto obbliga-

* Per le abbreviazioni usate in questo contributo, vedi p. 472.

' 11 presente contributo fa parte di una pilt ampia ricerca dattiloscritta, dal titolo: «Gli inizi
del Convitto ecclesiastico di S. Francesco d” Assisi in Torino». E una ricerca, che tenta di rico-
struire la storia dei primi trenta anni (1817-1848) di vita di questa istituzione, e si articola co-
me segue:

cap. I: La nascita del Convitto ecclesiastico di S. Francesco d’ Assisi in Torino.

cap. II: I protagonisti della nascita del Convitto ecclesiastico di S. Francesco d’ Assisi.

cap. III: 1l consolidamento del Convitto ecclesiastico di S. Francesco d”Assisi.

cap. IV: La vita nel Convitto ecclesiastico di S. Francesco d’ Assisi.

cap. V: L'ideale sacerdotale a cui si ispira e a cui forma il Convitto ecclesiastico di S. Fran-
cesco d’ Assisi.

cap. VI: La rilevanza del Convitto ecclesiastico di S. Francesco d’Assisi nell’ambiente
ecclesiale torinese del tempo.

cap. VII: Il Convitto ecclesiastico di S. Francesco d” Assisi tra consensi e persecuzioni.

! E precisamente in seguito alla permuta del convento della Consolata con il fabbricato
di S. Francesco d’Assisi tra il Municipio di Torino ed il Collegio-Convitto ecclesiastico di
Torino avvenuta con atto notarile il 18.1.1872.

Per tutta la pratica cf A.S.C. Convitto ecclesiastico I,

3 Cf J. GUERBER, Le ralliement du clergé frangais a la morale liguorienne, Rome 1973,

1 Per una conoscenza pill approfondita delle conferenze di teologia morale, cf M. RoSSINO,
Le conferenze di teologia morale in Torino: cenni storici, in «Quaderni del Centro studi
C. Trabucco» n. 21 (1995) 7-33.

451



toria per i sacerdoti che intendevano venire abilitati all’amministrazione del sacra-
mento della penitenza e all’attivita pastorale, specialmente parrocchiale.

Di conseguenza ogni anno giungeva nella capitale da ogni parte della diocesi di
Torino, ma anche del Piemonte, un numero rilevante di giovani ecclesiastici, che,
non potendo contare su nessuna struttura idonea ad ospitarli, erano costretti a trova-
re alloggi di fortuna, con una serie di disagi e rischi intuibili.

Il problema era da tempo conosciuto, dibattuto, sofferto, ma non si era mai giun-
ti a nulla di concreto.

In questo stato di cose prende il via I'iniziativa dei teologi Pio Brunone Lanteri e
Luigi Fortunato Guala.*

1. I documenti di fondazione del Convitto

I documenti che richiedono e ottengono 1’ autorizzazione all’apertura del Convit-
to ecclesiastico sono tutti scritti tra il novembre 1816 e I"agosto 1817, a Restaurazione
sociale e politica ormai ben avviata. Alcuni documenti sono di origine lanteriana. I
memoriale risolutivo reca perd la firma del solo Guala.

1.1. Documenti di origine lanteriana

a) Il «Memoriale»

Il primo di essi ¢ un «Memoriale» redatto dal Lanteri® e il cui destinatario & Mons.
Emanuele Gonetti,” Vicario Capitolare della diocesi di Torino nel periodo di vacanza
tra la morte di Mons. Giacinto della Torre (1814) e la nomina di Mons. Colombano
Chiaverotti (1818).

* Il ristretto spazio concesso non consente di soffermarsi sulla figura di questi due promo-
tori del Convitto, quanto sarebbe necessario per una pit completa presentazione delle stesse vi-
cende della fondazione.

Per una conoscenza pit approfondita della figura del Lanteri sono utili: P. GastaLpI, Del-
la vita del Servo di Dio Pio Brunone Lanteri, fondatore della Congregazione degli Oblati di
Maria Vergine, Torino 1870: T. PIATTI, Un precursore dell’Azione Cattolica. Il servo di Dio
Pio Brunone Lanteri, Apostolo di Torino, fondatore degli Oblati di Maria Vergine, Torino 1926;
Positio, in particolare pp. VI-XXI: P. CALLIARL, Pio Brunone Lanteri. Carteggio, 5 voll., Tori-
no 1975-76: In., Il venerabile Padre Pio Bruno Lanteri (1759-1830), fondatore degli Oblati di
Maria Vergine, nella storia religiosa del suo tempo, 5 voll., Pinerolo 1978 (dattiloscritti e in ste-
sura non ancora definitiva).

Per il Guala non esiste nessuna biografia, se non quanto si pud raccogliere dall’insieme
della ricerca di cui alla nota 1. 8i pud comunque ricordare che nasce a Torino il 14.10.1775;
compie i suoi studi teologici all’universita di Torino e consegue la laurea il 1.3.1796; viene or-
dinato sacerdote il 16.2.1799 nella cappella dell’ Arcivescovado da mons. Buronzo del Signo-
re; nel settembre del 1807 comincia ad interessarsi degli esercizi spirituali al santuario di S.
Ignazio sopra Lanzo; & nominato rettore della chiesa di S. Francesco d’ Assisi e direttore della
congregazione degli Artisti il 16.10.1808; & teologo collegiato il 6.10.1814; & capo di confe-
renza di teologia morale il 16.12.1814; dall’8.8.1817 & responsabile del Convitto ecclesiastico
di S. Francesco d’ Assisi; ne diventa ufficialmente rettore il 4.6.1823; muore il 6.12.1848,

® Testo completo in Appendice 1.

7 Per note biografiche su Emanuele Gonetti, n. a Cirié (Torino) il 24 dicembre 1737 em. a
Torino il 28 gennaio 1823, cf Carteggio Lanteri, III, p. 285.

452



La data di composizione va collocata nel novembre-dicembre 1816, in quanto il
documento risulta essere dell’anno 1816 e parla della «Congregazione degli Oblati di
Maria eretta in Carignano», erezione avvenuta con decreto del Vicario Capitolare
Mons. Gonetti in data 13 novembre 1816.*

In questo «Memoriale» il Lanteri chiede di poter stabilire in Torino la Congrega-
zione degli Oblati di Maria Vergine da poco istituita in Carignano, affidandole, tra
I"altro, la gestione di un Convitto per i giovani ecclesiastici, che frequentavano le
conferenze di teologia morale.

Questa richiesta, elemento centrale e caratterizzante del documento in oggetto, &
accompagnata da una serie di considerazioni, che ne precisano le caratteristiche e la
finalita.

Punto di partenza & la convinzione circa |’efficacia educativa e moralizzatrice del-
la religione; efficacia resa ancora pit incisiva dalla pratica degli esercizi spirituali e
della confessione:

«Il mezzo pit proprio per migliorare i costumi e mantenere tranquilli i Popoli non
havvi dubbio essere la Religione. Fra le pratiche di essa in tempi di tanta immoralita
e di tanta scarsezza di ministri zelanti, e prudenti, per necessita bisogna preferire
quelle che pil energiche sono e piu pronte ed adattate ai popoli.

Una di queste & il dare opportunamente pubblici Esercizi, ['altra di promuovere sem-
pre pit la frequenza della confessione sacramentale».”

Ma, proprio per queste attivita pastorali, a cui il popolo risponderebbe,

«mancano particolarmente gli ecclesiastici per essere questa una occupazione trop-
po penosa, e faticosa, come pure perché mancano i necessari mezzi di sussistenza a
molti, che per lo zelo volentieri vi si consacrerebbero»."

Di qui la proposta di «estendere in Torino la Congregazione degli Oblati di Ma-
ria eretta in Carignano» "' che appunto ha come scopo:

— dettare pubblici Esercizi in qualunque citta e paese per migliorare i popoli;*

— confessare nella loro Chiesa per mantenere i costumi migliorati dai pubblici
Esercizi, offrendo

«con questo mezzo il comodo per confessarsi in qualunque ora alli cittadini d’ogni
condizione, ed impiego, ed anche ai forestieri, i quali coll’occasione che vengono
nella Citta, centro delle corrispondenze, cercano sovente di confessarsi, e si sa che
molti per mancanza di tale opportunita se ne ritornano con non minore loro rincre-

scimento che danno inconfessi»;"

* Positio, pp. 270-272.

* Positio, p. 203.

" Positio, p. 203.

' Si trattava per allora di una pia unione di sacerdoti secolari viventi in comunita, sotto la
direzione di un superiore, chiamato Rettore, senza il vincolo di alcun voto. Positio, p. 261. Cf
pure Enc. Catt., IX, 10.

12 C'¢ un riferimento esplicito all intensa attivita di missioni al popolo che caratterizza i pri-
mi anni della restaurazione.

«Lesperienza fece toccar con mano nelle diverse Diocesi del Piemonte specialmente da due
anni in qua li prodigiosi cangiamenti di popolazioni intiere, prodotti da questo mezzo»: Posi-
tio, p. 203.

Y Positio, pp. 203-204.

453



— assistere i malati «circa 5.000 annualmente escono guariti dagli ospedali»; il
basso popolo «ciog li servi, garzoni, artisti, eccetera»; i carcerati che «coltivati nella
Religione... diverrebbero amici di Dio, e... non pilt nocivi, ma utili sarebbero alla
societa»."

Iustrati questi tre obiettivi pastorali, ritenuti di per sé sufficienti a dimostrare
I"opportunita della presenza degli Oblati a Torino, vista la loro importanza ai fini re-
ligiosi e civili," si aggiunge (di passaggio) che uno degli scopi sarebbe anche «I’in-
segnamento pubblico, quando si crederi opportuno», e si arriva all’iniziativa che a noi
interessa maggiormente: un Convitto di novelli sacerdoti, le cui caratteristiche risul-
tano dalla descrizione dei vantaggi che da tale istituzione deriverebbero sia ai diret-
ti interessati, cioe i sacerdoti impegnati nelle Conferenze di teologia morale, sia ai su-
periori ecclesiastici.

Per quanto riguarda i primi, il Convitto risolverebbe una situazione di disagio e di
rischio per lo spirito ecclesiastico, dovuta alla necessita di trovare alloggiamenti di
fortuna; offrirebbe ospitalita a prezzo conveniente; lascerebbe liberi di scegliere la
Conferenza di morale che si preferisce: permetterebbe di coltivare la vita spirituale,
di esercitarsi nel ministero pastorale e di abituarsi ad una vita scandita da un regola-
mento che favorisca I'adempimento dei doveri sacerdotali senza dissipazioni.

Infatti:

«presenterebbe ai novelli sacerdoti tenuti tuttora allo studio della morale pratica e
costretti a dimorare in case secolari con pregiudizio dello spirito ecclesiastico, pre-
senterebbe dico, il comodo di una modica pensione a norma del seminario, che la
Congregazione erigerebbe a propria industria, ove essendo libero a ciascuno di re-
carsi alla Conferenza di morale dove piti gli piace potrebbero, quelli che lo bramas-
sero, esercitarsi al pulpito, al confessionale, in opere di cariti, e potrebbero ivi
ancora coltivarsi nello spirito con regolamento da approvarsi dal Superiore eccle-
siastico».'®

Vantaggi dal Convitto trarrebbero anche i superiori ecclesiastici, perché in primo
luogo verrebbe lasciata al Superiore ecclesiastico la liberta di approvare il regola-
mento dell’erigendo istituto'” e poi

«perché per via di esso avrebbe comodo il Superiore ecclesiastico di conoscere, e
prendere non solo, ma scegliere ancora li vice parrochi, e parrochi. potendo cosi
esperimentarsi 1"abilita, prudenza, zelo. indole, e virtd di ciascheduno; all’opposto
senza di esso svaniscono le speranze dei superiori e inutili si rendono le spese fatte
in un quinquennio per la gioventi».'

All’elenco di questi vantaggi, si aggiunge I'annotazione che ad un’opera del
genere avevano gia pensato i precedenti arcivescovi:

" Positio, pp. 203-204,

¥ «Con questi tre oggetti si viene dunque non solo ad impedire la dannazione eterna di mi-
gliaia e migliaia d’anime, ma si prevengono milioni di delitti... di modo che una tale Congre-
gazione sarebbe non solo utilissima pel bene spirituale delle anime, ma anche quasi necessaria
per la societa civile»: Positio, p. 204.

' Positio, p. 204,

7 Positio, p. 204,

™ Positio, p. 205.

454



«Convitto pertanto meritatamente gia progettato, e molto desiderato dalli Revdmi
nostri Arcivescovi Rora, Costa, e Della Torre»."

E un’affermazione questa, che il Memoriale non si preoccupa di documentare,
ma che trova eco anche altrove,” sebbene di questo progetto gli arcivescovi non par-
lino nei documenti, in cui trattano delle Conferenze di teologia morale.”

Tornando al documento in esame, illustrate le finalita della Congregazione degli
Oblati e quindi I’ utilita di poterla erigere in Torino, si viene al punto che

«sta nel trovare il modo di stabilirla, pel che sono necessari li soggetti, il locale, ed
i mezzi di sussistenza».

Qui interessa soprattutto la questione del locale, perché nel medesimo locale even-
tualmente assegnato alla Congregazione, si erigerebbe anche il Convitto. La richie-
sta € esplicita:

«Riguardo al locale, la parte del Convento e casa invenduta di S. Francesco d’Assi-

si sarebbe adattata».

Oggi & ormai profondamente modificato e praticamente irriconoscibile I'edificio
originariamente richiesto per il Convitto. Verso la fine del secolo scorso, in conco-
mitanza con 1"allargamento di alcune delle vie adiacenti si & infatti proceduto all”ab-
battimento e alla ricostruzione su un’area piu arretrata di buona parte dell’isola di
S. Francesco.”

Nel tempo stesso che si avanza la richiesta, non si nascondono le difficolta che vi
si potrebbero opporre. Si cerca percid di prevedere almeno due possibili obiezioni.

Innanzitutto

«Potrebbe qui opporsi primieramente, che il locale suddetto fu gia proposto per li
religiosi di S, Francesco».

E di fatto i francescani nel 1815 avevano avanzato richiesta in questo senso.”

* Positio, p. 205.

# 11 Chiuso, ad esempio, si esprime cosi:

«(Mons. della Torre, ndr)... proseguendo sempre ad adoperarsi per la educazione del clero,
scriveva il 7 luglio 1807 al ministro Portalis, voler egli porre nel convento della Consolata un
pensionato ecclesiastico per accogliervi i sacerdoti stranieri che venivano in Torino» (CHIUSO,
11, p. 264). Non indica pero la fonte da cui attinge tale notizia.

Anche il Frutaz parla dell’interessamento degli arcivescovi per la fondazione di un Convitto
in questi termini: «I giovani ecclesiastici che frequentavano tali conferenze vivevano privata-
mente in citta e taluni per difetto di mezzi conducevano una vita stentata ¢ poco decorosa allo
stato ecclesiastico. Per ovviare a simili inconvenienti gli Arcivescovi di Torino: Francesco Ro-
rengo di Rork (1768-1778), Vittorio Maria Costa di Arignano (1778-1796) ¢ Giacinto della
Torre (1805-1814) progettarono di creare una casa ove raccogliere quei giovani sacerdoti ab-
bandonati a se stessi, proprio mentre lavoravano al perfezionamento della loro formazione spi-
rituale, ma non poterono giungere a nessun risultato pratico» (Positio, p. 200). Ma neppure il
Frutaz di queste notizie riferisce la fonte. Nei medesimi termini si esprimono: C. BONA, Le
«Amicizie». Societa segrete e rinascita religiosa (1770-1830), Torino 1962, p. 312; G. UsSE-
GL10, Il teologo Guala e il Convitto Ecclesiastico di Torino, Torino 1948, p. 8.

3 Cf M. RossINo, Le conferenze di teologia morale in Torino: cenni storici, in «Quaderni
del Centro studi C. Trabucco» n. 21 (1995) 7-33.

2 Vedi Appendice 2.

2 Ecco lo scritto indirizzato al Re da P. Carlo Ignazio Brillada, Commissario de” Minori
Conventuali di S. Francesco della Provincia Regolare del Piemonte:

455



La prima obiezione non ¢ dunque infondata. I frati reclamano il Convento; se
venisse loro accordato. che accadrebbe?
Ecco la risposta:

«Si risponde, che se vi & probabilita, che questi vengano a risorgere, non s'intende di
fare veruna proposizione su questo locale. Da quanto perd si vocifera, li religiosi fi-
gli del convento suddetto si riducono a quattro o cinque al pid, e tutti quanti li Mi-
nori Conventuali nello Stato si riducono a 50 circa, dei quali buon numero per sanita,
vecchiaia, impieghi, non sarebbero piu in grado di rientrare in religione, e gli altri
basteranno forse appena per compire gli altri due conventi gia ad essi proposti di
Alba e Moncalieri, oltre la difficolta di fissare la dotazione necessaria per il Con-
vento di Torino» . *

Ma le voci raccolte non riferivano tutta la verita, come risulta da un altro scritto
dei minori conventuali indirizzato a non meglio identificati «Illustrissimi e Reveren-
dissimi Signori».*

«Se al ritorno del desideratissimo suo Sovrano e Padre, con tutta ragione esultano di con-
solazione e gaudio i Popoli del Piemonte, la Religione altresi riassume le vesti di sua giocon-
dita per riacquistato suo vero Protettore, ed i ministri del Santuario vengono assicurati nel libero
esercizio del loro ministero; Animato pertanto il Sottoscritto dalla piti umile e rispettosa figlial
confidenza, prostrato al trono della V.S.R.M. ardisce supplicarla a volersi degnare di ridonare
ai Religiosi Minori Conventuali del suo ordine, premurosi di occuparsi a gloria di Dio, e van-
taggio de’ prossimi la gia loro chiesa di S. Francesco della presente citta di Torino, col Convento
annesso per sua abitazione, almeno per alcuni individui, affine di poter colla maggior osse-
quiosa prontezza accorrere cogli altri superstiti all’esecuzione delle disposizioni, che verranno
emanate riguardo ai Regolari dalla V. R. Clemenza».

Archivio di Stato di Torino, Inventario 219, Regolari di diversi Paesi, Mazzo 21.

# Positio, p. 205.

# «Avendo il Padre Ministro Brillada Commissario de’ Minori Conventuali di S. Francesco
della Provincia Regolare del Piemonte da pitt mesi sono fatta presentare alla Reale Maesta del
nostro Sovrano una supplica per riavere la loro Chiesa e Convento di S. Francesco di questa citta
di Torino per quindi potere poi a norma delle determinazioni pontificie e sovrane, che furono e
si sarebbero emanate per la ripristinazione degli Ordini Regolari, procedere per la propria Re-
ligione Francescana Minor Conventuale in questo Stato: e medesimamente a quest oggetto da
alcuni degni personaggi... (e nominatamente dall'Tll.mo Sig. Marchese della Mara)... essendo-
sene parlato a §. R. Maesta, la quale ha a cio dimostrato ogni amorevolezza e condiscendenza
da effettuarsi a suo tempo: per cio ora il P. Giuseppe Antonio Schioppo dello stesso ordine (di-
morando altrove il sud. P. Commissario) si prende "ardire di esporre alle Signorie loro I1l.me
e Reverendissime, che se il detto Commissario in detta supplica non ha esposta alcuna sotto-
scrizione, a nome di alcuni religiosi, non & stato per mancanza di soggetti capaci e richiedenti,
come potrebbesi da alcuno essersi pensato, ma per non discostarsi dalle pontificie direzioni...».

Inoltre a togliere ogni pensiero che tra i Religiosi minori Conventuali non vi fossero soggetti
sufficienti, capaci e vogliosi di questo santo ripristinamento, lo stesso P. Giuseppe Antonio
Schioppo «... si avanza ad esporre alle Signorie loro Ill.me e R.me alcuni soggetti fra quali al-
cuni hanno positivamente dimandato al surriferito commissario, altri in altra maniera ester-
nandosi vogliosi, ed ardenti di rientrare nell’ordine e ripristinare i Conventi e |’osservanza e

sono gli
P. Bonaventura Fea P. Francesco Broceri
P. Francesco Ignazio Lastrico P. Eustacchio Arnaudi
P. Bonaventura Verdun P. Vittorio Bruno
P. Clemente Ferreri P. ... Savii
P. ... Carozzi P. ... Perod
P. Giovanni Battista Bocchi P. Luigi Auberti

P. Bonaventura Bruno

456



Inoltre alla difficolta tutt’ altro che teorica degli antichi proprietari espropriati e
attualmente interessati al ritorno,

«un’altra difficolta potrebbe addursi. cioé che la chiesa del locale suddetto & occu-
6
patar».

Questa difficolta trova pero piu facile risposta, innanzitutto perché per quanto
riguarda il locale

«gli Oblati di Maria non abbisognano di fare alcuna innovazione riguardo a detta
chiesa ed alloggio degli inservienti alla medesima: loro basta il permesso di Con-
fessare in essa».

E questo permesso

«¢ da sperarsi sarebbe volentieri accordato dal Rettore di essa, persuasi che questo
progetto sarebbe anzi secondato dal suo zelo».”

Il rettore della Chiesa di S. Francesco d’Assisi era il Guala.® Evidentemente il
Lanteri sapeva di poter contare sulla sua piena collaborazione; segno che il Guala
condivideva e perseguiva il medesimo progetto.”

La richiesta di avere come locale il Convento di S. Francesco in Torino non esclu-
de pero ipotesi subordinate, formulate in questi termini:

«In mancanza poi del locale suddetto forse potrebbe convenire quello della Conso-
lata, o di S. Lorenzo, o qualche altro mentre ve ne sono dei vacanti»."

11 Memoriale indirizzato al Vicario Capitolare si chiude pregandolo, in caso di
approvazione,

«di ottenere che sua Maesta voglia degnarsi di accordare per mezzo del Regio Apo-
stolico Economato agli Oblati di Maria la parte del Convento, e Casa invenduta di
S. Francesco d”Assisi in Torino, onde potersi fin dal principio del prossimo 1817
organizzare la suddetta Congregazione e Convitto»."

Ricapitolando brevemente il contenuto di questo articolato documento, si puo
concludere dicendo, che

Per amore della brevita si tralasciano altri non pochi che tuttora per la Dio grazia vanno oc-
cupandosi in coltivare la vigna del Signore tutti capaci, vogliosi e disposti a ripristinare I'os-
servanza nell’Ordine e con modo tutto acconcio, ed utile per i fedeli ne” loro nativi conventi e
patria...».

Archivio di Stato di Torino, Inventario 219, Regolari di diversi Paesi, Mazzo 21.

* Positio, p. 206.

7 Positio, p. 206.

* L'aveva nominato Mons. Giacinto della Torre in data 16.10.1808 con un decreto che
contiene, tra I'altro, espressioni molto lusinghiere sulla figura sacerdotale del Guala, che ha
33 anni di eta e 9 anni di ordinazione sacerdotale: «... de nove idoneo Rectore, eiusdem aeter-
nae salutis studioso providere volentes, oculos in te coniecimus, guem religiosa benignitas,
zelus animarum, sana docirina, facultas expedita apte, diserteque concionandi, sacerdotalis
gravitas, aedificans conversatio notorie commendant» (A.A.T.. Provvisioni semplici 1808,
foglio 380).

® Cf C. Bona, Le «Amicizie..., op. cit., p. 310.

* Positio, p. 206.

' Positio, p. 206.

457



«Proposta centrale della supplica ¢ I'estensione a Torino della Congregazione degli
Oblati di Maria che il Lanteri aveva recentemente fondato nella vicina Carignano; il
Convitto ¢ prospettato nella luce della Congregazione medesima, come uno degli
scopi che essa si proponeva di attuare nella Capitale piemontese, unitamente alla
predicazione degli Esercizi Spirituali, al ministero delle Confessioni, all’esercizio
della Carita cristiana negli ospedali e nelle carceri».”

Ma per gli sviluppi futuri del progetto ¢ opportuno notare che |'ultimo capoverso
di un’altra copia del documento appena esaminato™ reca la seguente postilla auto-
grafa del Guala:

«E subordinatamente accordare il medesimo locale al Superiore Ecclesiastico, a fine
di organizzare il Convitto suddetto. per cui li soggetti sopraddetti sarebbero sempre
disposti a cooperarvi» ™

Questa postilla, mentre attesta quanto il Guala sia coinvolto nei progetti del Lan-
teri, contiene una proposta che, anche se formalmente ¢ subordinata, praticamente &
alternativa alla prima, perché con la sua proposta il Guala mira a ottenere in primo
luogo I'istituzione del Convitto, e per di piu sotto la responsabilita del superiore ec-
clesiastico. La presenza degli Oblati a Torino non sarebbe pill necessaria all’esisten-
za del Convitto, dipendente in tutto e per tutto dal superiore ecclesiastico. Questa
postilla, che non risulta nella copia del «Memoriale» sottoposto al Vicario Capitola-
re, & comunque rivelatrice di cio che soprattutto sta a cuore al Guala, come gli svi-
luppi di questa vicenda dimostreranno.

b) Altri documenti

Non si sa se al «Memoriale» il Vicario Capitolare abbia dato risposta, né se abbia
inoltrato al Re la richiesta in esso formulata.

Ad esso comunque, nel periodo che corre tra la fine del 1816 e i primi mesi del
1817, fanno seguito due lettere preparate dal Lanteri, ma presentate, a quanto sembra,
dagli Oblati, probabilmente al Ministro degli Interni.

Gli originali di queste lettere non sono stati ritrovati.*

I1 loro contenuto non & sostanzialmente diverso da quello del Memoriale prece-
dente; variano pero alcuni particolari che ¢ utile rilevare.

* G. UsseGLIo, Il teologo Guala e il Convitto Ecclesiastico di Torino, Torino 1948, p. 11.

*AOMYV, S, L p. 250.

Nella Appendice 1 si ¢ fatto presente che del «Memoriale» esistono piu copie identiche, di
cui una postillata dal Guala.

* Positio, p. 206, nota 1.

* Pero I'A.O.M.V. possiede le minute autografe del Lanteri (A.O.M.V,, S. II, pp. 230-231)
e varie copie (A.O.M.V.,, S. 1, p. 289; S. 11, p. 230).

Ecco il testo della prima delle due lettere:

«Eccellenza

Alcuni Ecclesiastici consapevoli per esperienza del gran frutto, che producono gli Spirituali
Esercizij, avendo per una parte molte richieste di essi dalle popolazioni, ed altronde vedendo
con rammarico la mancanza degli operaj per tale oggetto, sono anziosi di unirsi in comunita sot-
to il titolo di Oblati di Maria Ssma Addolorata, onde con maggior facilita soddisfare per quan-
to loro sari possibile al desiderio de’ popoli, e formare eziandio altri soggetti per tal fine.

458



La prima delle due lettere riprende il tema del bene operato dagli esercizi spirituali
sulle popolazioni, e contemporaneamente il tema della mancanza di sacerdoti dispo-
nibili per tale attivita.*

Partendo da questa constatazione,

«Alcuni ecclesiastici... sono ansiosi di unirsi in comunita sotto il titolo di Oblati di
Maria SS.ma Addolorata» .

Essi sperano, che il Signore vorra benedire la loro intrapresa, mentre un numero sufficien-
te di Giovani Ecclesiastici, che attualmente sono impazienti di entrare in qualche Comuniti
Religiosa, sono gia disposti ad aggregarsi a questa Congregazione, oltre che si somministre-
rebbe con essa uno sfogo a quelli, che in avvenire avessero una tal vocazione,

Ricorrono pertanto coll’approvazione del loro Superiore Ecclesiastico a V. E., Supplican-
dola di voler loro accordare giusta la memoria qui annessa la Chiesa, e parte del Convento, e Ca-
sainvenduta di S. Francesco d’ Assisi, e qualora cio non fosse possibile, di accordar loro il tut-
to almeno provisoriamente. Disposti intanto a Supplire del proprio quanto alla sussitenza, e
spese pill necessarie, si rimettono in ogni caso per I’avvenire alla divina Provvidenza, che del-
la Grazia».

Ed ecco il testo della seconda:

«Eccellenza

Essendo noto a tutti massime da due anni in qua il gran bene che risulta alla Societa dalla
riforma de’ Costumi per mezzo de” S.i Esercizj, ed essendovi richieste di questi da molte par-
ti: un numero sufficiente di Giovani Ecclesiastici altronde impazienti di entrare in Comunita re-
ligiosa per meglio dedicarsi alla Salute delle anime; disposti sono gia coll’approvazione del Su-
periore Ecclesiastico ad unirsi in Congregazione sotto il titolo di Maria Vergine Addolorata per
soddisfare ai voti di tante popolazioni, e promuovere i suddetti Esercizj.

Sapendosi pertanto dai Medesimi, che i Religiosi di S. Francesco di Torino non sono in si-
tuazione di profittare del Locale loro accordato, ne conoscendosi altro Locale vacante per que-
sto, supplicano V. E. a volersi accertar del fatto, e in tal caso ottener loro da S. M. giusta la
Memoria gia Statale rimessa il Sud. Locale, la Chiesa cioe, e la parte del Convento, ¢ Casa in-
venduta di S. Francesco d”Assisi in Torino; Che della grazia».

* «Consapevoli per esperienza del gran frutto, che producono gli Spirituali esercizi; ed al-
tronde vedendo con rammarico la mancanza degli operai per tale oggetto» (Positio, p. 207).

7 Positio, p. 207.

E un’espressione gia formulata nella «Memoria» giacente in A.O.M.V., S. 1, vol. 7, fasc. 3,
doc. 289a (e di cui ho parlato nella Appendice 1). ma assente dal «Memoriale», dove si parla
semplicemente di «Oblati di Maria».

Si tratta di una Congregazione diversa da quella eretta in Carignano?

11 Frutaz ritiene di no: «Si tratta evidentemente della medesima Congregazione gia eretta
canonicamente in Carignano» (Positio, p. 207).

Altri sono convinti che si tratti di una nuova Congregazione.

11 Calliari nella Storia Lanteri. Vol. II1. 1. p. 99 dall’espressione «ansiosi di unirsi in comu-
nita» conclude che i futuri Oblati di Maria SSma Addolorata non lo sono ancora, mentre gli
Oblati di Carignano lo erano gia. Sembra, sostiene il nostro, che la seconda redazione del «Me-
moriale», quella non presentata a Mons. Gonetti (ma giacente in A.O.M.V. e di cui ho parlato
nella Appendice 1). voglia far capire che si tratta di due Congregazioni, in quanto si propone di
«stabilire in Torino ad imitazione della Congregazione degli Oblati di Maria eretta in Carigna-
no, una Congregazione di preti secolari col nome di Oblati di Maria SSma Addolorata»
(A.O.M.V,, S. 1, Vol. 7, fasc. 3, doc. 289a).

La questione del nome della congregazione non € poi cosi priva di importanza, come po-
trebbe sembrare, ai fini della autorizzazione alla fondazione del Convitto. E almeno segno che
la richiesta non giunge chiara ai destinatari; e la mancanza di chiarezza non facilita certo la ri-
sposta; con la conseguenza che il promotore del progetto acquista obiettivamente il ruolo di
ostacolo.

459



E per questo chiedono «la Chiesa, e parte del Convento e casa invenduta di S.
Francesco d’Assisi». Diversamente dal Memoriale, dove si escludeva chiaramente
la richiesta della Chiesa, qui la si avanza. Inoltre, per quanto riguarda lo stabile, non
c’e alcuna ipotesi alternativa. Si punta decisamente sullo stabile di S. Francesco
d’ Assisi; I'alternativa & che, se non viene accordato in modo definitivo, lo sia «al-
mMeno provvisoriamente».

La prima delle due lettere accenna inoltre ad una «memoria annessa», che inqua-
drerebbe con chiarezza il senso della richiesta.*

La seconda delle due lettere in questione riprende praticamente gli stessi temi
della prima, con un’aggiunta in cui si da per certo, che il locale dell’ex-convento di
S. Francesco d’Assisi non € pil rivendicato dagli antichi suoi proprietari; nello stes-
so tempo si fa anche presente, che alternative a quel locale non ne esistono piu:

«Sapendosi pertanto dai Medesimi® che i religiosi di S. Francesco di Torino non so-
no in una situazione di approfittare del locale loro accordato, né conoscendosi altro
locale vacante per questo...»*

...«Memoriale» del Lanteri... Lettere ispirate dal Lanteri, ma inviate dagli Oblati
stessi con allegate «memorie», frutto di diverse elaborazioni, di cui rimane docu-
mentazione negli archivi...

Sembra di poter dire che il contenuto di tutte queste petizioni non era cosi chiaro
da indicare ai destinatari (anch’essi diversi...) senza equivoci i termini precisi e le fi-
nalita della richiesta, che peraltro una chiarezza di sicuro possedeva: quella di voler
portare a Torino una nuova congregazione religiosa, di cui il Convitto sarebbe stata
una delle attivita.

Esse comunque non sortirono alcun effetto positivo.

E difficile pensare che la responsabilita sia stata dell’autorita ecclesiastica, che
aveva dimostrato di non nutrire alcun pregiudizio nei confronti degli Oblati canoni-
camente eretti da Mons. Gonetti in Carignano il 13.XI. precedente* e che non si di-
mostrera ostile al Convitto, quando verra aperto.*

*1I Frutaz a proposito di questa «Memoria» fa la seguente annotazione: «Non sappiamo
esattamente s¢ la memoria annessa alla lettera fosse identica a quella presentata al Vicario Ca-
pitolare oppure sia un’altra che si debba identificare con lo scritto del Lanteri, intitolato: “Mo-
tivi di dimandare a preferenza il locale di S. Francesco d’Assisi per gli Oblati di Maria Vergi-
ne Addolorata”, di cui si conserva soltanto una riduzione schematica in due minute del Lante-
ri (A.O.M.V,, S.11, 231) e in due copie di altra mano (A.O.M.V_, §. I, 289°).

Nelle minute del Lanteri si parla anche del Guala: “Oltre |’ utilita di aver il Teologo Guala,
oltre la speranza di aver il Teologo Guala™ (A.O.M.V., S.II, Vol. 7, fasc. 1, doc. 231 b-c).

Nelle copie questa notizia non & piu ripetuta; inoltre nella prima copia si parla degli Obla-
ti di Maria Addolorata e del Convitto, mentre nella seconda si tratta solo degli Oblati senza
punto far parola di Convitto» (Positio, p. 207 nota 1),

A proposito dello scritto del Lanteri: «Motivi di dimandare a preferenza il locale di San
Francesco d’Assisi per gli Oblati di Maria Vergine Addolorata»: vedi Appendice 3.

* Cio¢ ecclesiastici aspiranti ad unirsi in Congregazione sotto il titolo di Maria Vergine
Addolorata.

* Positio, p. 208. Vedi inoltre Appendice 4.

 Cf Positio, pp. 270-272.

# Nella prima parte del secondo regolamento del Convitto. il cui originale si trova in
A.O.M.V., 8. I, vol. 7, fasc. 3, il Guala ricorda che:

«Nel principio del 1819 in occasione che il Reverendissimo Signore Vicario Capitolare si

460



Del resto le due lettere inviate probabilmente al Ministro dell’ Interno, parlano di
gia avvenuta «approvazione del superiore ecclesiastico».* E si dice che lo stesso
unirsi in «Congregazione sotto il titolo di Maria Vergine Addolorata» ¢ approvato
dall’autorita ecclesiastica.”

Molto probabilmente I'inefficacia delle richieste & dovuta all’opposizione del-
["autorita civile, contraria all arrivo di nuove congregazioni religiose in Torino, come
attestera lo stesso Mons. Gonetti, quando il 5 giugno 1820, scrivendo agli Oblati di
Carignano a nome dell’ Arcivescovo, perché non si sciolgano dalla Congregazione, af-

fermera:

«...Del resto una pil speciale protezione sarebbe inutile, quando il governo ¢ fisso a
non volere nuovi Istituti»,*

11 progetto di un Convitto ecclesiastico istituito, 0 comunque gestito da una con-
gregazione religiosa, come tutti i documenti di origine lanteriana prevedono, non rie-
sce a passare.

1.2. Il memoriale firmato dal Guala

A questo punto entra in scena il teologo Guala da solo e presenta al regio econo-
mo dei beni ecclesiastici il documento-Memoriale che portera alla fondazione del
Convitto.*

Questo documento, a mio avviso molto pil preciso e circoscritto dei precedenti
nell’oggetto della richiesta, si pu0 dividere in due parti, che chiamerei descrittiva la
prima, e propositiva la seconda.”

La parte descrittiva inizia con la constatazione di un contrasto, che fonda tutta
I"argomentazione successiva:

«l.a necessita di avere buoni ministri nella Chiesa e la mancanza dei mezzi per otte-
nerli».

La necessita di avere buoni ministri ha suggerito I'iniziativa delle conferenze di
teologia morale:

«Essersi sempre riconosciuto necessario agli ecclesiastici, dopo il quinquennio di
teologia, lo studio della morale pratica, e percio, ad istanza dell’ Arcivescovo, es-
sersi nel 1768 ampliato da S.S.R.M. le pubbliche conferenze morali, ed averne gli

degno di visitare il Convitto e di sentire un lavoro per il pulpito, composto da uno dei convittori,
ed esposto all'improvviso, grazio di esprimere la sua approvazione al regolamento nei seguen-
ti termini: “Visto, di buon grado si approva, e se ne raccomanda l'esatta osservanza, dalla
quale dipende la buona riuscita degli ecclesiastici Convittori, unico scopo dello zelo fervente
del Signor Direttore.

Torino, addi 7 gennaio 1819.

Sigillato e sottoscritto, Emanuele Gonetti vicario generale capitolare, e teologo Domeni-
co Chiariglione Segr.”».

* Positio, p. 207.

* Positio, p. 208.

* Positio, p. 380. Cf anche: G. UsseGLio, Il teologo Guala e il Convitto Ecclesiastico di
Torino, Torino 1948, pp. 13-14.

* Vedi Appendice 5.

# Cf anche G. UssecLio, op. cit., pp. 15-17.

401



Arcivescovi, pro tempore, con rigorose leggi, esatto lo intervento a segno di ob-
bligare gli Ordinandi a vincolarsi col giuramento di intervenirvi per un triennio
intero».*

Ma questa lodevole iniziativa si scontra con la carenza di mezzi. che crea difficolta
tali da comprometterne 1’ esito.
Infatti:

«Rendersi difficilissimo per non pochi giovani ecclesiastici tale studio per altro si
importante, poiché, sebbene nel quinquennio provvisti di ritiro, pensioni gratuite, vi-
gilanza dei superiori ecc., al termine del medesimo, ed al principio dello studio di
morale pratica rimangono molti sprovvisti di mezzi, salvo quello della pubblica Con-
ferenza, percid venire indotti altri a procacciarsi il vitto in occupazioni estrinseche
al ministero ecclesiastico, altri a ritirarsi nelle loro patrie, ove bene sovente manca-
no di opportuna coltura e di emulazione, diversi altri alienati da difficolta, e dal tem-
po, tralasciano affatto lo studio».

La descrizione & eloquente e da il senso dei reali pericoli del giovane clero ab-
bandonato praticamente a se stesso, proprio mentre veniva impegnato a conseguire
una maggiore abilitazione allo svolgimento del ministero.*

Questa situazione risultava ancora piu delicata, in quanto verificantesi in Torino,
unica citta universitaria del Piemonte, che richiamava percio i giovani da tutte le par-
ti dello stato ed esprimeva tutto il pluralismo culturale consentito a quei tempi.™

* Positio, p. 213.

In realtd non tutte le affermazioni contenute in questo richiamo alle conferenze di teologia
morale trovano riscontro nei documenti istitutivi delle medesime.

Cosi, per esempio, lo stesso Mons, Rorengo di Rora ammette che I"iniziativa delle confe-
renze di morale non € a sua istanza.

Inoltre le lettere pastorali, sia di Mons. Rorengo di Rord, sia di Mons. della Torre, che di-
spongono la frequenza a dette conferenze. non contengono 1'obbligo agli ordinandi di vincolarsi
con giuramento, anche se fanno obbligo ai novelli sacerdoti di parteciparvi.

Cf M. RossiNo, Le conferenze di teologia morale in Torino: cenni storici, in «Quaderni del
Centro studi C. Trabucco» n. 21 (1995) 22-33.

¥ Positio, p. 200.

A riprova della verita di questa descrizione sta la testimonianza, di come il Cafasso stesso,
quasi quindici anni dopo, deve sistemarsi a Torino, per partecipare alle Conferenze di teologia
morale. Cosi depone al processo di beatificazione il nipote can. Giuseppe Allamano:

«D. Giovanni Allamano, citato, mi raccontd quanto segue: “Ordinati Sacerdoti D. Cafas-
so ed io, ci portammo a studiare la morale casuistica a Torino. Era circa la meta di Novembre
dell’anno 1833. Prendemmo alloggio presso la Metropolitana, in due camere, procurateci dal
Prevosto D. Dassano. Ci facevamo portare il pranzo ogni giorno da una vicina locanda, ed
alla sera ci facevamo noi stessi una minestra ed il vino, mandatoci dai nostri genitori, ce lo por-
tava dalla cantina un ragazzo, che in compenso veniva da noi istruito. Per 'assetio della ca-
mera, la madre di D. Cafasso ci aveva procurato una donna, che, dopo poche volte, licen-
ziammo, non piacendoct il suo fare un po’ troppo entrante " ».

P.D.B., II, 909r-910a; P.A.B., I, 356-r; ROBILANT, p. 36.

Espressioni semplici e contenute, che permettono pero di intuire le difficolta e i rischi di una
sistemazione lasciata esclusivamente al buon senso e alla premura degli interessati e delle loro
famiglie.

* Storia Lanteri, IIL I, p. 96.

462



Ed ecco le conseguenze quasi inevitabili di questa situazione difficile:

«l. La scarsita dei confessori, massime abili per ogni sorta di persone, e per conse-
guenza una maggior difficoltd nei secolari di accostarsi al Sacramento della peni-
tenza;

2. la scarsita dei concorrenti alle parrocchie ed agli impieghi di riglievo, oltre il pe-
ricolo di perdita dello spirito ecclesiastico, e cosi moltissime di quelle piante, che nel
quinquennio davano speranza di ottima riuscita, diventavano sterili per mancanza
dell’ultima coltura».®

La conclusione di questa prima parte del documento ¢ accorata:
«Quale danno ne derivi alle anime, e quanto da compiangersi in circostanze di tan-

ta penuria di ministri, non abbastanza potrebbe spiegarsi, e pure troppo tutto di si
tocca con mano».*

Terminata cosi la parte analitica, si passa a quella propositiva. E la proposta con-
siste nella semplice richiesta di un locale,

«in cul potessero li suddetti ricoverarsi senza costo di fitto, e senza disturbi».

Il locale poi & semplicemente:

«il terzo piano del Convento di S. Francesco d’ Assisi attualmente tenuto dal R. Eco-
nomato».

Si era partiti chiedendo tutta la parte invenduta del Convento e Casa di S. Fran-
cesco d’ Assisi, a cui successivamente si aggiunse anche la richiesta della Chiesa; ora
ci si limita a chiedere una porzione molto pit delimitata ¢ per giunta la richiesta &
la meno impegnativa possibile: si chiede solo di poterla affittare, con in pil la clau-
sola:

«da restituirsi all’occasione del ristabilimento in esso dei Minori Conventuali».

Si tratta insomma di

«interinale alloggio degli ecclesiastici addetti allo studio della morale pratica sotto
quei regolamenti, che il superiore ecclesiastico crederd opportuni».™

Nulla si dice del progetto formativo che si intende realizzare con questa istitu-
zione. Si rimanda alle decisioni del superiore ecclesiastico, cioé 1’arcivescovo di
Torino.

Modesta la richiesta, affidato alla discrezione e responsabilita del vescovo il fine
formativo da perseguire, ridotto ad un solo ecclesiastico (il Guala) il personale im-
pegnato ad assumere la responsabilita di gestione.

Modesta anche la base economica su cui l'iniziativa intende fondarsi: sara
esclusivamente il contributo degli ospiti del Convitto a provvedere al sostegno eco-
nomico,

«essendo la maggior parte di essi provvisti delle elemosine delle messe e li parenti

loro, vedendoli prossimi ad essere bene impiegati, si adoprerebbero maggiormente

per essi».

' Positio, p. 213.
2 Positio, p. 213.
* Positio, p. 204.

463



Mentre il fitto del locale proposto in 200 lire annue sarebbe offerto da una non me-
glio precisata persona disponibile «per una tanto buona opera».

Ridotta al minimo e ben mirata la richiesta, per non offrire pretesti e dinieghi, il
Memoriale del Guala si dilunga poi, portando una serie di ragioni, per convincere
il R. Economato, che & conveniente accettare la proposta di locazione e il canone
offerto.

Comincia col dire, che, trattandosi di un’opera buona, non si pud pretendere da chi
¢ disposto a pagare 1"affitto, I’esborso di una somma troppo elevata:

«Li tempi sono troppo critici onde trovare chi voglia facilmente sacrificare il suo in
pro di carita».

Ma poi le considerazioni del Guala si fanno molto pit pertinenti al valore di lo-
cazione dello stabile.
Si tratta di camere

«tutte semplici, di fuga, interne, parte a mezzanotte, senza lavelli, né potaggieri, con
un solo luogo comune, con I'accesso per la scala della giudicatura civile e crimina-
le, con corte a quattro aperture in cui vi esistono le scuole della citta ed un serra-
gliere, senza cantine, ed in pessimo stato, ed attualmente non sono di verun reddito,
ma anzi in continuo deperimento».

La descrizione del Guala é sufficiente per farci capire che il luogo scelto per la na-
scita del Convitto & poverissimo, scomodo, del tutto sacrificato e direi anche inade-
guato ad una vita di comunita religiosa.™

* In una memoria, che con scrittura personale del Guala viene definita «Testimoniali di
stato del terzo piano di S. Francesco», si trova una descrizione ancora pi precisa dello stato del
locale chiesto in affitto:

«Memorie per regolare la base del Affittamento del terzo piano del Convento di S. France-
sco d’Assisi in questa cittd.

E composto detto terzo piano di tre maniche. una a levante, la seconda a mezzo giorno, la
terza a Ponente, in cui vi esistono camere quattrodici tutte di fuga, e semplici, a cui s1 ha lo ac-
cesso per mezzo di un corridoio, che lascia le dette Camere a Ponente nella prima manica, a
mezza notte nella seconda, a levante nella terza, quale corridoio trovasi in parte intersecato per
I"uso di antica prigione.

Queste camere trovansi a volta, ma con sterniti in cattivo stato, tutte senza seraglie alle fi-
nestre coi soli voletti per la maggior parte inservibili onde a rifarsi senza vetri a riserva del ri-
masuglio di alcuni in numero in tutto di vetri sedici. Le porte, che danno lo accesso al corridoio
sono in parte affatto inservibili, parte in necessita di riparazione, munite di serrature di infima
qualita e in cattivo stato, una di esse camere avente 1'accesso in 3 altre, ma mancanti affatto di
porte, tutti li muri scrostati e sommamente fumicati, onde in bisogno di raschiature, arriciadu-
re, ed imbianchimento per renderle abitabili, mediante le riparazioni suddette trovandosi il tut-
to in piu che cattivo stato dopo lo uso, a cui si vede, hanno li detti membri inservito di quartie-
re alle truppe.

Queste camere sono tutte sprovviste di lavello, e potagiere, ed aventi un solo luogo co-
mune per tutte nello stesso corridoio, che per la sua posizione e costruzione infetta ciascun
membro.

Questo corridoio trovasi munito di semplici voletti alle finestre senza seraglie con pura
tela, ed in cattivo stato, onde esposto alle intemperie.

A questo piano vi si ha lo accesso per la portina, che mette nella contrada verso levante, ma
sfornita di porta, onde pericolosa, quindi per la scala, che conduce alla giudicatura civile, e
criminale, percid con passaggio assai incomodo per li chiazzi continui di ogni genere di
persone.

464



Alla poverta dello stabile si aggiunge la precarieta della locazione

«soggetta a risoluzione nel caso del ristabilimento di detti Minori Conventuali».
«Nel qual caso [soggiunge perd il Guala (n.d.r.)] & da sperare, che il Signore prov-
vedera con altri mezzi».

Ed infine occorre tener presente che «non sarebbe il caso di sublocazione».
Per tutti questi motivi il locale ha scarso valore, infatti:

«li detti membri trovansi non solamente pressoché inabitabili, ma anche di difficile
locazione, e questa anche riuscendo, non lo sarebbe che a persone miserabili per
non poter formare un alloggio, e cosi di reddito assai difficile e tenue».

Mentre invece il Regio Economato

«per tutti li riflessi suddetti, troverebbe ogni convenienza in accettare la proposi-
zione suddetta».®

1l memoriale esaminato, a cui la minuta descrizione dei locali richiesti contribui-
sce a dare piu preciso significato, si chiude con la data dell’8 agosto 1817 ¢ la firma
del Teologo Luigi Guala con la postilla:

«Obbligandomi in proprio alla corrispondenza del fitto accennato nella suddetta pro-
posizione di L. 200 annue».*

E chiaro che cosi il Guala si esponeva in prima persona e non poteva contare che
su se stesso. La disponibilita logistica era quanto di piu precario e disagevole si po-
tesse immaginare. La consistenza economica era inesistente: I'unica garanzia erano
le L. 200 che egli si impegnava a corrispondere per I'affitto. Collaboratori per la ge-
stione dell’istituzione ufficialmente non ne erano previsti. Il progetto originale pre-
vedeva che fosse una congregazione di sacerdoti:

«un numero sufficiente di Giovani Ecclesiastici... impazienti di entrare... disposti
ad aggregarsi...».”

Ora invece tutta la gestione ricadeva sulle spalle del Guala e di chi egli sarebbe
stato in grado di coinvolgere.

Ma evidentemente la richiesta del Guala, ridotta a procurarsi il minimo indispen-
sabile per dar vita all’istituzione progettata, molto probabilmente era stata formula-
ta tenendo conto delle disponibilita dell’ autorita competente, a cui, in fondo, non si
chiedeva altro che la concessione di un locale in affitto. Si puo supporre che egli

Le dette camere per conseguenza rimangono tutte interne verso una corte. che trovasi co-
mune alla chiesa, e con altri fittavoli, con quattro aperture per |’accesso in essa inservienti ad
uso di diversi, e per conseguenza difficile a mantenersi chiusa all’occorrenza.

Al piano terreno di essa vi esistono le scuole di questa citta, che percio non fanno a meno
di recare un grave disturbo, e cio oltre un serragliere affittavole in essa corte, il cui incudine de-
ve necessariamente essere pitl che molesto.

Alle dette camere non vi sono annesse cantine di sorte alcuna».

Cf A.S.C., Cartella: Convitto ecclesiastico L.

A noi, abituati ad ogni genere di elettrodomestico, I’annotazione che lo stabile richiesto per
il Convitto & privo di cantine, dice poco. Ma allora significava costringere ad una vita molto di-
sagevole, per non dire drammatica, una intera comunita,

* Positio, p. 214.

* Positio, p. 215.

" Positio, p. 207.

465



avesse capito, che di fatto, nelle circostanze, piu di tanto non si poteva ottenere.
Nello stesso giorno infatti il Regio Economato per i beni ecclesiastici dava rispo-
sta affermativa in questi termini:
«Vista la sovrascritta memoria. I’'Economo generale, in vista dell’avvantaggio della
Religione evidentissimo che vi sarebbe eseguendosi il proposto progetto. e sentito
particolarmente il Sig. Architetto di questo ufficio, Rambaudi, che collauda la pro-
posta locazione, ha accordato e accorda, secondo le condizioni sovra espresse, il
terzo piano del convento di S. Francesco per I'uso proposto. Mandando il presente
registrarsi in questo ufficio.
Dat. li 8 agosto 1817
Andrea Palazzi, economo generale
Ferrero segretario generale».™

E cosi il Convitto ecclesiastico di S. Francesco d’Assisi aveva il minimo indi-
spensabile per poter nascere: un locale, anche se miserabile:; una pubblica conferen-
za di Teologia Morale nello stesso locale:* un ecclesiastico disposto a dirigerlo.

2. La questione del fondatore del Convitto

La questione ¢ determinata dal modo stesso in cui si giunge alla fondazione del
Convitto.

Il Guala e il Lanteri ne sono i protagonisti in un alternarsi di ruoli. 11 Lanteri con
la collaborazione del Guala imposta il progetto della fondazione in stretto collega-
mento (anzi, in base ai documenti & pili obiettivo dire in subordine) all’auspicato in-
sediarsi degli Oblati in Torino e, personalmente, o tramite i suoi Oblati, avanza le ri-
chieste del caso; ma ¢ il Guala che con una richiesta molto circoscritta e che pre-
scinde del tutto dall’insediamento degli Oblati in Torino, ottiene I'unico risultato per
allora possibile.

Di qui il problema, che un tempo suscitava vivaci polemiche: chi va ritenuto fon-
datore del Convitto?

2.1. Le varie voci di una polemica

Il primo significativo biografo del Lanteri & I’oblato Pietro Gastaldi;* e, per quan-
to riguarda I’origine del Convitto, ecco la sua versione:

«Era rettore della chiesa di S. Francesco d’Assisi in Torino, e capo di conferenza
nella regia universita il sacerdote e teologo Luigi Guala, uomo in sapere e prudenza
eccellente: era egli discepolo di Brunone, e poscia tanto una sola cosa con esso lui
che erano, come suol dirsi due dita di una mano. Brunone confidd ogni suo pensie-
ro a questo suo amico, il quale, perché zelantissimo anch’egli, non poté non appro-
vare il disegno propostogli: e dopo molte preghiere a Dio e molte ripulse degli uo-
mini, non istancatisi nelle loro opere di zelo. si diedero a compilare alcune savissi-
me regole pel buon andamento dell’opera progettata, che volevan chiamare Convitto

* Positio, p. 215.

# Cf M. RossINO, Le conferenze di teologia morale in Torino: cenni storici, in «Quaderni
del Centro studi C. Trabucco» n. 21 (1995) 19-20.

® Nato a Benevagienna il 31 ottobre 1827, muore il 19 novembre 1902. L'opera sul Lante-
ri porta il titolo: Della vita del Serve di Die Pio Brunone Lanteri, fondatore della Congrega-
zione degli Oblati di Maria Vergine, Marietti, Torino 1870, pp. 473.

466



Ecclesiastico. Avutone percio il permesso ed ogni incoraggiamento da Monsignor
Arcivescovo, umiliarono una supplica al Re. nella quale esposti e i danni che prove-
nivano dal non essere in piedi un si utile stabilimento..., ed i vantaggi che ne scatu-
rirebbero sia pel superiore ecclesiastico che per la societa civile, lo pregavano che
volesse colla sua religione proteggere quest’opera desiderata da molti. 11 Re che al-
lora era Carlo Felice accondiscese alle preghiere del supplicante il teologo Luigi
Guala, e con suo regio biglietto all’ Arcivescovo di Torino assegno una parte della
Casa di S. Francesco, perché ivi si stabilisse il Convitto: si diede allora principio a
quest’opera, la quale era gia stata voluta. ma indarno, da alcuni Arcivescovi di Tori-
no: e talmente Iddio la benedisse che il numero dei Convittori si accrebbe ognor piu
con vantaggio e di loro stessi e delle anime che erano chiamati a dirigere. Ed il be-
ne che da si eccellente istituzione provenne d'allora in poi a varie diocesi e piu spe-
cialmente a quella di Torino, si puo con giusta ragione asserire essere stato grandis-
simo»."!

Si tratta di affermazioni che il Gastaldi non prova con documenti e che in ogni ca-
so contengono inesattezze non del tutto marginali, frutto della sovrapposizione di
momenti diversi delle fasi di avvio del Convitto Ecclesiastico. Infatti al momento
dell’apertura del Convitto, Torino & ancora sede vacante e quindi nessun arcivescovo
pud dare permessi e incoraggiamenti, che semmai dovrebbero provenire dal Vicario
Capitolare. Cosi pure Carlo Felice non pud accondiscendere a nulla, perché al tem-
po dell’inizio del Convitto il re & ancora Vittorio Emanuele 1.

[’ Allamano invece, e tutti i biografi del Cafasso che da lui dipendono, ritengono
che fondatore del Convitto sia il teol. Luigi Guala. Mai una volta negli scritti del-
I'Allamano, ricorre il nome del P. Pio Brunone Lanteri.

Egli nel rituale incontro con i nuovi convittori all’inizio di ogni anno suole com-
pendiare cosi le origini del Convitto:

«Per ben comprendere I'importanza delle regole [del Convitto]. che sto per legger-
vi, credo bene richiamarvi all’origine e natura del Convitto. L'anno 1817 il Teol.
Guala Rettore di S. Francesco d’Assisi [...] istituiva per tutto il clero degli antichi
Stati sardi il Convitto nel Convento annesso, ottenutolo per tal fine dal Re».*

In particolare poi G. Colombero, primo biografo del Cafasso. autorevolmente
spronato dall”Allamano e dal Can. Camisassa,* a proposito del brano del P. Gastal-
di sopra citato cosi si esprime:

«E qui mi sia permessa una rettifica. L'egregio autore dell’interessante istoria del
Servo di Dio Brunone Lanteri (P. Gastaldi n.d.r.) a pagine 217-218, a proposito del-
la fondazione del Convitto si esprime in questa guisa:... [segue il testo del Gastaldi
poco sopra citato (n.d.r.)].

Da queste parole sembrerebbe che il merito principale dell’erezione del Convitto
debba ascriversi al P. Lanteri; sua la prima ispirazione, suo il primo suggerimento,
sua in gran parte la compilazione delle regole, delle suppliche al Re, e quel tutto
che occorse, perché il Convitto avesse vita.

Con buona venia del benemerito scrittore io sono di parere assolutamente diverso dal
suo. Che il Guala si consultasse in molte cose col Lanteri sara; e quindi che anche in

8 P. GASTALDI, Della vita del Servo di Dio Pio Brunone Lanteri, Fondatore della Congre-
gazione degli Oblati di Maria Vergine, Torino 1870, pp. 218-219.

“ 1. TuBALDO, Giuseppe Allamano. Il suo tempo. La sua vita. La sua opera, Vol. 1: 1851-
1891, Torino 1982, pp. 180-181.

“ Cf 1. TuBaLDO, op. cit., p. 184.

467



cio prendesse consiglio dal medesimo sia pure, ma dal consiglio, alla prima idea ed
alla esecuzione ci corre: dird anzi che la prima idea e la esecuzione appare tutta del
Guala. Egli, che era un uomo d’iniziativa, e che da tempo sentivasi in cuore la voce
di Dio che lo chiamava all’alto ufficio, appena installatosi a S. Francesco, diede to-
sto principio alla conferenza privata e la continud anche negli anni burrascosi in cui
il Lanteri era relegato alla Grangia: egli a sostener la lotta subdola e maligna che ve-
nivagli mossa, a vincere la difficolta, a proseguire in mezzo agli ostacoli, egli ad ar-
gomentarsi per ogni guisa onde ottenere dalle Autorita governative I’appoggio o al-
meno la tolleranza. N¢é appare finora da alcun documento che il P. Lanteri 1'abbia
menomamente coadiuvato nella direzione del Convitto, nella fatica della conferen-
za quotidiana, od abbia concorso a compilare o rendere efficaci le suppliche, od a
stendere il Regolamento.

Per contro, che il vero fondatore del Convitto sia stato il Teol. Guala, abbiamo una
prova evidente nelle parole del decreto di Mons. Chiaverotti in cui conferma il Gua-
la nella direzione del Convitto e davagli il titolo di Rettore del medesimo. Ecco le pa-
role testuali: “Dilecto nobis D. Aloysio Guala... Collegium Ecclesiasticorum, qui
Theologiae Moralis practicae et sanae eloquentiae studio vacant a Te quinque circi-
ter abhinc annis institutum”, Diamo dunque a ciascuno il merito che gli compete; il
P. Lanteri I'avra aiutato e confortato co’ suoi illuminati consigli: ma la ispirazione fu
del Guala: I'iniziativa fu del Guala: il lavoro. la sollecitudine, le industrie per la fon-
dazione e la consolidazione del Convitto furono opera esclusivamente del Guala».*

Sono due, in sostanza, gli argomenti che il Colombero porta a sostegno della sua
tesi. I primo, negativo, la mancanza di documenti a convalida della posizione con-
traria. Il secondo argomento, positivo e, a suo avviso, di evidente forza probativa, le
espressioni del decreto con cui nel 1823 Mons. Chiaverotti Arcivescovo di Torino
conferma il Guala nella direzione del Convitto con il titolo di «Rettore».

La posizione del Colombero & fatta propria da tutte le successive biografie del
Cafasso.®

Fu uno dei pit recenti biografi del Lanteri, il Piatti, a riproporre la questione.* Nel
capitolo XXI della sua opera tratta del Convitto Ecclesiastico. Sulla questione della
fondazione I'autore &€ molto polemico; adduce pero le prove taciute dal Gastaldi e in
una nota di p. 186 riprende il discorso con il Can. Colombero nei seguenti termini:

«Nella prima Vita del Servo di Dio Giuseppe Cafasso scritta dal Canonico Colom-
bero (pp. 47 sgg., nota), I’ Autore, riferita la narrazione del Gastaldi circa I’ origine
del Convitto, scrive:

“Da queste parole sembrerebbe — mentre egli esprime il suo parere contrario — che il
merito principale della erezione del Convitto debba ascriversi al Padre Lanteri; sua
la prima ispirazione, suo il primo suggerimento, sua in gran parte la compilazione
delle regole, delle suppliche al Re, e quel tutto che occorse, perché il Convitto aves-
se vita”.

Precisamente. E i documenti da noi citati, che il Gastaldi non cita perché a quel tem-
po nessuno ignorava quei fatti o ne dubitava, lo provano.

I1 Colombero, fuorviato dalla lettera (sic) dell’unico documento da lui citato (un de-
creto di Monsignor Chiaverotti, che non pud valutarsi esattamente se non tenendo

* G. COLOMBERO, Vita del Servo di Dio D. Giuseppe Cafasso con cenni storici sul Convit-
to Ecclesiastico, Torino 1895, pp. 47-49, nota 1.

* Cf 1. TuaLDO, op. cit., p. 184.

“T. PIATTI, Un precursore dell’Azione Cattolica. 1l Servo di Dio Pio Brunone Lanteri,
Apostolo di Torino. Fondatore degli Oblati di Maria Vergine, Torino 1926,

468



presente 1'opposizione dell’ Arcivescovo al Lanteri), ha creato la versione del Con-
vitto Ecclesiastico di Torino nato per opera esclusiva del Guala dalle sue Conferen-
ze di morale. Il Convitto & invece la semplice prosecuzione ideata dal Lanteri — ed
eseguita da lui insieme al Guala — della sua “Amicizia Sacerdotale”».*

In nota il Piatti si sforza persino di dimostrare che il Guala nei gruppi delle «Ami-
cizie» non € neppure il pit autorevole dopo il Lanteri:

«In queste sedute dell’*Amicizia Sacerdotale™ in San Francesco d'Assisi, il Teol.
Guala figura sempre al terzo o quarto posto, dopo il Teol. Lanteri, il Teol. Saccarel-
li e il prof. Don Barucchi. Ecco per esempio I’elenco dei membri della riunione te-
nuta il 22 febbraio 1815, con le rispettive attribuzioni ad essi assegnate nella confe-
renza: “Signori: Teol. Lanteri, regolatore, Teol. Saccarelli, per I'ospedale, Don Ba-
rucchi, per le prigioni, Teol. Guala, conferenza, Teol. Daverio, Avv. Rossi, per
I"ospedale, Don Andreis, Don Molineri, per i poveri della citta, Don Anselmetti. per
le prigioni, Don Loggero, segretario — era lo stesso segretario personale del Lanteri
— Don Gianolio, Don Reynaudi. Don Verulfi, Teologo Bassi, Don Boldrini”. In riu-
nioni successive, sempre nello stesso ordine, figurano, oltre a questi quindici, altri
quarantaquattro nomi di ecclesiastici torinesi. I casi di morale proposti nelle confe-
renze sono scritti di suo pugno dal Lanteri».*

E poi conclude:

«Il Guala — nobilissima figura di discepolo, non di maestro né semplice compagno
del Lanteri —, per un caso non infrequente nella storia, & rimasto solo ad avere il no-
me e la gloria della fondazione. Anche I’ America ha preso il nome da Amerigo Ve-
spucci. Ma ¢ stata scoperta da Cristoforo Colombo. Questo sia detto con perfetta se-
renita, non per diminuire il merito del Guala, ma per dare a ciascuno la parte che gli
compete. La storia non deve essere parziale, per nessuno».*

Le prove addotte dal P. Piatti furono poi nel 1945 elencate in forma ufficiale nel-
la «Positio» della causa di beatificazione del Lanteri.”
Nell'introduzione a detti documenti tra 1’altro si afferma:

«Gli autori che trattarono sinora delle origini del Convitto ecclesiastico, ad ecce-
zione naturalmente dei biografi del Lanteri. non tenendo sufficientemente conto dei
documenti esistenti nell’archivio della Postulazione O.M.V., ne attribuirono la pri-
ma idea al solo Guala (cfr. In particolare G. Colombero, op. cit., pp. 47-49 in nota).
Tale versione dovra essere rettificata con i documenti che qui si pubblicano: da que-
sti documenti si vede... che il progetto di aprire in Torino una pensione o convitto per
giovani ecclesiastici obbligati a frequentare le Conferenze di Teologia morale e le
prime pratiche al riguardo appartengono al Lanteri, consenziente e cooperante il
Guala. A quest’ultimo invece spetta 'onore di aver potuto tradurre in effetto il pro-
getto del Lanteri.

1 fatto che il Guala subentro al Servo di Dio e agli Oblati di Maria Vergine nella fon-
dazione del Convitto potrebbe far nascere ad alcuno il sospetto che in seguito si fos-
sero raffreddate le loro buone mutue relazioni; ma cid non avvenne...».”

¢ Cf T. PiatTi, op. cit., p. 183.

“T. PIATTI, op. cit., p. 183, nota 1.

* T. P1ATTL, 0p. cit., p. 186, nota 1.

™ I documenti relativi al Convitto sono elencati e commentati nelle pp. 199-203.
™ Positio, p. 201.

469



2.2. Una conclusione per tentare di chiarire

Cercando di trarre una conclusione da tutte le posizioni fin qui illustrate, sulla
base dei documenti analizzati mi pare di poter dire che ’accoppiata Lanteri-Guala a
proposito dell’origine del Convitto si comporta cosi: I'idea del Convitto (sentita ne-
gli ambienti ecclesiastici di Torino, ma mai attuata) &€ pienamente condivisa dal Lan-
teri, che si impegna a realizzarla in linea con il suo spirito sacerdotale, con la sua
formazione culturale e con la sua attivita pastorale; ma si tratta di un’idea stretta-
mente collegata con la presenza a Torino degli Oblati, di cui il Convitto sarebbe un’at-
tivita. .

Forse non privo di relazione all’idea originaria di fondare il Convitto ¢ il fatto, che
la regola degli O.M.V. contempli anche la presenza di “convittori” nella comunita,
cioe sacerdoti o chierici che vorranno ritirarsi in Case di Oblati per darsi allo studio,
per prepararsi un corso di esercizi, per perfezionarsi negli studi ecclesiastici.™

L’idea del Convitto ¢ condivisa dal Guala in un rapporto che quasi si potrebbe
definire di discepolo verso il maestro.

Quando pero si fa evidente che il progetto, cosi come ¢ ideato dal Lanteri, non po-
tra passare, per I’opposizione dell’autorita civile all’insediamento di nuove congre-
gazioni religiose in Torino, ma forse anche per una certa mancanza di chiarezza e di
linearita nel formulare il contenuto delle richieste e nell’individuare i destinatari del-
le medesime, il Guala diventa promotore di questa iniziativa, di cui portera I’onore e
I"onere dell’avvio e del consolidamento.™

Il Lanteri, invece, proseguendo la sua attivita sacerdotale, si dedichera con sem-
pre maggior impegno alle sorti della congregazione degli Oblati di Maria Vergine,
partecipando alle sue alterne e delicate vicende e garantendo ad essa una fondazione
solida e ratificata dalla suprema autorita ecclesiastica.

Dal momento di questo mutamento di ruolo, che avviene mentre il Convitto non
esiste ancora, se non nei desideri, I'unico protagonista dell”apertura e del consolida-
mento dell’istituto, stando ai documenti, & il Guala: che egli abbia inteso svolgere
questo ruolo in subordine al Lanteri, si pud anche ipotizzare: ma non mi pare si pos-
sa far risultare dai documenti e dalle vicende di fondazione.

«Né sembra per nulla necessario ritenere tendenzioso, come il Piatti pare insinuare,
I"Arcivescovo di Torino mons. Colombano Chiaverotti, quando nel 1823 rivolgen-
dosi al Guala, parlava del “Collegium Ecclesiasticorum... a te quinque circiter abhinc
annis institutum™ dati 1 fatti come si erano svolti, il Guala era di fatto I'Institutor
del Convitto agli occhi dell” Arcivescovo come di tutti, i quali non erano tenuti a co-
noscere retroscena e progetti anteriori, o almeno, se li conoscevano, a farne cenno in
documenti ufficiali»™

™ «Si propone la Congregazione di concorrere a formare de’ buoni parrochi, ed operai nel-
la vigna del Signore... Pertanto accettano in essa dei Convittori, quegli Ecclesiastici vale a di-
re, che bramano di ritirarsi a fare i1 loro esercizi, o per aver comodo di comporsene una muta, o
per attendere allo studio della morale, o per abilitarsi alle parrocchie, ed altri impieghi eccle-
siastici a disposizione dei loro rispettivi vescovi, somministrando loro per questo i mezzi op-
portuni di libri, ecc. ...» (Positio, p. 434).

™ Come, oltre ai documenti {in qui prodotti, sta a dimostrare il . I1I della ricerca di cui si
parlava a nota 1.

" G. USSEGLIO, [l teologe Guala e il Convitto ecclesiastico di Torino, Torino 1948, p. 17.

470



Questo non significa affatto che tra i due si sia rotta I'armonia e I'intesa al mo-
mento del cambio di ruolo.

Che I'intervento del Guala nell’agosto 1817 non sia stato uno sgarbo al Lanteri,
né sia stato compiuto senza un’intesa con lui, lo stanno a dimostrare le successive re-
lazioni dei due uomini di Dio.

Stante la ristrettezza dello spazio concesso, mi limito a far notare che, quando
nel 1820 la Congregazione degli O.M.V. di Carignano, per divergenze con mons.
Chiaverotti, si scioglie, una parte dei Confratelli si ritira proprio nel Convitto Eccle-
siastico di S. Francesco d’ Assisi.™

Altra dimostrazione di quanto il Lanteri consideri il Convitto diretto dal Guala co-
me qualcosa per lui particolarmente prezioso e significativo, sta nel fatto che dal suo
testamento, il Convitto, perdurante il rettorato del Guala. risulta erede dei beni del
Lanteri nel caso in cui gli Oblati siano estinti.™

Dati i fatti, mi pare pertanto di poter serenamente affermare che. se ¢ evidente
che nella questione della fondazione del Convitto il Lanteri e il Guala agirono sem-
pre di comune accordo, cid non toglie che le circostanze portarono il Guala, prima ad
un ruolo primario e risolutivo, poi ad un ruolo esclusivo in tutto ¢io che riguarda lo
stabilimento dell’istituzione.”

™ Positio, p. 60; Carteggio Lanteri, IIL p. 295.

™ «Memoria secreta (scritta il 3.5.1824) in case di morte per il T. Guala, e D. Giuseppe
Loggero».

«Mia ultima volonti si & che i fondi de” miei beni lasciati nell’Eredita (al Teol. Guala uni-
tamente) al D. Loggero dopo di lui si impieghino per la Congregazione degli Oblati di M. SS.,
in difetto per il Convitto Ecclesiastico finché sara diretto dal T. Guala, ad oggetto di promuo-
vere soggetti a dare gli Esercizi di S. Ignazio, o a fare stampare e circolare fra gli Ecclesiastici
libri buoni contro gli errori correnti... Non esistendo poi I’ A[micizia]C[ristiana] si e come fu
fondata dal P. Diessbach... (il mio avviso sarebbe che il T. G[uala] prelevi [dalla biblioteca]
quanto pud giovargli pel suo Convitto...) penso lasciar tutta la libreria alla Congregazione de-
gli Oblati di M. SS. ...»: Carteggio Lanteri, V. p. 413.

" Positio, p. 202,

Su tutta la questione & anche utile confrontare C. BONA, Le «Amicizie», Torino 1962,
pp. 310-312.

471



