SENSO DI COLPA
E COSCIENZA DEL PECCATO
IN M. ORAISON

Gianni Manzone

11 pensiero teologico che si occupa del senso di colpa in relazione alla coscienza
del peccato mette generalmente in luce la distinzione tra I’ aspetto psicologico e I'a-
spetto religioso, tra il vissuto emotivo della colpa e la coscienza religiosa del pecca-
to. Il vissuto emotivo & riconosciuto come oggetto della competenza psicanalitica: 1'a-
spetto morale o religioso. di quella teologica.

Soggiacente a tale distinzione & una contrapposizione antropologica di base tra
esperienza emotiva e razionalitd o consapevolezza. Il problema aperto o non ap-
profondito & la comprensione del rapporto dei due aspetti della esperienza umana.

Infatti se si pretende di fondare i valori facendo esclusivamente appello alla ra-
gione si finisce di cadere nell' impossibilita di fondare la responsabilita umana. La ri-
flessione teologica morale pecca allora di ingenuo razionalismo, incapace di rispon-
dere alla sfida della psicanalisi. A tale pericolo di idealismo razionalistico sembra
che non sia sfuggita la riflessione teologica tradizionale, in particolare I'impostazio-
ne scolastica, proprio sulla pretesa di dedurre immediatamente le evidenze etiche
dalla natura dell’uomo che si darebbe a monte di ogni suo agire.

Ad essere trascurate nell’impostazione manualistica erano le condizioni del dar-
si nell’'uomo di una coscienza del Bene e quindi di una responsabilita. In altre paro-
le veniva trascurato 'aspetto psicologico del problema morale.

La sfida della psicanalisi sul tema della colpa ha evidenziato una carenza struttu-
rale della teologia manualistica per cui & richiesto un ripensamento globale dei suoi
fondamenti.

[l nodo problematico di fondo per la teologia morale sembra consistere nel pen-
sare il rapporto tra vissuto emotivo e coscienza morale. Una precipitosa distinzione
dei due aspetti non risolve il problema e ne oscura i termini reali. Del resto risulta dif-
ficile illuminarne il rapporto.

Non & nel nostro intendimento esporre le varie posizioni e cosi dare esauriente-
mente lo stato della questione, ma, pitt modestamente, analizzare solamente un au-
tore, rappresentativo per le opere e la sua influenza in teologia morale. L' opera di
Marc Oraison pud aiutarci a mettere in luce i motivi della fatica, che nella riflessio-
ne teologica si nota, a rendersi conto della natura del limite della teologia morale, che
il dibattito con la psicanalisi ha evidenziato. Inoltre sara di aiuto per individuare le
possibili vie di una ricomprensione dei fondamenti della coscienza morale. proprio
nel cogliere il debito che essa obiettivamente ha nei confronti del vissuto emotivo: il
tema del senso di colpa & un esempio significativo di tale debito.

A questi problemi sembra rimandare la crisi del Sacramento della Riconciliazio-
ne. La necessita di una ricomprensione del peccato e della confessione alla luce del-
la fede impone una risposta a tali problemi, inserendoli nel contesto pii ampio della
crisi della coscienza morale e delle evidenze etiche a livello propriamente civile.

230



Analizzeremo I'opera di M. Oraison partendo dal livello epistemologico dove
gioca il rapporto fondamentale tra scienze empirico-analitiche e scienze riflessive, tra
psicanalisi e teologia. Esso si basa sulla distinzione abbastanza ingenua tra «dati» e
«teorie» ed € rilevante per comprendere le proposte di rinnovamento della teologia
morale, avanzate dal nostro autore. Tali proposte sono il contesto per la messa a fuo-
co del nostro tema particolare (1.).

11 tipo di rapporto tra senso di colpa e coscienza del peccato ¢ strettamente con-
seguente alla distinzione tra esperienza religiosa e vissuto psichico e mette in luce
quale sia la dipendenza e I'utilizzo delle «scoperte» della psicanalisi. La domanda
verte sulla legittimita di una competenza esclusiva delle scienze analitiche e sul loro
modo di concepire il vissuto psichico (2.).

Emerge la necessita di risalire ai presupposti antropologici, che nel nostro autore
rimangono impliciti, circa la comprensione dell’esperienza emotiva. Il presupposto di
fondo ¢ il dualismo tra emozione e coscienza (3.).

Stimolati dai nodi problematici che il pensiero di Oraison racchiude, proseguire-
mo la nostra riflessione chiedendoci come sia possibile riconoscere un legame reale
tra il «patire» a causa di un «senso di colpa» e la liberta del soggetto (4.1). Ap-
profondiremo poi la relazione intersoggettiva quale riferente del senso morale di quel
«vissuto psichico» non riduttivamente concepito quale semplice «stato d”animo»
(4.2). 1l carattere intersoggettivo del timore di cui I'uomo patisce mostra come |’idea
di liberta come autonomia dal «dato» emotivo non spiega le reali condizioni del vi-
vere umano (4.3).

1. Rinnovamento della Teologia Morale e Psicanalisi

Marc Oraison ¢ nato il 29 luglio 1914 ad Ambarés. Laureatosi in medicina, ha
conseguito il dottorato in teologia presso I'Istituto Cattolico di Parigi. Medico, spe-
cializzato in urologia con un tirocinio ospedaliero, sacerdote e dottore in teologia,
specialista in psicologia ha seguito da vicino anche i giovani blouson-noir sui quali
ha scritto dei libri (Les enfants prodigues, Fayard; Cri d'appel d’'un blouson noir,
Fayard). Scrittore versatile e persuasivo, ha conquistato una vasta popolarita. Poco
amante della filosofia che identifica con «il sistema che pretende di sapere tutto e di
risolvere tutto» predilige «1'osservazione» e «il contatto clinico».'

Numerose sono le sue pubblicazioni, anche se spesso di carattere divulgativo, e
vasta la sua influenza nell’ambito teologico morale, specialmente in quei settori del-
la morale che sono pil vicini alla problematica psicologica.?

' Nella sua autobiografia Testa Dura. Coines ed., Roma 1972, emerge, oltre che la perso-
nalita, anche la premessa di fondo del suo pensiero: la complessita dell’uomo non puo essere
spiegata da una sola scienza, ma solo attraverso una ricerca interdisciplinare, nel dialogo tra le
varie discipline che si occupano del «grande mistero» dell’uomo. Circa i rapporti con la filo-
sofia cf Testa Dura, o.c., pp. 10.65.114.163.

* Per la nostra ricerca terremo in considerazione in modo particolare: Les erreurs des con-
fesseurs, in «Le Supplément» 12 (1950) 51-66: Amour ou contrainte, Spes, Paris 1956 (trad. it.:
Amore o costrizione?, La Scuola, Brescia 1956); Une morale pour notre temps, Fayard, Paris
1964 (trad. it.: Una morale per il nostro tempo, Borla, Torino 1970); Le mystére humain de la
sexualité. Seuil, Paris 1966; Psvchologie et sens du péché, Desclée, Paris 1969 (trad. it.: Che co-

231



Nel suo pensiero ¢’¢ una certa evoluzione circa I'affinamento delle categorie me-
diante le quali € interpretato il rapporto tra teologia e filosofia e le scienze umane. Gli
schemi teorici di fondo rimangono pero pressoché immutati.

Ci sembra indispensabile per cogliere adeguatamente il pensiero di Marc Oraison
sul nostro tema, cercare di focalizzare come il nostro autore concepisce I"apporto
della psicanalisi al rinnovamento della teologia morale. E questo infatti il contesto in
cui situare il senso di colpa in rapporto alla coscienza del peccato.

Nel suo primo progetto Oraison si proponeva di svolgere una «metafisica della
sessualita» che potesse assumere come «materiale» della sua riflessione i dati che la
psicanalisi fornisce all’'uomo, in particolare sulla dimensione sessuale e sull’evolu-
zione che la caratterizza.’ Gid in un saggio precedente sulla pratica del sacramento
della Confessione aveva ribadito con forza contro il disinteresse dei confessori circa
i «dati della psicologia moderna»: «Essi costituiscono un blocco di fatti concreti di
cui non si pud non tenere conto, sotto pena di andare contro il Piano di Dio».*

A trarre beneficio da questo radicarsi della teologia nella reale costituzione del-
I’'uomo dovrebbe essere, secondo Oraison, soprattutto la morale. Essa ha bisogno di
rivedere il suo concetto di liberta e di confrontarsi con le leggi della vita psichica
che la psicanalisi ha scoperto: la morale deve imparare a «comprendere prima di in-
giungere».*

Una legge impraticabile, infatti, si svalorizza da sé e qualifica la morale come la
«rete di una illusione idealistica», alla quale la psicanalisi deve aiutare a sfuggire.*

L’obiettivo che Oraison originariamente si propone di perseguire ¢ quello di un
rinnovamento della teologia morale, che porti a superare sia I’isolamento in cui ¢ ca-
duta rispetto alle altre discipline teologiche, sia I'arretratezza delle sue conoscenze
sull’'uomo. «La morale non puo essere una scienza intellettuale, essa ¢ alla sorgente
una “scienza vitale”. Scienza della vita e scienza senza cui non si vive».”

L’errore della morale tradizionale & di ignorare che 1’«uomo normale, adatto a
realizzare hic et nunc la pienezza delle sue esigenze morali, non esiste se non sotto
forma di una nozione astratta, legittima e conforme al reale metafisico, ma mai rea-
lizzata nel piano concreto dell’esistenza del nostro mondo».* La psicologia moderna
mostrerebbe 1'uomo reale «engagé» in un dinamismo drammatico di relazioni esi-

s'e il peccato?, Gribaudi, Torino 1970): La transhumance, Seuil, Paris 1970, Etre avec... la re-
lation a autrui, Le Centurion, Paris 1970 (trad. it.: Essere con... la relazione all’altro, Cittadella,
1971). Altre opere in parte attinenti al nostro tema sono: Devant I'illusion et l'angoisse, Fayard
ed., Paris 1958; Le Hasard er la Vie, Seuil, Paris 1971 (trad. it.: /l Caso e la vita, Sei, Torino
1971); Depasser la peur. Desclée, Paris 1972 (trad. it.: Superare la paura, Cittadella, Assisi
1973); Le temps des alibis, Seuil, Paris 1973.

* E questo il progetto della sua tesi ai dottorato in teologia Vie chrétienne et problémes de
la sexualité, Lethielleux, Paris 1951. La pubblicazione suscitd vivaci polemiche e fu successi-
vamente messa all'Indice dal S. Uffizio nel marzo 1953 con sentenza pubblicata solo il 14-1-
1955 su «L.'Osservatore Romanos. I conflitti con I'autorita ecclesiastica sono descritti in Testa
Dura, o.c.. pp. 16.125. Da un punto di vista «laico» anche M. DAVID. La psicanalisi in ltalia,
Boringhieri, Torino 1966, p. 130.

* M. ORAISON, Les erreurs des confesseurs, o.c., p. 65.

1p., Vie chrétienne..., o.c.. p. 72. Anche Une morale pour notre temps, o.c., p. 31,

*Ip., Vie chrétienne..., o.c., p. 47.

"1p., Une morale..., o.c., p. 26.

*Ip., Vie chrétienne.... o.c.. p. 79. Anche Les erreurs..., pp. 58-59.

232



stenziali con il mondo e gli altri, mentre «la formulazione abituale della morale ¢
una logica ben ordinata di astrazioni normative quasi totalmente disincarnate».”

Giustamente Oraison ricorda che I"apporto delle scienze psicologiche e in parti-
colare della psicanalisi contribuisce alla lettura del vissuto reale, ad una migliore co-
noscenza dell’'uomo, all’affinamento delle norme etiche e al loro adattamento alla
condizione umana concreta, riconosciuta in tutta la sua complessita.

Ma I’assunzione dei risultati della psicanalisi pensiamo che esiga una mediazio-
ne critica da parte del teologo, una mediazione che ovviamente non puo e non deve
prodursi subito in base al criterio estrinseco della conformita o meno di quei referti
a cid che dice la Bibbia, come sembra affermare il nostro autore: «C’¢ una conver-
genza folgorante tra le conclusioni d’igiene mentale e la Rivelazione di Cristo. La lu-
ce naturale della scienza e la luce soprannaturale delle Rivelazioni illuminano 1" uo-
mo nello stesso senso, anche se a gradi infinitamente distanti di chiarezza. La prima
scopre le esigenze psicologiche e sociali della relazione intersoggettiva e dimostra
che questa & al primo posto per una migliore umanizzazione del mondo. La seconda
riassume la dinamica del comportamento nell’esigenza dell’amore e illumina con
I’ Amore stesso del Verbo Incarnato la prospettiva insolubile dello scacco umano»."

In prima istanza, se si vogliono evitare corto circuiti tra temi biblici e luoghi co-
muni delle scienze umane si deve formulare e svolgere metodicamente una critica
epistemologica della scienza psicanalitica alla luce di un’antropologia filosofica e
teologica che ha il compito di vagliare i dati spesso contraddittori e non puramente
descrittivi. E possibile distinguere nettamente tra la filosofia di Freud, fortemente
tributario del razionalismo positivista e la sua opera medico-terapeutica, «che non
soffre di queste opzioni filosofiche discutibili»?"

Non si tratta semplicemente, come afferma Oraison, di acquisire le «scoperte»
nuove circa la realta dell’'uomo fatte dalla psicanalisi, completando in tal modo il sa-
pere teologico: «Siamo fatalmente obbligati ad accettare I'ipotesi di lavoro costitui-
ta dalle cognizioni e dai termini della psicologia freudiana. Resta comunque inteso
che si tratta d’una convenzione necessaria, d’'un modo di parlare...»."* L’ aporeticita di
questo tentativo viene messa in luce da M. Gueraud quando critica «la base psicana-
litica troppo stretta che & al punto di partenza» e il fatto che si accetti «come dato
scientifico assolutamente acquisito, 1'essenziale delle tesi freudiane»." Oraison af-

* In., Une morale.... o.c., p. 39. Oraison critica anche il metodo che isola e frammenta la Pa-
rola di Dio dal contesto vitale della Rivelazione e che subisce I'influsso del platonismo deca-
dente e del razionalismo: «Bisogna cambiare il metodo dall’inizio. Bisogna rompere delibera-
tamente con la routine di una formulazione razionalista e cosificante e con il legalismo che ne
risulta» (p. 97). Anche Devant l'illusion et ['angoisse, o.c., pp. 14s: Testa Dura, o.c., pp. 68.99.

" Ibid., p. 98. Oraison continua: «Bisogna creare una teologia morale il cui punto di par-
tenza originario sia la Parola di Dio compiuta, ciog il Nuovo Testamento, e il cui linguaggio sia
ispirato dai dati della scienza moderna dell’uomo». A pii riprese afferma una diretta corri-
spondenza tra psicanalisi e Rivelazione: «Il Creatore non si contraddice nella sua operae le os-
servazioni della psicologia moderna arrecano un’ulteriore riprova mostrando a qual segno il
messaggio cristiano sia rispondente, in una dimensione che supera i limiti della natura creata,
ai bisogni stessi di tale natura» (Amore o costrizione?, o.c., p. 132). Anche Devant Uillusion et
I'angoisse, o.c., pp. 21.24.26.

" Ip., Devant illusion et ['angoisse. o.c.. p. 21. Anche p. 131.

" Ip.. Amore o costrizione?, 0.c., p. 72.

¥ M. GUERAUD, recensione a Vie chrétienne, o.c., in «L"Ami du Clergé» (1953) 22,



ferma esplicitamente che «con Freud fu inaugurato il vero metodo scientifico di ap-
proccio del fatto umano... Freud ha realmente aperto la porta ad una rivoluzione ra-
dicale di tutta I’antropologia»." La critica psicanalitica alle immagini della coscien-
za religiosa non solo non intacca la fede, ma ¢ da essa richiesta come verifica della
sua autenticita. Essa «permette al pensiero cristiano di purificarsi e progredire, al suo
livello che ¢ di ordine assolutamente diverso»."

La psicanalisi, ci pare, pone il compito di essere ripensata a procedere dalla do-
manda radicale: «Chi ¢ I'uomo?». Tale compito, a cui Oraison non si dedica, ¢ indi-
spensabile per produrre la comprensione dei paradigmi biblici in relazione alla de-
terminatezza empirica dell esperienza morale quale risulta dalle scienze umane." E
un compito che suppone una riflessione antropologica sugli aspetti fondamentali del-
I"agire come la coscienza, I’esperienza emotiva, la cultura... aspetti da cui non si puo
prescindere per articolare una teologia morale in generale e un’interpretazione teo-
logica del senso di colpa e della responsabilita etica in particolare, evitando la cele-
brazione delle scienze umane e 1'assunzione acritica dei loro risultati.

L’ approfondimento antropologico del nostro autore si limita ad una critica serra-
ta all’antropologia soggiacente alla teologia morale «manualistica», caratterizzata
come individualistica: «L.'uomo & considerato esplicitamente secondo due referenti,
I'una astratta e I’altra soggettiva: la legge e la coscienza... I'uomo & solo con se stes-
so, individuo isolato che non vive che nella relazione ad una formula astratta e a se
stesso. L'Altro, il prossimo secondo il Vangelo, non puo essere vissuto che come
un’occasione. un pretesto».'” Di conseguenza 1'analisi dell’atto umano, anche se ¢
svolta con fini distinzioni «non tiene conto come punto di partenza, che |'atto uma-
no non esiste che come relazione all’altro... in questo pensiero (la Scolastica) non ¢’¢
che il soggetto isolato e astratto, e I"altro & assente» '

Il riferimento all’intersoggettivita qualifica, secondo Oraison, I’aspetto di valore
degli atti umani nella loro diversita dai comportamenti puramente impulsivi. Il rap-
porto con I’altro esige quell’emancipazione dall’ «egoismo» dei bisogni che 1'anali-
si scientifica rivela come condizione della maturazione psichica. E a questo livello
che valore morale e lavoro analitico sembrano trovare corrispondenza: «Il pensiero
moderno non pud ammettere come dinamica normativa del comportamento che I'e-
spressione delle esigenze della coesistenza intersoggettiva, Tale ¢ la rivoluzione psi-
cologica della morale. Nella visione cristiana non si rischia di affondare nel concet-
tuale o immaginario, poiché il termine della relazione vissuta & I’ Altro, nella sua ir-
riducibile esistenza di altro distinto»."

" M. Oralson, Il Caso e la vita, o.c.. p. 48.

“1p., La Mort... et puis aprés?, Desclée, Paris 1969, p. 165. «La contrapposizione che al-
cuni persistono nel voler conservare tra la scienza e la fede. non esiste; & bene constatarlo una
volta di pin. Questa soddisfazione non ha niente a che vedere con la dannosa confusione che esi-
ste nel voler dimostrare I'una con I'altra o viceversa» (Essere con..., o.c., p. 37).

' Circa il dibattito sul rapporto tra scienze umane e teologia morale, si pud trovare una
sintetica rassegna delle diverse posizioni in G. PIANA, Orientamenti metodologici della ricer-
ca etica, in T. GOFFI - G. P1aNa (ed.). Corso di Morale, vol. 1, Vita Nuova in Cristo, Brescia
1983, pp. 323-328. Piuttosto critico invece G. ANGELINL Il senso orientato al sapere. L'etica co-
me questione teologica. in G. COLOMBO (a cura di), L'evidenza e la fede, Milano 1988, pp. 392-
398.

" M. ORAISON, Une morale..., o.c., p. 62.

"™ ID., Le mystére humain..., o.c., pp. 115-116.

"Ip., Une morale.... o.c., p. 216. «La casistica regredisce al modo dei rabbini, al puro ra-

234



L'appello alla relazione intersoggettiva al fine di qualificare 1’esperienza morale
e religiosa va accolto, ma come le esigenze dell’altro possono valere quale criterio og-
gettivo per la determinazione del dovere morale non & detto. Oraison sottolinea con
forza la necessita di passare dalla concezione «manualistica» della «legge» come ori-
gine ultima e intrascendibile della morale alla relazione all’altro quale criterio del Be-
ne. Ammettere che «l’oggettivita ultima della morale risiede nella legge sarebbe con-
trario sia all'igiene mentale che all’Evangelo... La riferenza ultima dell’azione mo-
rale & la presenza all’altro in cui si trova il proprio compimento. Che si tratti del
prossimo o di Dio, ci0 che & bene per me fare & cio che, nella relazione vissuta, fa-
vorisce al massimo nella mia coscienza o nel mio atteggiamento il riconoscimento
dell’altro nella verita del suo essere... Questa esigenza di relazione supera infinita-
mente la legge, che non pud mai essere che una formulazione schematica astratta e
minima».* La critica ¢ rivolta all'impostazione razionalistica dei manuali che con-
cepiscono la funzione della legge nei termini di un sapere teorico puro ¢ univerale, so-
lo successivamente «applicato» alla prassi, e trascurano cosi I'aspetto psicologico
del problema morale, del darsi ciog nell’'uomo di una coscienza del Bene e della Re-
sponsabilita. A monte della legge. ¢’& gia un divenuto che & I'uomo concreto pla-
smato dalle sue relazioni storiche e sociali. Questa intuizione andrebbe perd ap-
profondita e svolta nel senso di mostrare come dal necessario aspetto intersoggettivo
del comportamento umano derivi la necessita intrinseca, anche se relativa ad altre
categorie pure essenziali per articolare la comprensione del bene (quali quelle del
valore, della virtii, del modello), della legge quale forma di abbozzo che aiuta la co-
scienza morale a venire in chiaro di se stessa. Il riconoscimento della soggettivita
dell’altro e il rispetto di tale soggettivita postula la possibilita del comune riferimen-
to ad un ordine riconosciuto come normativo: di tale ordine & appunto espressione la
«legge» che dice in qualche modo il patto di alleanza tra tutti gli uomini. Sembra che
la critica alla concezione «razionalistica» della legge morale porti Oraison a giu-
stapporre soltanto relazione e legge senza affermare I'implicazione reciproca: «Ora
la psicologia moderna mostra che lo studio della dinamica delle azioni di un sogget-
to dato non ha nulla a che vedere con |'elaborazione di formule normative generali:
¢ un’altra scienza».”

Ne deriva, come fa notare Gueraud, che si ha un confronto da una parte tra una
legge morale integrale esigente e dall’altra il soggetto concreto imprigionato nelle sue
forze istintive: «L'impressione & quella di una sproporzione di forza, veramente
schiacciante».*

zionale. al filosofico, ad una sorta di endemonismo pagano... Si risolvono le contraddizioni
perpetue che la vita reale fa sorgere con questa curiosa ginnastica del ragionamento astratto che
si chiama la casuistica... La scienza psicologica nella sua crudele lucidita, spezza queste illu-
sioni razionaliste sottile rifugio dell’orgoglio» (p. 217).

™ Ibid., p. 132. Oraison traccia anche lo schizzo di un nuovo manuale: «Nella prima parte
di questo manuale di teologia morale, che noi sogniamo, io scopro le esigenze dell’amore nel-
le sue relazioni con il prossimo e con Dio. Nella seconda parte & essenzialmente la mia relazione
con Dio in quanto io sono mancante, che io posso approfondire. Questa seconda parte, che sa-
rebbe uno studio dell’uomo peccatore in relazione a Dio e non solo alla legge morale ed eccle-
siastica, deve essere il compimento» (p. 161).

* Ibid., p. 172.

2 M. GUERAUD, o.c., p. 23.



Questa impressione ci sembra derivi dal mancato chiarimento di un presupposto
antropologico da parte del nostro autore: il rapporto tra emozioni e coscienza, tra
esperienza psicologica ed esperienza morale pensato in termini dualistici. A questo
dualismo, che approfondiremo tra poco, ¢ assoggettata la relazione intersoggettiva e
si collegano due nodi problematici messi in evidenza dai critici di Oraison: la con-
trapposizione della «morale delle tendenze» alla «morale degli atti» e la distinzione
tra «liberta di intenzione» e «liberta di esecuzione».

Per quanto riguarda la contrapposizione tra «morale delle tendenze» e «morale de-
gli atti», contrapposizione condannata dal S. Uffizio, |'insistenza di Oraison sulla
morale «dell’orientamento generale» va collocata nella polemica contro il modo
astratto ed essenzialistico di considerare I’agire morale da parte della morale «ma-
nualistica», la dove I"atto viene staccato dalla persona e dai suoi orientamenti di fon-
do ¢ concepito atomisticamente senza la sua dinamica storica.”

P. Verardo riconosce la pertinenza di un approccio alla moralita in termini concreti
¢ quindi psicologici, ma rilevando che, se la liberta umana non & angelica ma «con-
dizionata da infiniti fattori di indole somatica, fisiologica, psicologica», tuttavia non
va minimizzata in modo tale che non vi possa essere peccato mortale se non nei casi
in cui entri in gioco una perfetta liberta di tipo propriamente angelico.* Quando Orai-
son afferma che «il peccato mortale formale commesso concretamente da un indivi-
duo concreto, ¢ un avvenimento raro»,” dimentica che si pud mancare gravemente al-
la carita senza volere, con questo, minimamente, commettere un diretto attentato
contro Dio.*

I1 rischio. stigmatizzato da Verardo partendo da una prospettiva neotomista, &
quello del soggettivismo nel determinare i criteri per stabilire se ci si trova in grazia
di Dio. Gli atti condizionati dagli istinti vengono privati di un valore fondamentale
per la persona, la quale si esprime prima e al di fuori degli atti, cioé nelle tendenze.
Si trascura cosi la dimensione integrale degli atti umani: nell’atto il soggetto sceglie
anche se stesso e le sue tendenze fondamentali, le quali si determinano e sono rese
storicamente comprensibili attraverso la mediazione degli atti concreti.”

Per quanto riguarda la distinzione tra liberta di intenzione e liberta di esecuzione,
il nostro autore respinge la seconda perché. quando si tratta dell’azione, il determi-
nismo biopsicologico sfugge ad ogni controllo della liberta umana. «Sarebbe un gra-
ve errore confondere due registri differenti della volonta: la volonti spirituale da una
parte, libera, chiara volonta di scelta morale, e la volonta psicologica dell’esecuzio-
ne che pud non essere in accordo con I'altra... Il carattere di automatismo semico-

* M. OralIson, Vie chrétienne..., o.c., p. 287; Amore o costrizione?, o.c.. pp. 218.160.

* P. VERARDO, Psicanalisi e morale cattolica, in «Divinitas» 3 (1961) 799-834, special-
mente pp. 803-814.

¥ M. OrAISON, Vie chrétienne..., 0.c., p. 63.

* P. VERARDO, o.c., p. 813.

7 Solo a queste condizioni, in altri termini, la testimonianza della carita si pud esprimere
negli atti mediante I'osservanza dei comandamenti (Gv 4.2), senza sganciare |’agire morale
dalla fede. Il rischio & di disincarnare la carita, separandola dai comandamenti e disgiungere la
fede dalle opere che la testimoniano, svalutando I'importanza degli atti in rapporto alle tendenze
o atteggiamenti di fondo. In questo senso si esprime la Veritatis Splendor, nn. 65-70. Anche L.
MELINA, Morale tra crisi e rinnovamento, Ares, Milano 1993, pp. 63-80.

236



sciente di molti atti umani limita singolarmente le possibilita della volonta psicolo-
gica d’esecuzione».®

Nel campo sessuale in specie, secondo Oraison. ¢ comune una resistenza dello
psichico inconscio che condiziona il «volontario di esecuzione» e lo distacca dal «vo-
lontario di scelta». Il fatto & subito letto «teologicamente» come sintomo «dello sta-
to di caduta». La dissociazione tra volonta superiore (idealista) e volonti pratica (con-
dizionata) consente a Oraison di mantenere 1'intangibilita della legge morale e la
comprensione concreta dell’ impossibilita pratica da parte dei singoli ad adempiere la
legge. Ma I’attenzione all’empirico nella sua concretezza individuale apparira allora
ineluttabilmente distaccata dall’attenzione alla legge morale, che assumera correla-
tivamente una forma autoritaria ed estrinseca.”

In genere i critici del nostro autore, in particolare Verardo gia citato, riaffermano
il legame tra intenzione ed esecuzione sul fondamento di generali postulati ontologi-
co-tomisti quali I"unita di anima e corpo secondo la relazione forma e materia, e il pri-
mato dell’«appetizione superiore» su quella «inferiore». Tali postulati orientano nel-
la direzione del comando-della volonta sugli appetiti sensibili, non invece nella dire-
zione del riconoscimento di una positiva valenza etica agli orientamenti della
sensibilita. Il rapporto volonta e appetiti sensibili € visto come soprattutto minaccia-
to dalla possibile autonomia della sfera sensibile ed emotiva.

Sia in M. Oraison, che accoglie la comprensione «materialistica» e freudiana del-
I'esperienza pulsionale, che nei suoi critici per i quali «le passioni» hanno un rilievo
solo accessorio per la formulazione del giudizio morale, sembra soggiacente 1'idea
della volonta umana quale «appetitus rationis», quale inclinazione polarizzata dalla
conoscenza. Ne deriva che lo spazio per la liberta del volere & lo spazio non chiuso dal
giudizio della ragione che ¢ univocamente determinato e necessitante. Si presuppo-
ne una distinzione tra sapere e volere in modo tale da ipotizzare un’indipendenza e
una precedenza assoluta, del sapere a proposito dell’uomo in generale rispetto al de-
cidere a proposito di me. La scienza realizza allora I «illuminazione» delle immagi-
ni infantili e in generale delle credenze proprie della coscienza immediata: a questo
tende il progetto illuminista di una scienza totale dell’'uomo. Sapere e credere sem-
brano spartirsi i compiti, quasi che occorresse, in un momento successivo, credere cio
che risultasse precedentemente inaccessibile al sapere: «Dopo aver sperimentato il li-
mite delle scienze, € possibile qualcos’altro. Per il fatto che non trovo la soluzione, il
problema non scompare. Ma in tal modo c¢id che rimane aperto su un possibile terre-
no inesplorabile non pud essere dell’ordine del “sapere™. Non € forse a questo punto
che appare, nella bruma luminosa dell’incertezza fondamentale, 1'ordine della Fede
e I'ordine dell’Amore?».* Noi pensiamo invece che dall’origine non si di sapere sen-
za credere. senza disposizione dell’uomo ad accordare credito a cio che si rivela co-
me senso possibile per la liberta nelle esperienze immediate ed emotive. L'uomo ciog
non puo pervenire ad una conoscenza di sé, rilevante per liberta, se non gia impe-
gnando in tale conoscenza quella medesima liberta.

Di fronte alla novita dei dati della psicanalisi e delle scienze umane in genere € ri-

* M. ORAISON, Les erreurs..., 0.c., p. 58. «Non bisognerebbe dimenticare che I'uomo feri-
to dal peccato originale non ha, psicologicamente parlando, tutta la liberta interiore che sarebbe
necessaria per fare di tutte le sue mancanze gravi degli atti formali contro il piano di Dio» (p. 59).

® Ip., Vie chrétienne..., o.c., pp. 66.79-80.

* Ip., {l Caso e la vita, o.c., p. 99.

237



chiesto non semplicemente un completamento senza una mediazione ermeneutica e
filosofica, né una semplice riaffermazione delle categorie «scolastiche» poco illumi-
nanti e attrezzate per una considerazione storico-dinamica dell’antropologia. Si trat-
ta invece di un ripensamento globale dell’impostazione teologica morale tradiziona-
le, ripensamento che tocca gli stessi fondamenti* e che va di pari passo con la criti-
ca ai presupposti antropologici delle scienze empirico-analitiche.

2. La distinzione tra senso di colpa e coscienza di pace

Alla luce della reale costituzione dell’'uomo che la psicanalisi ha scoperto, la teo-
logia morale deve rivedere il suo concetto di liberta, dice il nostro autore, e confron-
tarlo con le leggi della vita psichica che Freud ha scoperto. Bisogna riconoscere che
«il peccato formale concretamente commesso da un individuo ¢ un avvenimento ra-
ro».* Di qui la necessita di distinguere tra esperienza religiosa e vissuto psichico, tra
I’ «accorgersi del peccato» e quel «sentimento o sensazione radicale di colpevolez-
za»* che va inteso come qualcosa di «innato», come un clima di reazione affettiva ri-
salente ad un conflitto infantile, come semplice «illusione patologica»* dal punto di
vista morale. L'insistenza su tali sentimenti rischia di inibire la prospettazione del
problema morale e porta come conseguenza la paura continua del peccato mortale,
«che € sovente paralizzante per lo sforzo morale stesso. Pud contribuire a creare una
vertigine ossessiva che trascina I’ atto colpevole quasi inevitabilmente».*

Successivamente la riflessione dell’autore si assesta sulla distinzione tra senso di
colpa e coscienza del peccato, nello sforzo di mettere in luce come i fenomeni emo-
tivi, legati al senso di colpa, niente hanno a che fare con una matura coscienza mora-
le. Il peccato non ¢ equivalente a colpa: «Nella colpa si percepisce una mancanza
verso taluni principi o una mancanza verso il bene concepito astrattamente come
un’idea. Nel peccato il medesimo atto assume una dimensione completamente di-
versa: il bene infatti ¢ conosciuto come Qualcuno, ossia non un’idea ma una Perso-
na vivente con la quale si sviluppa un dialogo di amicizia...».* Oraison coglie em-
blematicamente nella figura di Pietro la vera coscienza del peccato: esso «& sano, to-
nificante e stimolante perché & una reazione d’amore». In Giuda & stigmatizzato il
senso di colpa: «Esso & malsano e generatore di angoscia che riduce sempre di pil la
sua coscienza affettiva alla sola preoccupazione di sé, ad una paura strettamente ego-
centrica».” Si tratta di due livelli completamente diversi: quello del senso di colpa che
«& soprattutto riflusso d’angoscia d’oscura origine infantile» e quello della coscien-
za del peccato, «nozione strettamente religiosa, mistica, prima di inserirsi nell’espli-

3 E la tesi anche di G. Mazzoccaro, 1l senso di colpa: un tema ormai conosciuto o anco-
ra da esplorare per la teologia morale?, in «Studia Patavina» 1 (1988) 51-93. Nella direzione
di una considerazione teologica del tema del senso di colpa a partire dalle categorie tradizio-
nalmente recepite dalla teologia morale si & posto, tra gli altri, anche A. PLE, S. Thomas d ' Aquin
et la psvchologie des profondeurs, in «Le Supplément» 19 (1951); Le Plaisir selon Aristote, S.
Thomas et Freud, in «Le Supplément» 67 (1963) 475-514.

# M. OraIsoN, Vie chrétienne..., 0.c.. p. 63.

® Ibid., p. 31.

* 1bid., p. 63.

*Ip., Les erreurs..., o.c., p. 59.

* Ip., Amore o costrizione?. o.c., p. 100.

¥ Ip., Che cos’é il peccaro?, o.c., p. 18.

238



citazione di una morale».™ La netta separazione dei due livelli sembra pero essere at-
tenuata quando si descrive il senso di colpa come una delle realta pia profonde del-
I'uomo: «Generatore di angoscia patologica o al contrario stimolante di una pro-
gressione psicologica in senso oblativo, rivela una possibilita di reazione affettiva
universale che non si spiega, di per sé, con la psicologia». ™

La trascendenza del livello religioso del peccato rimane chiaramente affermata,
ma non spiegata: «Un tale atto (il peccato) sorpassa le dimensioni della pura parte af-
fettiva... ci si trova ad un livello nel quale si & costretti a riferirsi al mistero della li-
berta personale, inaccessibile all’esplorazione scientifica».®

Per illustrare la netta separazione tra il senso di colpa e la matura coscienza del
peccato I'autore ripercorre le tipologie dell’evoluzione psicologica offerte dalla psi-
canalisi nell’intento di mostrare come i fenomeni emotivi della colpa siano ricondu-
cibili a difetti dello sviluppo psichico e quindi precedano il soggetto nelle sue re-
sponsabilith morali. Per giungere alla percezione di sé nella sua individualita, dice
Oraison, il bambino passa necessariamente attraverso una certa esperienza di «sepa-
razione o rottura», esperienza conflittuale in cui pud essere colto da angoscia (mi-
naccia di essere riassorbito nell’altro) e da paura (minaccia di essere mutilato). «Le
radici affettive del senso di colpa si situano sul piano di queste due reazioni primiti-
ve di angoscia e di paura... a questa eta I’altro non & ancora vissuto come soggetto di
dialogo ma come mutilante e riassorbente... Ci vorranno lunghi anni per percepirsi
profondamente come soggetto in faccia all’ altro».* Ne deriva quindi che «per il bam-
bino la colpa non puo essere che angoscia e paura nel senso precisato sopra».” L a-
dulto invece affronta la sua colpa in una relazione predominante all altro vissuto non
come un’entitd minacciante, ma come un interlocutore che si € raggiunto in se stes-
so con un’insufficienza d"amore. La coscienza, «se io sono adulto, non tradurra pii
una colpevolezza minacciante, ma sara una presa di coscienza dell’offesa dell’al-
tro».* L'autore trae quindi la conclusione che «il senso del peccato cristianamente in-
teso ¢ il rovesciamento del senso di colpa: dalla schiusura sulla propria angoscia
oscura e senza senso, il soggetto adulto e cristiano passa alla relazione vissuta a qual-
cuno che ama e che egli ama. Tale ¢ il senso del peccato, esattamente opposto al-
I"angoscia egocentrica del sentimento di colpa».*

Sotto I"aspetto psicologico, la distinzione tra i due livelli della colpa e del pecca-
tore ¢ formulata da Oraison come una distinzione entro una «morale della colpa»,

*Ip., Une morale.... o.c., p. 163.

1., Che cos'e il peccato?, o.c., p. 58.

W 1bid.. p. 26.

“1Ib., Une morale..., o.c., p. 183.

“# Ihid.. p. 184,

¥ Ibid., p. 185. Oraison continua: «Non rimproverera di essere colpevole, ma il torto che 10
ho potuto fare a qualcuno».

# Ibid., p. 185. Oraison fa notare che nell’evoluzione psicologica, se I'immagine del padre
resta chiusa nel mondo primitivo, il bambino rischia di percepire e vivere questo Dio di cui a lui
si parla come entita minacciante, tipica delle sue paure infantili e di «restare al piano del sen-
timento di colpa senza poter pervenire al senso del peccato, cioé alla relazione vissuta con
Dio». Si cade allora nella regressione della morale della legge e dell’angoscia della colpa. Se
poi la reazione affettiva ed infantile dell’angoscia condiziona cio che sari pin tardi sentito co-
me «senso di colpa», non si & colpevoli di queste reazioni emozionali oscure: «Un falso senso
di colpa affettivo pud ostacolare, pili spesso che non si creda, la relazione vissuta con una per-
sona o con un’altra» (Essere con..., 0.c., p. 69).

239



che corrisponde ad uno stadio non evoluto del «Superego», e una morale del pecca-
to. che corrisponde all’atteggiamento adulto, oblativo, relazionale di una psicologia
normale: «Il peccato sara percepito non come una minaccia angosciosa e magica di
un rapporto con s¢, ma come un’offesa all’ Altro, Dio e il prossimo».* Ne deriva, di-
ce il nostro autore in dipendenza da Hesnard, che non bisogna confondere la respon-
sabilita con la colpevolezza. Dal punto di vista psicologico tale confusione situa il
soggetto al piano dell’angoscia infantile del «Super-io», dove ogni iniziativa com-
porta la paura di perdere 1'amore e la stima, cosi necessari per vivere e progredire. Dal
punto di vista religioso invece, «I'identificazione responsabilita e colpevolezza chiu-
de il soggetto in un mondo di colpa “morbido™», come sottolinea Hesnard, che si ri-
vela in definitiva impermeabile al messaggio di salvezza di Cristo. Questo mondo ri-
porta all’idolatria della legge. Il senso della colpa tende a situare di piti il soggetto in
riferimento ad una legge e ad un regolamento che in riferimento ultimo ad un altro
soggetto. E allora «ogni responsabilita non pud essere in definitiva che creatrice di
colpevolezza... nulla ¢ pit lontano dalla prospettiva cristiana propriamente detta».*

La coscienza della responsabilita morale non si manifesta nei sentimenti di pau-
ra, che caratterizzano il senso di colpa puramente psicologico. Questi sono espres-
sioni di un’immaturita evolutiva che fa permanere 1'io in un atteggiamento egocen-
trico: «Il vero senso della parola responsabilita non ¢ obbligo di rispondere, ma ca-
pacita di rispondere in quanto soggetto ad un altro soggetto».” Cido che cambia
profondamente il senso dell’obbligazione ¢ il mistero dell’appello o della richiesta
dell’altro, a me indirizzata.** Solo in un contesto di relazione intersoggettiva. percio,
si puo parlare di responsabilita morale autentica: «Comunita relazionale di tutti gli
uomini con Dio ed in Dio: & questa la sola finalita che possa far portare a termine |'e-
voluzione psicologica dell’essere umano, in un superamento continuo delle aderen-
ze infantili. In tale prospettiva, ogni deficienza dell’azione sara percepita non pit co-
me una angoscia egocentrica per la paura di una minaccia, ma come un’inquietudine
perché non si corrisponde o si corrisponde male all Amore infinito».*

In sintesi, nell’approccio al senso di colpa viene sottolineato unicamente il polo
affettivo, riducendolo a sentimento inteso come stato soggettivo senza alcun signifi-
cato intenzionale. Il senso di colpa designa unicamente I"incurvarsi del soggetto su se
stesso, staccato dalla persona dinnanzi alla quale & colpevole, e fa si che I’'uomo si

“Ip., Amore o costrizione?, o.c., p. 102, «X & colpevole d’un determinato atto; cid signi-
fica che & stato lui a porlo e che I'atto & cattivo. (Non bisognerebbe confondere questa affer-
mazione... con un’altra: X & responsabile di quel tale atto. il che costituisce un problema del tut-
to diverso)» (p. 101).

“ 1p., Une morale..., p. 206. Si cade nell’ «eresia pelagiana o negazione della grazia, del-
I’amore infinito di Dio che solo ci perfeziona nel nostro destino con il nostro consenso».

7 Ibid., p. 195.

* In questa ottica Oraison considera I'educazione: essa consiste nel formulare delle ri-
chieste e provocare delle risposte: «Il bambino reagisce agli sforzi educativi dell’ambiente sfor-
zandosi di rispondere ad una richiesta: si tratta per lui di conformarsi al desiderio di sua madre
per non perdere il suo amore» (Ibid., p. 198).

¥ Ibid., p. 41. Il nostro autore critica Hesnard il quale confonde il senso angosciante ¢ ne-
gativo della colpevolezza con il senso pacificante e stimolante della Penitenza a motivo della ne-
gazione della dimensione religiosa: «Egli non pud o non vuole ammettere 1’ esistenza di un dia-
logo d’amore con un Assoluto personale e trascendente». Oraison afferma che «ritornare ad una
teologia della relazione consiste nel ritornare alla vera tradizione della Chiesa» (p. 178).

240



senta cosciente del peso che lo opprime, sperimentandosi come attore di s€ dinnanzi
a se stesso. Di conseguenza esso non induce ad assumere la coscienza di essere 1'au-
tore di cid che ha fatto. bensi alla sottovalutazione che si produce nel valore del pro-
prio io: fa riferimento non al male causato, bensi all’io che patisce, per cui il suo au-
tore risente pit del danno recato a se stesso che della mancanza commessa. Cio che
esclusivamente importa sono le vicissitudini dell’io che non raggiungono mai il tu né
tessono un «noi». Dato che non esiste uno a cui rispondere e ogni persona si appella
solamente al giudizio dei propri sentimenti soggettivi, la solidarieta non € possibile,
il senso di colpa si erge a principio astratto e legalitario.

In tali termini il nostro autore non indica il senso e il valore del sentimento di
colpa, ma solamente afferma che esiste una drastica separazione dalla coscienza del
peccato, una radicale indipendenza che sembra portare la coscienza del peccato ad es-
sere formale e indeterminata, incapace di discernere il vissuto immediato, che di-
venta eticamente irrilevante. La condizione per superare la dissociazione tra senso di
colpa quale affezione soggettiva e coscienza del peccato & il superamento della ridu-
zione del senso di colpa all’esperienza dell’angoscia al fine di cogliere la sua inne-
gabile pertinenza morale: esso & incomprensibile al di fuori dell’ottica di una consa-
pevolezza, anche se implicita, dell’io di essere debitore del proprio essere e del pro-
prio fare nei confronti degli altri. Del resto & quello che sembra intuire il nostro autore
quando afferma che «I’'uomo moderno si rende conto che & lui stesso il suo proprio di-
struttore nel volere costruire se stesso, che questo & totalmente incomprensibile, con-
traddittorio e inaccettabile, ed egli fugge la sua oscura ed incosciente colpevolezza nel
sogno delle ideologie».® La coscienza del peccato consistera allora nel determinare
la vera situazione dell’uomo e la sua verita, raccogliendo I'appello del senso di col-
pa a mutare le disposizioni radicali del soggetto.

La distinzione radicale tra il livello della colpa e quello del peccato permette a
Oraison di separare «un moralismo razionalistico e legalitario, naturalistico nella sua
ispirazione dalla morale cristiana propriamente detta».® L'autore stigmatizza una
morale della «legge» concepita in termini magici e come «totemistica», una «legge
divenuta astrazione onnipotente che vanifica la relazione intersoggettiva in un gioco
di robots».”* Le polemiche contro la morale «legalistica» e contro «le definizioni
astratte e generali delle situazioni del male»® sembrano inclinare verso la separazio-
ne tra peccato e legge, sostituendo alla concezione del peccato come trasgressione di
una legge quella per cui il peccato ¢ mancanza di fedelta nella relazione intersogget-
tiva. La coscienza matura del peccato non & rivolta a se stessa, ma all’altro da s€: ri-
conosce francamente e accetta la propria colpa ma «davanti a Dio» e agli altri, e il suo
dispiacere ha per oggetto quel rapporto che il peccato rompe: «Ecco il nostro pecca-
to: non rispondere alle esigenze dell’ Amore. Noi siamo sempre peccatori... Io dico
peccatori e non “in colpa”. Ciog in questa situazione noi siamo in relazione con Dio
rivelato come Salvatore».™ In tal senso la coscienza del peccato & caratterizzata da

 Ip., Le temps des alibis, Seuil, Paris 1973, p. 90. La civilta moderna «si rivela come la pin
ingannatrice e il pit crudele degli alibi, mettendo a nudo I'angoscia di una colpa che non si com-
prende e che si cerca di fuggire» (p. 12).

U Ip., Amore o costrizione?, o.c., p. 100.

2 Ip., Une morale.... o.c., p. 195.

 Ibid., p. 172. Anche Devant l'illusion..., o.c., p. 20; Testa Dura, o.c.. p. 173.

S 0p., Une morale..., 0.c., p. 169. In questi termini viene descritta la penitenza: «Due at-

241



una sorta di «oggettivismo» che affranca dall’oscura ed egocentrica emotivita della
colpa, che & costituito dal riferimento dell’impegno morale all’altro e alle sue esi-
genze. [l peccato non va inteso come infrazione della legge, ma come mancanza di fe-
delta, «un rifiuto degli obblighi impliciti nella relazione interpersonale tra il sogget-
to e Dio o il prossimo».*

Il rischio ¢ di bloccare la considerazione del peccato alla formale enunciazione
della sua natura intersoggettiva (il «davanti a Dio») presupponendo che I'evoluzione
psichica, se ben condotta, sbocchi all’ apertura all’altro da sé. Questo presupposto, dal
punto di vista morale, deriva dalla separazione tra I'evoluzione psichica e la liberta
del soggetto, e dalla tendenza a concepire tale evoluzione come un crescere secondo
tappe e livelli predeterminati rispetto alla libera volonta dell’io. Non & quindi messo
in luce come il peccato si radichi nella fondamentale scelta di aprirsi all’altro o chiu-
dersi all’altro e come tale scelta & strettamente connessa al vissuto emotivo. L' oppo-
sizione tra emotivita (senso di colpa) e coscienza morale (il peccato) porta a rendere
formale il discorso sul peccato, eludendo la determinazione propriamente morale di
esso. La distinzione tra esperienza psicologica della colpa e coscienza morale del
peccato risulta poi nominalistica poiché si basa su una pregiudiziale separazione ¢
non sulla comprensione del rapporto e delle effettive peculiarita dei due livelli del-
I’esperienza umana. Se poi la relazione intersoggettiva ¢ vista come «livello» di un'e-
voluzione psichica le cui fasi sono preordinate rispetto alla liberta dell’uomo, solo la
verifica concreta di quello sviluppo pud dire se I'apertura all’ Altro € reale o fittizia.
La pertinenza dell’appello alla coscienza del peccato e la verifica della sua autenticita
divengono competenza delle scienze empirico-analitiche.

La critica del nostro autore alla morale «legalistica» ha certamente un aspetto di
verita: non basta registrare la difformita dei comportamenti nei confronti delle leggi
morali proposte dalla Chiesa per concludere che Ii ¢’ un peccato: bisogna che la
norma trasgredita sia riconosciuta quale comandamento di Dio e quindi I’obbedien-
za ad essa diventi modalita della fede e carita. Nella trasgressione si riconosce I'e-
spressione di una liberta che non cerca Dio, ma cerca se stessa: «Il senso del pecca-
to costringe ad andare al di la dell’angoscia primitiva e restituisce alla legge il suo ca-
rattere di parola di Qualcuno e spinge I'uomo a superare quella legge come nozione
astratta per metterci alla ricerca di Qualcuno».*

A ragione Oraison afferma con forza polemica che la legge non & il termine di ri-
ferimento pena il misconoscimento della trascendenza di Dio, che verrebbe ridotto a
servitore della legge.” Si tratta di concepire la legge non «razionalisticamente», ma
quale espressione e possibilita del libero consenso a quel rapporto all’ Altro, legge che

teggiamenti sono possibili: non vedere o rifiutare la salvezza dell’ Altro, approfittare della pre-
sa di coscienza del peccato per accogliere pill profondamente questa salvezza con un immen-
so soffio di gioia e gratitudine. Questo ultimo atteggiamento costituisce la penitenza».

*Ip., Che cos’é il peccato?, o.c., p. 26.

= Ibid., p. 41.

7 «Come dice esplicitamente San Paolo, il peccato & un certo modo di relazione con Dio e
la legge non & che un mezzo di esplicitazione e di presa di coscienza. Essa non & il termine di
riferimento. Nella concezione cristiana della morale, Dio non & lo strumento della legge come
un gendarme o un giudice. E la legge che € il suo strumento per farci scoprire il bisogno che noi
abbiamo di Lui» (Ip., Une morale..., o.c., p. 165). Ne deriva che «la Penitenza cristiana & un dia-
logo e non un confronto amaro con una legge che non pud perdonare perché non & che un’a-
strazione...» (p. 175).

242



sveglia la coscienza a se stessa e sveglia la sua disposizione a rispondere agli inter-
rogativi e alle attese dell” Altro.® Come I"atto mediante il quale il soggetto trasgredi-
sce la legge & da lui in qualche modo percepito quale atto che manifesta la sua volonta
profonda che non si esaurisce nel singolo comportamento concreto, cosi al di la del-
le leggi ¢’'& sempre la legge quale articolazione del Bene e del Dovere che decide
della riuscita dell’uomo o della sua salvezza. Quello che Oraison non ammette & che
il peccato quale atto nel quale si manifesta e si realizza la cattiva autodisposizione di
sé, corrisponda alla natura del «senso di colpa» che sempre comporta il sentimento
della precarietd minacciata di un certo modo di esistere. Oraison non ammette che il
peccato dia un nome a quella legge che il senso di colpa, secondo una modalita emo-
tiva eppure intenzionale, avverte.

In definitiva ci sembra che la critica di Oraison alla morale legalistica intuisca
I"inadeguatezza di una concezione «oggettivistica» della legge che ignora il nesso
tra legge e storia, e che sarebbe conosciuta una volta per sempre dalla ragione senza
alcun riferimento all’eccedere della vita concreta del singolo. Come questa intuizio-
ne possa e debba portare frutto non & detto a motivo dei presupposti antropologici che
ora esaminereno.

3. Esperienza emotiva e coscienza morale

Il tipo di distinzione epistemologica tra scienze empirico-analitiche e discipline ri-
flessive, in particolare tra psicanalisi e teologia, e la conseguente distinzione tra sen-
so di colpa e coscienza del peccato, che Oraison propone, risultano fondate su una
pregiudiziale comprensione dell’esperienza emotiva. Quest’ultima viene intesa come
realta che si oppone alla coscienza ed & percio suscettibile di analisi; anzi deve esse-
re analizzata, perché il soggetto possa procedere alla conoscenza e all’assunzione ra-
zionale di essa.

L'esperienza emotiva viene definita genericamente come «il condizionamento
concreto della personalitd superiore». Le emozioni e gli impulsi della vita affettiva
«debbono essere impiegati dalla personalita cosciente, devono cioe essere resi utili in
un significato che li trascende, essendo spirituale».* La volonta nell’uomo «non giun-
ge a svincolarlo totalmente» dalla condizione emotiva «che non & mai interamente pe-
netrata dalla luce della coscienza, ossia nel permanere, pill 0 meno tormentato da
uno stato affettivo inconscio che sottende la vita psicologica chiara».* La personalita
cosciente, ’io, si costituisce lentamente «svincolandosi in un certo qual modo dalle
nebbie dell affettivita e dell’istinto proprie dell’infanzia primitiva».*”* L'educazione
consistera allora nell’ «integrare progressivamente in cio che possiede di tipicamen-
te umano lo spirito cosciente e libero, il mondo degli impulsi organici o affettivi che
costituiscono in un certo qual modo le fondamenta».* Come questo «contesto» puo
essere «assunto in ultima analisi» nel sentimento religioso e «innalzato con I"aiuto
misterioso della grazia»? Notiamo che il «materiale» psichico descritto in stretta di-

* Ip., Devant l'illusion et I'angoisse, o.c., pp. 179.182.
# Ip., Amore o costrizione?, o.c., p. 22.

“ Ibid., p. 23.

“ Ibid., p. 30.

% Ibid., p. 34.

@ Ibid., p. 22.

243



pendenza dall’analisi di Freud, ¢ considerato solo come materia prima mediante la
quale I'io consapevole deve costruire le sue strutture ed i suoi comportamenti. L'at-
tenzione al dinamismo pulsionale, nelle sue empiriche determinazioni psicologiche,
tende a configurarsi semplicemente come attenzione ad un casuale dato di fatto da
promuovere, a partire dalle sollecitazioni ideali estrinseche a quel dinamismo: «E
con questo materiale psichico che I'io cosciente, forza autonoma e progressiva anche
se da lui condizionata, dovra costruire ed elaborare le sue strutture e il suo compor-
tamento» *

La coscienza morale, che «emerge da un caos dinamico di forze biologiche e in-
consce che rimangono e ridiventano impermeabili alla sua autonomia fondata sul ra-
ziocinio», impiega un certo tempo «a liberarsi da un mondo di dinamismi che posso-
no essere tuttavia psicologicamente consci».* Ci sembra che manchi I'attenzione fe-
nomenologica all’aspetto di attivita, che vede 1’esperienza emotiva legata alla libera
autodeterminazione dell’io, mentre & unicamente evidenziato I’aspetto di passivita di
tale esperienza, in quanto cioe¢ patita dal soggetto. Infatti Oraison dice che I'accesso
ad una «autonomia che dovrebbe essere totale» & «frenato» da zone della vita affet-
tiva «che non vengono mai totalmente assorbite dalla luminosita dello spirito».* Ogni
essere umano «messo in cammino dal manifestarsi del suo dinamismo vitale deve, fin
dall’inizio, imparare a superarlo muovendosi verso quella che sara piu tardi 1’auto-
determinazione della sua liberta personale».” liberta che non giunge mai ad essere to-
tale, né «totalmente liberata dai determinismi che la fondano nell’essere e dai quali
essa sgorga».*

L’esperienza emotiva ¢ equiparata ed & quasi sinonima agli istinti, «dinamismi
grezzi, spontanei, irrazionali, tendenti per forza di cose a un soddisfacimento che
non pud ancora essere controllato». Gradualmente tutto sara assunto nel «dinami-
smo intellettivo»: «Questa assunzione di coscienza ¢ di natura essenzialmente con-
flittuale... ¢ lo scontro con qualche cosa che non & 1'io, che mi segnala un dato limi-
te».* Sembra pero che non solo non si superi il dualismo tra pulsione e ragione, ma
si continua a penalizzare I’esperienza immediata, cio¢ gli aspetti emotivi dell’espe-
rienza umana. Essi, certo, sono realta da assumere e non da respingere, e tuttavia la
stessa enfasi sulla necessita della loro positiva assunzione mostra quanto li si ritenga
diversi e opposti alla libera coscienza dell’io.

Non si riesce a mostrare come tale coscienza sia originariamente libera pur nella
sua immediatezza.

Non si tratta del soggetto che obbedisce ad una intenzionalita che non ¢ prodotta
soggettivamente, ma accolta come data, offerta e tuttavia coerente con la coscienza,
ma di un soggetto in «conflitto» con una realta oggettiva che & tale proprio perché non
¢ coerente alla realta soggettiva. L'uomo non & soggetto concreto, dove tutto & coe-
rente al soggetto, anche quando & opposto al soggetto come il corpo all’emotivita.
L'uomo ¢ volonta e intelligenza che decide a proposito di «qualcosa che non ¢ I'io».

“1Ip., Vie chrétienne, o.c., p. 15. Palese ¢ il debito nei confronti di CH. ODIER, Les deux
sources consciente et inconsciente de la vie morale, Etre et Penser, Neuchétel 1947,

* ID., Che cos’é il peccato?. o.c., pp. 24-25.

“ Ibid., p. 51.

" Ibid., p. 34.

* 1D., Le mystére humain..., o.c., p. 68,

“ 1p., Amore o costrizione?, o.c., pp. 90-91,

244



Ne deriva che la persona non ¢ la globalita concreta dell’'uomo perché soggetto e
oggetto non si toccano interiormente. La realta pulsionale non appartiene all’am-
bito intenzionale, anche solo virtualmente, ma ¢ un oggetto su cui la volonta intel-
ligente decide e che non pud sentire come proprio, come forma concreta della sog-
gettivita.

Manca una comprensione unitaria di elementi diversi eppure originariamente di-
sponibili per I'unita. In una antropologia unitaria «la luminosita dello spirito» porta
il «senso» globale e la precisa forma umana ed esperienziale che impedisce alle pul-
sioni di essere un puro fatto bruto e psicodinamico. La realta pulsionale porta la strut-
tura concreta, quella che la coscienza trova gia data e funzionante in un certo modo.
Il punto decisivo & il fatto che ambedue appartengono propriamente e originaria-
mente all’uomo: la «luminosita dello spirito» non & umana se i segni di espressione
non gli appartengono fin dall’inizio, e la realta pulsionale non & umana se fin dall’i-
nizio non @ la concretezza dell’'uomo. L'originaria umanita non ¢ solo dello spirito,
ma proprio anche della sfera pulsionale che & una struttura dotata di un’intenzionalita
umana fin dall’inizio, per cui questa struttura pud essere «assunta» perché a questo
tende. Se questa struttura & pensata a livello subumano, si impone una rottura di fon-
do che rende impossibile 1'unificazione. E I'unificazione non ¢ abbassamento dello
spirito al livello dei determinismi psicologici. Se questi non hanno la dignita umana
originaria, la liberta concreta sembra sempre una «degradazione» della liberta. E le
leggi delle strutture psichiche saranno sempre leggi esterne alla liberta, mentre sono
la risposta adeguata allo spirituale che tende alla forma concreta. Non si tratta di in-
nalzare la realta pulsionale al livello umano: se non ha dignita originaria non sara
mai propriamente umana. Se nessuno pud dire perché I'intenzionalita umana si espri-
me nei meccanismi psichici e perché questi sono in grado di esprimere quella, pos-
siamo perd capire la loro unita nell’attuazione umana, percepire il senso ed impe-
gnarci a viverlo.

La mancanza di un’antropologia che colga I’originaria dignita umana dei diversi
elementi, emerge in particolare nella concezione dell’istinto e della legge morale.
L’istinto & concepito come «quell’insieme di dinamismi endogeni che induce I’esse-
re vivente individuale e collettivo ad un insieme di comportamenti atti a soddisfare i
suoi bisogni».™ & 'espressione immediata delle esigenze fisiologiche e nell’'uomo &
«radicalmente inadeguato» circa cid che ¢ il comportamento esatto dell’adattamen-
to.” Poiché gli istinti sono incerti quanto all’adattamento preciso dei comportamen-
ti, «al loro posto, dal mondo oscuro delle prime esperienze vissute fino al livello di
una chiara coscienza, si elabora I’ autoregolamentazione personale».™

Questa «autoregolamentazione» & interpretata. seguendo da vicino Freud, dap-
prima in termini «energetici» omologandola a tutte le altre funzioni istintuali.

Il primo adattamento relazionale del mondo che lo circonda, «una certa regola-

™ Ip., Il Caso e la vita. o.c., p. 50.

" Ip., Le mystére humain..., o.c., p. 66.

2 1p., Il Celibato, Borla, Torino 1967, p. 33. 1l nostro autore afferma che «al bisogno ap-
partiene I'istinto che porta I'individuo ad agire. Al primo ordine dei bisogni corrisponde quel-
lo che possiamo chiamare 1'istinto di “aggressivita” nel significato etimologico del termine.
Questo tipo di istinti riguarda direttamente I'individuo nella propria esistenza: la fame, la sete,
la casa... Le cose sono molto diverse per il secondo tipo. Questi istinti non assicurano i bisogni
dell’individuo come tale, ma attraverso di lui. i bisogni della specie. Si tratta degli istinti di ri-
produzione, ossia della sessualita»,

245



mentazione»™ o «canalizzazione» dell’istinto primitivo con il risultato dell’adozione
«di una condotta di compromesso»,™ ¢ il «Super-io». Questa realta psichica abbozza
una certa «regolamentazione che ben presto deve essere realizzata dalla coscienza
razionale».” Ma rimarra parte dello psichismo e «I’'uomo maturo non potra mai com-
pletamente sbarazzarsi di questa forza cieca per mettere al posto la ragione e la vo-
lonta dell’io cosciente. Sara uno degli ostacoli pit imbarazzanti per la costruzione di
una vita morale vera».” All'istinto carente supplisce la strutturazione cosciente e
sociale dei «bisogni» umani. Oraison ricalca la prospettiva di Gehlen, quella per
cui la cultura sarebbe rimedio di una «natura» insufficiente. In tale prospettiva I'uo-
mo ¢ raffigurato come animale pilt complesso.” Se si riconosce che 'uomo ¢ dal-
I"origine coscienza e non essere «biologico», allora anche si riconoscera che la
modalita propriamente umana dell’inclinazione realizza le figure di una intenzione
in qualche modo data e non scelta: & una modalita della coscienza in quanto «patita»
da essa.™

Fare dell’istinto una realta d’ordine puramente «fisiologico» ed energetico signi-
fica ridurre I'istinto a «inconscio» e negare la «percezione» preriflessa di un senso
inabitante nel comportamento corporeo, eventualmente anche inconscio. Oraison
sembra cadere nella solita riduttiva alternativa secondo la quale o I'uomo «si oppone»
come qualcosa di essenzialmente diverso e superiore alla natura oppure I'uomo deve
essere riconosciuto come parte della natura e a partire dalla natura. Il nostro autore
sceglie la prima strada: mantenendo I'implicito pregiudizio secondo cui il modello
della istintualita animale sarebbe idoneo a interpretare I'istintualitd umana, giustap-
pone ad essa il livello spirituale.™ Tale implicita assunzione opera anche nella com-
prensione della «legge».

Con lo stesso termine «legge» Oraison intende «due livelli» di organizzazione
molto diversi. Il primo livello € quello infantile dove la legge & una regolazione ester-
na e connessa all’angoscia egocentrica: «Corrisponde alla somma degli interdetti an-
goscianti del periodo arcaico dell’esistenza, premorale ed infantile».* 11 secondo li-
vello & quello adulto del confronto con I'altro, della relazione «positiva, intelligente,
efficace»: la legge come «luogo di incontro con ["altro, di espressione o la condizio-

" 1p., Che cos’é il peccato?, o.c., p. 34.

"1p.. Amore o costrizione?. o.c., p. 91.

" Ip., Che cos’é il peccato?, o.c., p. 35.

™ 1Ip., Les erreurs..., o.c., p. 54. L’ autore sottolinea quanto «irrazionale» o «infraumano» sia
questo «riflesso organizzato» pseudo morale, e quindi inadeguato ad orientare il soggetto ver-
so un’azione umana vera e propria. Nella fase edipica si tinge di una colorazione affettiva nuo-
va che «assomiglia da lontano al sentimento di colpevolezza» istintiva ed egocentrica. Tuttavia
Oraison riconosce |'importanza del «Super-io» come componente essenziale dello psichismo di
base «di utilith primordiale» perché «su questa regolazione istintiva degli impulsi... il sogget-
to costruira pitl tardi il suo dinamismo morale, cosciente e libero» (Amaore o costrizione?, o.c.,
pp. 93-94).

" A. GEHLEN, L'uomo, la sua natura e il suo posto nel mondo. Feltrinelli, Milano 1983,

™ La coscienza non € tale se non in quanto essa intende questo o quest’altro, ma che essa
intenda questo o quest’altro non & riducibile a fatto suo: essa ¢ distinta da cid che intende nel
modo della «passione».

™ «Per il bambino non avviene nulla nella stessa maniera che per il piccolo dell’animale.
Gli avvenimenti non si riducono al biologico puro. Cid che accade a livello fisiologico si regi-
stra nello stesso tempo ad un altro livello» (Essere con..., o.c.. p. 45).

M Ip., Une morale..., o.c., p. 67.

246



ne delle relazioni intersoggettive riuscite».* Nel primo livello la legge € interpretata
secondo lo schema freudiano, come al servizio della composizione del conflitto tra la
pulsione illimitata e i limiti imposti dalla realta, che sono essenzialmente gli altri uo-
mini. La pulsione ¢ mera energia, definita nella sua direzione a monte rispetto ad
ogni relazione con 1'altro sicché & destinata ad incontrare la realta semplicemente
nel suo aspetto di limite. La pulsione non & gravida di significato, di un’intenzione
che nel confronto con la realta cerca di determinarsi. Il rapporto tra la pulsione e la
legge quale rapporto antagonistico significa che la legge non determina la figura di
quel bene che la coscienza cerca per poter determinare se stessa, ma impone un limite
estrinseco, e certe volte insopportabile o patologico, all’orientamento proprio della
pulsione. In quest’ottica rientra il sentimento di colpa trattato come vissuto patoge-
no e «angosciante», che deve essere esorcizzato: «Solo alla luce della propria ragio-
ne e insieme degli elementi fornitigli dalla Rivelazione e dalla Fede, il piccolo sog-
getto umano potra distruggere 1'uno dopo ["altro i riflessi angoscianti del Super-io per
sostituirli con scelte libere».* La distinzione del senso di colpa, appartenente al Su-
per-io, dalla coscienza del peccato, raggiunta con la maturita affettiva, induce ad una
rinnovata concezione «razionalistica» della morale, la quale ignora I"originario con-
corso dell’esperienza emotiva, e quindi anche del senso di colpa, alla strutturazione
della coscienza morale del soggetto. Infatti il progresso morale, per Oraison, consi-
ste «nell’illuminazione sempre pit grande di questo “Super-io” tirannico con la luce
della ragione e della volonta cosciente e nella sostituzione di una pseudomorale emo-
zionale del Super-io mediante la vera morale dell’intelletto».*

Come il primo livello infantile evolva nel secondo, proprio dell’uomo maturo e
caratterizzato da «relazioni positive», non & detto, se non con un accenno ai conflit-
ti di frustrazioni e di accettazione. L’ autore ribadisce con forza e a piu riprese che «la
relazione con gli altri non & una risultante dell’evoluzione affettiva. Essa ne € al con-
trario I’elemento dinamico proprio e costitutivo, La risultante non & che I’ aspetto che
ci fa conoscere 1’osservazione superficiale».™ L'appello alla relazione intersoggetti-
va ¢ decisivo, ma risulta poco fondato. Si espone ad una contraddizione di fondo:
come pud la relazione intersoggettiva essere insieme fondamento della coscienza e
«livello» del suo sviluppo? L’ appello alla «relazione positiva» al fine di qualificare
I’esperienza morale e religiosa & pertinente, ma il modo con cui esso si realizza risulta
esso stesso assoggettato a quel dualismo che oppone emozione e coscienza. L'aper-
tura all’altro & infatti vista come espressione di una emancipazione della sfera emo-
tiva, come assenso ad una coscienza morale che si misura con cid che & «fuori» di lei
e quindi «oggettivo». Ma come le esigenze dell’altro possono valere quale criterio og-
gettivo per la determinazione del lavoro morale non & detto da Oraison e non si vede
come possa essere detto a partire dai suoi presupposti antropologici.

¥ Ibid., p. 108.

% Ip., Amore o costrizione?, o.c., p. 94.

® Ip., Les erreurs..., 0.c., p. 55. Sembra che per certi aspetti Oraison sia debitore di questo
nuovo «razionalismo» della morale ad Hesnard, pure lui medico. Anche se prende le distanze
dalla sua chiusura al trascendente, afferma di aver conosciuto la psicanalisi tramite le sue ope-
re (Testa Dura, o.c., p. 114). .

% Ip., Essere con..., 0.c., p. 44. «E in e attraverso il rapporto con questo “altro” che il bam-
bino giunge a discernere I'io... La relazione agli altri, fondamento stesso della evoluzione psi-
cologica, & essenzialmente una dialettica d’amore» (p. 51).

247



In conclusione I'autore intende rifarsi all’antropologia tomista: «E artificiale e
falso dissociare il corpo e I"anima, cio0 € differente dal distinguerli».*® Attraverso la via
di una constatazione clinica e metodica interamente nuova pensa di raggiungere la
concezione antropologica unitaria che san Tommaso descriveva attraverso il sempli-
ce ragionamento filosofico. Un’affermazione fondamentale della psicanalisi, secon-
do Oraison, & I"unita psicosomatica del soggetto umano. La vita psichica, a tutti i li-
velli in cui si snoda, si esprime sul registro somatico come nella coscienza di sé:
«Non ¢’¢ la mia anima e il mio corpo, ma I'io».* L’intenzione del nostro autore & di
affermare che il corpo non € un’appendice strumentale del soggetto spirituale «uo-
mo», ma lo qualifica e lo costituisce nella sua identita specifica. Ma il corpo ¢ la
realta pulsionale di cui cosi parla non € la «unita psicosomatica» a cui si interessano
le scienze empirico-analitiche quali la psicanalisi. I dati delle scienze analitiche deb-
bono essere riletti criticamente e integrati in una prospettiva di riflessione propria-
mente antropologica sul corpo.¥

Partendo dal presupposto che le scoperte della psicanalisi completano il sapere
teologico sull’'uomo, Oraison non percepisce che quello che € in causa & il ripensa-
mento della struttura della coscienza umana. Oraison sottolinea giustamente che le
scienze empirico-analitiche hanno messo in luce I'ingenuita di una visione idealisti-
ca, che concepisce la coscienza come realta «absoluta» da ogni condizionamento
corporeo. In questa prospettiva si spiega la sua polemica contro il legalismo della
teologia manualistica e la sua proposta di una «morale delle tendenze». Non riesce
per0 a chiarire il rapporto che lega I'inconscio al conscio e quindi a comprendere co-
me nell’esperienza umana si dia, in qualche modo, un livello di originaria unita. Il ri-
chiamo all’antropologia tomista appare una chiarificazione nominale e mai temati-
camente affrontata.

Le categorie della tradizionale considerazione tomista dell’uomo sembrano poi
inadatte a rispondere alla provocazione della psicanalisi circa le condizioni psicolo-
giche del darsi nell’'uomo di una coscienza del bene: esse pongono 1'evidenza del
bene subito come deducibile a partire dalla natura dell’uomo e cio¢ da quella struttura
del suo essere che si darebbe a monte di ogni suo agire pratico. La tendenziale ridu-
zione della dimensione «spirituale» dell’'uomo, in cui incorre la psicanalisi e di cui
acriticamente non tiene conto il nostro autore, cadendo in una nuova forma raziona-
listica della morale, va colta nella pretesa di affidare all’esclusiva competenza delle
scienze empiriche I’analisi del vissuto psichico ricondotto ad un fenomeno oggetti-
vamente analizzabile e non riconosciuto nella sua qualita intenzionale e quindi nella
sua rilevanza morale,

® Ip., Une morale..., o.c.. p. 38.

* Ibid., p. 38.

¥ Quando Freud parla del «significato» non lo intende nell’ accezione propria di una com-
prensione intenzionale della coscienza, ma come «cio di cui la coscienza si serve per raggiun-
gere ci0 che pill vale, e che d’altra parte & senza senso: la soddisfazione pulsionale» (G. ANGE-
LINIL, Il senso di colpa: un problema nuovo per la teologia, in AA.VV., Senso di colpa e co-
scienza del peccato, Piemme, Casale Monferrato 1985, p. 115). Oraison confessa nella sua
autobiografia di aver fatto poca filosofia. nel senso tecnico della parola (Testa Dura, o.c., p. 10).
Tende a identificare la filosofia con il «razionalismo» e afferma che la psicanalisi rappresenta
«la contestazione di ogni filosofia e di ogni teologia in quanto sistemi che si soddisfano da so-
li» (p. 163).

248



4. Problemi aperti per la teologia morale

Dall’ analisi del nostro autore emerge il problema della responsabilita morale, una
volta superato quell’ingenuo razionalismo che pensa alla coscienza come facolta di
giudizio in base a criteri di bene e di male razionalmente deducibili.

Ora né il riferimento all’altro o alle sue esigenze e né il riferimento alla rivela-
zione sembrano costituire principi sufficienti per un discernimento della responsabi-
lita morale.

Il problema si pone nei termini di come ricomprendere la coscienza morale e le
sue evidenze a partire proprio dal debito che essa mostra di avere con il vissuto e-
motivo.

Ci chiederemo cosa significhi patire a causa di un «senso di colpa» ed emergera
come tale «patire» si connetta con il «dire» la colpa, vale a dire la confessione o atto
della liberta che identifica il soggetto, e con la relazione intersoggettiva quale aspet-
to moralmente rilevante di quella esperienza emotiva. E possibile allora cogliere la li-
berti umana nella sua concretezza e finitezza. La condizione per una corretta impo-
stazione di tale riflessione & questa: il «vissuto emotivo» deve essere riconosciuto
nella sua qualita intenzionale e non pud essere affidato esclusivamente all’analisi
psicanalitica o alle scienze che operano con un metodo oggettivo-sperimentale.

4.1. Senso di colpa e responsabilita morale

E necessario passare attraverso una ricomprensione del «sentire» al fine di dare
serietd etica al senso della colpa e ad ogni sentimento morale. Solo in questo modo es-
so pud essere emancipato dall’interpretazione che lo riduce a pura affezione dell’io.

11 senso di colpa che I'uomo patisce come insinuazione nei suoi confronti, divie-
ne realtd che chiede chiarezza e non semplice rimozione terapeutica, percio la co-
scienza non pud costituirsi prescindendo da esso.

Come abbiamo visto, I’approccio del nostro autore al sentimento di colpa & tec-
nico. Il problema & come fare per liberarsene o «superarlo». Non ci si interroga sul
senso che propone al mio fare quel vissuto emotivo, sui modi in cui questa esperien-
za interpella la liberta dell’uomo. Il problema non & etico, non riguarda il bene a cui
anche mediante tali esperienze 1'uomo & rivolto, ma interpella solo i modi di opera-
re sulle cause al fine di produrre la scomparsa di tali disagi psicologici. E in definiti-
va la prospettiva della psicanalisi freudiana che analizza il senso di colpa quale sof-
ferenza psicologica.

Se il senso di colpa & solo esperienza negativa ed immatura (infantile «egocentri-
ca») ne consegue che sia drasticamente separato dalla coscienza del peccato.*

Questa rappresentazione del senso di colpa quale disagio o come sentimento de-
rivato o riflesso, semplice indotto culturale e reazione psicologica quale meccani-
smo di difesa per esorcizzare 1’angoscia dell’abbandono, & coerente con la rappre-

® Secondo la visione freudiana il senso di colpa & un’istanza dinamica che corrisponde ad
un’immagine ideale di sé eccessiva rispetto a quella reale e con la sua valenza accusatoria nei
confronti di comportamenti inevitabili distrae dai difetti evitabili. Si dimostra in definitiva con-
troproducente e avvilente per 1'io (S. FReUD, Il disagio della civilta, Boringhieri, Torino 1971,
pp. 260ss). Condivide questa visione freudiana anche V. WHITE, La culpabilité en psychologie
et en théologie, in «Le Supplément» 42 (1957) 332-352.

249



sentazione dell’esperienza emotiva quale sensazione interna di uno «stato d’animo»
e non quale modalita del rapporto intenzionale della coscienza al reale. In questa vi-
sione i sentimenti vengono staccati dal soggetto per farne 1’oggetto di un’indagine og-
gettivistica con la pretesa di riconoscerne il senso tramite 1 analisi chiarificatrice in-
dipendentemente dalla liberta del soggetto.

Certamente il vissuto emozionale si riferisce per un certo verso ad uno «stato d’a-
nimo», ma per un altro verso riferisce lo «stato d’animo» ad una disposizione attiva
dell’animo, al desiderio, alla proiezione di sé verso cid che lo supera. «I sentimenti
contengono un intrinseco riferimento ad un oggetto ed incorporano un pensiero».* 11
sentimento quindi non puo essere immaginato come in se stesso consistente e in mo-
do tale da prescindere dal rapporto tra coscienza e mondo. Esso esprime piuttosto, in
qualche modo, I’esperienza emotiva immediata che allude ad un’intenzione virtuale.

Per questo I'esperienza della colpevolezza dell’uomo si manifesta come «evento
bifronte», che da un lato si sente (e percio si cerca di ridurlo a sentimento) e dall’al-
tro si conosce (e percio si cerca di ridurlo a coscienza). Data la struttura costitutiva
dell’uomo, & logico che la colpevolezza si manifesti come sintesi di affetti e inten-
zioni. Il tentativo di spiegarne la colpevolezza racchiudendola in un ambito di riferi-
menti esclusivamente affettivi non rende conto che la colpa & sempre «di» qualcuno
o0 per «qualcosa», e tale carattere genetico implica necessariamente una serie di at-
tribuzioni, nel cui tessuto si genera la colpevolezza.”

Tale sentimento non puo essere ridotto semplicemente, come sembra avvenga in
Oraison, all’angoscia radicata nelle prime esperienze infantili o al sentirsi minaccia-
to nella propria sopravvivenza da parte di altri. Anche quando corrisponda a com-
portamenti patologici ha un significato morale nel senso che esso sarebbe incom-
prensibile al di fuori dell’ottica di una consapevolezza dell’io di essere debitore del
proprio essere e del proprio fare nei confronti di altri.

Il significato morale del senso di colpa, che non pud essere descritto come nuda
energia o pressione fisica sull’agire umano, ¢ virtuale ed ¢ interiore ad ogni rifles-
sione intenzionalmente volta a chiarire 1’idea e articolata in linguaggio e sapere og-
gettivo. Il problema &: come ci si pud «sentire» in colpa senza conoscere le attese
nei cui confronti si & inadempienti, eppure riconoscendo in qualche modo quelle at-
tese come pertinenti? I1 senso di colpa attende di essere riconosciuto e quindi realiz-
zato dalla liberta: se rimane sentimento non pud strutturare la coscienza e orientare
I"impegno pratico in modo determinato.

Mediante la parola ¢ data espressione e determinatezza al senso di colpa. «La pa-
rola sottrae quel vissuto emotivo alla sua indistinzione e ambiguita».” Non si tratta di
una «cura della parola» come ¢ intesa dalla psicanalisi poiché non si tratta di ristabi-
lire un corretto funzionamento dell’apparato psichico, dal momento che 1'equilibrio

* B. WILLIAMS, Problemi dell’io. Mondadori, Milano 1990, p. 27. «Provare un’emozione
nei confronti di un oggetto vuol dire vedere quell’oggetto in una certa luce. L’ educazione mo-
rale non ¢ tanto di inculcare dei principi, ma quella di educare le emozioni» (p. 28). L'impor-
tanza dei sentimenti per I'etica viene sottolineata in particolare dalla recente «Teologia Fem-
minista». Per una veloce e sintetica panoramica cf T. KELLY. New Directions in Moral Theology,
Chapman, London 1992, pp. 89-94,

" A. POLAINO-LORENTE, /I senso di colpa non patologico, in A. LAMBERTINO (a cura di), Al
di la del senso di colpa?, Citta Nuova, Roma 1991, pp. 113-128.

" G. ANGELINL, Il sense di colpa: un problema nuovo per la teologia, o.c.. p. 133.

250



psichico implica la liberta del soggetto e non va inteso come realta che sta a monte di
essa.”

La parola ha il potere di far accedere I’io alla determinazione di sé. La confessione
della colpa non & altro che I'accadere di tale determinazione dell’io, che in tal modo
perviene insieme a se stesso e alla realta. Infatti la confessione della colpa ¢ atto di li-
berta che solo I'io pud porre e consiste in un riconoscimento di sé mediante quella pa-
rola che pone davanti all'io gli atti che egli ha compiuto e lo induce a riconoscere in
essi le sue vere intenzioni, la vera immagine di sé. Cid significa che la coscienza non
preesiste ai suoi atti ma essi sono il «luogo» del suo prodursi.

La necessita della confessione predicata dalla Bibbia trova una corrispondenza
con la struttura stessa della coscienza umana a partire dal rapporto che lega il darsi
della coscienza con 1’atto del «dire». Il «dire» qui in questione ha carattere perfor-
mativo e va inteso come «attos di liberth e non come semplice espressione conosci-
tiva della coscienza.”

Solo confessando la propria colpa il soggetto acquista la coscienza della propria
responsabilit e di se stesso come soggetto libero. Il patire della colpa trova soluzio-
ne in quell’atto di riconoscimento libero della colpa che ¢ la confessione. Nello spa-
zio di questo «atto di libertd», che & il «dire» della confessione, A. Uleyn collocal’a-
nalisi dei «meccanismi di discolpazione»: I'uomo fugge dal riconoscimento libero
della colpa, che & la confessione, per paura di perdere la propria immagine e quindi
di compromettere il rapporto con I'altro. Tali meccanismi, pur presentandosi come
comportamenti «meccanici», rivelano un legame decisivo con la liberta del soggetto.
col suo modo di collocarsi di fronte a se stesso e alla realta.”

Nell ottica cristiana il senso di colpa conduce attraverso 1'atto della confessione
al mutamento della disposizione profonda della coscienza e diventa appello alla con-
versione. La fede diventa allora un’ermeneutica della confessione di colpa e per que-
sto appare rilevante in vista del discernimento critico dei singoli contenuti materiali
dell’esperienza morale immediata. Se la fede, come atto di accordar credito al kerig-
ma per trovare comprensione di sé. fosse totalmente altra e alternativa rispetto al sen-
so di colpa, essa non potrebbe pit farsi parametro di valutazione del vissuto umano
¢ si finirebbe per rendere indipendente dall’accertamento analitico la stessa valuta-
zione sulle condizioni dell’atto di fede.”

% M. Eck, L'équilibre de la personnalité, in «Le Supplément» 53 (1960) 132-154, mette in
rilievo I'importanza della liberta in ordine all equilibrio psichico e la necessiti del riferimento
ad essa perché ogni cura abbia un esito positivo. Anche C. BAUDOUIN, Culpabilité. in Diction-
naire de Spiritualité, 11/2, Paris 1953, coll. 2632-2645.

» «Assumersi il male & un atto del linguaggio paragonabile all'atteggiamento operativo, nel
senso che & un linguaggio che fa qualcosa, nel senso che imputa I'atto» (P. RICOEUR, Colpevo-
lezza, etica e religione, in «Concilium» 6/6 [1970] 29). Un approfondimento sistematico di
questo aspetto & svolto da A. ULEYN, Actualité de la function prophétique, Desclée, Paris 1966.
L’ autore valorizza le espressioni simboliche del testo biblico nella loro corrispondenza con I"a-
nalisi fenomenologica del vissuto umano.

% A, ULEYN, o.c.. pp. 162-383. Ponendosi soprattutto su un piano psicologico, I'autore
passa in rassegna quelli che chiama «i meccanismi di difesa a servizio della discolpazione». Es-
si pur nel loro carattere pre-riflesso manifestano una libera iniziativa dell’io.

* Certamente la fede & apertura all’altro da sé, ma poiché tale apertura e relazione & vista
come «livello» di un’evoluzione psichica le cui fasi sono preordinate rispetto alla liberta del-
I'uomo, solo la verifica concreta di questo sviluppo da parte delle scienze analitiche pud dire se
la fede & reale o fittizia.

251



[1 senso del sentimento di colpa & manifestato dalla Rivelazione attraverso il per-
dono di Dio, che rivela la sua giustizia e denuncia insieme la condizione reale del-
I"'uomo inclinato al male. Il sentimento di colpa non si spiega adeguatamente in or-
dine ad atti singoli compiuti ma implica la paura di una disapprovazione complessiva
della propria persona: «La giustizia di Dio manifesta quella norma incomprensibile
in rapporto alla quale I'uomo si sente come peccatore, senza vedersi».”

Il rimedio al senso di colpa & la rivelazione del Dio amico dei peccatori: allora
I"'uomo si confessera quale peccatore e non si nascondera per paura, e sara perdona-
to da Dio che si manifesta come prossimo e disposto a considerare amichevolmente
I"obbiettiva situazione dell’uomo.

La parola della confessione rappresenta una risposta ad una parola accogliente,
come attualmente rivelata a noi da Dio stesso. E la confessione che ha per oggetto il
peccato come atteggiamento complessivo, come atto in cui si esprime ¢id che I'uomo
intende fare di sé. A tale natura del peccato corrisponde il senso di colpa che sempre
comporta il sentimento della minaccia di un certo modo di esistere e non semplice-
mente il dispiacere per un’azione determinata.”

La confessione della colpa & una parola mediante la quale I’'uomo dice di se stes-
so di fronte a Dio e perviene cosi alla comprensione della sua vera condizione. Pec-
care vuol dire rifiutare di riconoscere Dio, negare la verita della nostra condizione
umana, il fatto che siamo creati da Lui. Diviene cosi impossibile conoscere Dio: noi
siamo ciechi: «L'ingiustizia degli uomini reprime la verita» (Rm 1,18). Nella predi-
cazione di Gesu, in continuita con quella dei profeti, la figura del peccato & proprio
la menzogna, il tentativo cioé di nascondere la verita del «cuore», celandola dietro il
velo della rappresentazione di sé davanti agli uomini. In tal senso vanno intese le in-
vettive contro gli «scribi e i farisei ipocriti».” Tutta la predicazione profetica & lotta
contro il rifiuto e insieme I'incapacita del peccatore di riconoscere la propria colpa,
simbolizzati dalla durezza del cuore e dall’accecamento della vita, e intimazione del-
la confessione della colpa portando alla luce cid che I'uomo nasconde ostinatamen-
te nel cuore. Lo studio delle condotte umane mostra come molte condotte patologi-
che derivino dalla messa in atto dei «meccanismi di difesa a servizio della discol-
pazione».”

11 profilo del peccato quale menzogna, come azione che nasconde se stessa e co-
lui che la compie agli occhi di Dio e del soggetto stesso, fa intendere il senso e la ne-
cessita della confessione. Nell'atto della confessione I'uomo consegue 1'essere a lui

* G. ANGELINL, Il senso di colpa..., 0.c., p. 129.

7 L'atto della confessione realizza il riconoscimento dell’inerenza del peccato alla perso-
na ed esprime la struttura originaria dell’agire umano in genere come atto di «fede», cioé come
atto attraverso cui il soggetto confessa la precedente opera di Dio nei suoi confronti. In questo
modo si comprende perché la penitenza assuma la figura della «confessione» del peccato.

* P. HENRICI, {] peccate come menzogna, in «Communio» 103 (1989) 24-32; G. SALDARI-
NI, Riconciliazione e Penitenza nel messaggio dei Vangeli, in AA.VV., Presbiteri e Riconcilia-
zione, Ancora, Milano 1986. pp. 69-96.

* «La predicazione del profeta mediante il procedimento della parabola non consiste tan-
to nell'imputare, nell’accusare ma piuttosto nel portare I'uomo a scoprirsi lui stesso la sua col-
pa e a sentire la sua colpevolezza. Accusare o smascherare evoca |'intervento di un estraneo
animato da sentimenti ostili e con I"intenzione di difendersi per attaccare e trionfare. Ammonire
o svelare, al contrario, sposta il centro di gravita dal lato dell’uomo indurito e accecato, che non
¢ da vincere, ma piuttosto da convincere e guarire» (A. ULEYN, o.¢., pp. 159-160).

252



piu intimo, per il fatto che la conversione rappresenta la rigenerazione grazie alla
quale I'uomo & ridestato nel sentimento del proprio personale potere.' Si impone
allora a ciascun uomo la decisione radicale se lasciarsi o meno svelare nella propria
intima realta (Mr 10.32; Mc 8.38: Lc 12,8). A questo profilo del peccato come men-
zogna si collega la visione mistica di Adrienne von Speyr sul sacramento della con-
fessione: 1'opposto del peccato come menzogna & «I’atteggiamento di confessione»
o «disposizione abituale» ad aprirsi senza riserve, 12 dove questa apertura ha un sen-
so e risponde ad una esigenza. La Croce & «la confessione originaria», ove la verita
si manifesta pil potente della menzogna poiché Gesii Cristo in croce porta su di sé
tutto il peccato del mondo e nella sua apertura verso il Padre glielo manifesta.™

4.2. La relazione intersoggettiva

Abbiamo visto come 1'indeterminatezza del sentimento di colpa chiede una de-
terminazione da parte dell'io che pud prodursi solo nell’atto di confessare la verita al
proprio «sé». Mediante la confessione della colpa I'io non si libera di un disturbo
emotivo ma accede alla propria consapevolezza come libertd."” La riluttanza del-
I’'uomo a questo atto e la paura che lo spinge a condotte ripetitive e regressive nascono
dal fatto che si teme circa il valore di sé nel contesto del rapporto con I"altro. L’og-
getto del sentimento di colpa & cid che 1'uvomo maggiormente tiene in considerazio-
ne fino al punto di chiudersi ed isolarsi quando ha paura di perderlo.™

E la relazione intersoggettiva quindi che da ragione dell’emotivita della colpevo-
lezza e da ragione alla sua intenzionalita morale.

M. Oraison giustamente sottolinea che la relazione intersoggettiva qualifica Ie-
sperienza morale e religiosa, ma |’ apertura dell’altro & vista come espressione di una
emancipazione dalla sfera emotiva. Il sentimento di colpa rimane qualcosa di indi-
stinto ed oscuro, espressione di uno psichismo ancora egocentrico e si oppone alla co-
scienza del peccato caratterizzata dall’apertura all’altro di sé. Apertura all’altro ed
emancipazione dal peso emotivo vanno di pari passo e permettono di mostrare come

1 ] 'iniziativa divina supera la condizione di ostinazione e caparbieta del potere del pec-
cato, giacché ne fissa I'interiore dimensione di menzogna nei confronti dell’esistenza (Rm 7,5)»
(S. UsBiaLL Il peccato. Per una riflessione sulla liberta colpevole alla luce della dottrina sa-
cramentaria. in «La Scuola Cattolica» 122 [1994] 381). 11 profilo del peccato come menzogna
& richiamato in molti modi dal Vangelo di Giovanni, cf Gv 8,44,

0 A vON SPEYR, La Confessione, Jaca Book, Milano 1984. Ne fa una presentazione ge-
nerale H. U. vVON BALTHASAR, Adrienne von Speyr et le sacrement de la pénitence, in «Nouvel-
le Revue Théologique» 107 (1985) 394-403. Von Balthasar ricorda che «aprirsi non & un fine a
sé. nelle relazioni d’amore. Essere limpidi I'uno per I'altro significa offrirsi reciprocamente
con tutto cid che & proprio a ciascuno. Cosi la ragione ultima dell’“atteggiamento di confes-
sione” pud situarsi nella vita trinitaria di Dio» (p. 397).

02 o stretto legame tra la confessione della colpa e la coscienza di sé come liberta & mes-
so in luce da P. Ricoeur: «Affermare la liberta significa assumersi 1’origine del male. lo affer-
mo con ¢id un legame tra il male e la liberti... Se la liberta qualifica il male come un atto, il ma-
le & cid che rivela la liberta» (Colpevolezza, etica e religione, o.c., p. 29).

w A HESNARD, L'univers morbide de la faute, PUF, Paris 1949. Pur negando I’apertura al
trascendente, Hesnard afferma che il conflitto psichico non riguarda tanto il discorso della pul-
sione verso il suo appagamento ma il bisogno «morale» dell'io di valere agli occhi di sé e del-
I"altro.

253



la fede lungi dall’avallare il ripiegamento emotivo, ne richiede il superamento in una
avvenuta maturazione psichica.

Poiché la fede € mostrata nella sua totale alterita rispetto all'esperienza emotiva
€ non pud pit essere criterio di discernimento dell’agire morale, che si radica nell'e-
sperienza emotiva, si rischia di restare ad una considerazione del peccato in termini
formali. Il peccato ¢ affermato sulla sua natura intersoggettiva ( «davanti a Dio») dan-
do per scontato che I'evoluzione psichica, se ben condotta, sbocchi all’apertura al-
I"altro da sé. 1l dare per scontato lo sblocco intersoggettivo dell’evoluzione psichica
manifesta I'incapacita di veder il legame tra evoluzione psichica e liberta del soggetto
e la tendenza del soggetto a concepirla come un crescere secondo tappe o stadi pre-
determinati rispetto alla libera volonta dell”io.

La relazione intersoggettiva, pur caratterizzata da una evoluzione psichica, &, in-
vece, sempre anche scelta libera e a tale scelta si connette il vissuto emotivo. La con-
siderazione teologica del peccato non puo allora non passare attraverso una valuta-
zione morale del vissuto emotivo della colpa al fine di determinare quel «senso» che
interpella I'uomo nel suo modo di porsi di fronte a se stesso e agli altri.

E la relazione intersoggettiva appare come il fondamentale referente del «senso»
morale della colpa, sia per I'aspetto che dice il timore di perdere il rapporto sia per il
versante di temere il rapporto stesso.

L analisi fenomenologica del vissuto emozionale della colpa mette in luce mol-
teplici facce e rileva la connessione tra il senso di colpa e I'aspetto di dovere che ine-
risce al bene morale. I contenuto dell’esperienza della colpevolezza comporta I'idea
di trasgressione di una regola assegnata, I"idea di punizione conseguente e quindi il
sentimento della precarieta e della minaccia al proprio essere. Il sentimento di colpa
manifesta in qualche modo la percezione della dipendenza del proprio essere dal-
I"approvazione di un altro. Non si tratta di «sostituire» questi aspetti, caratteristici
dell’esperienza infantile e testimonianza originaria dell’esperienza umana, con la ra-
gione «illuministica», ma di interpretarli quali «simbolo» che consente di pervenire
alla comprensione del senso del desiderio umano."™ 11 significato ¢ quello di essere in
debito rispetto alle attese nei propri confronti, che si riconoscono come pertinenti:
non ¢ subito chiaro se le attese in questione siano attese di altri o attese di un ordina-
mento impersonale o di una norma poiché si tratta di un vissuto emotivo sciolto da
ogni consapevolezza determinata.

Risulta evidente che il timore «etico» per la colpa non & spiegabile solamente al-
la luce di un «bisogno» psichico dell’altro, che viene poi sostituito da qualcosa di pi
spirituale," ma nel bisogno dell’altro I'io percepisce la natura intersoggettiva del

' In questa direzione si muove la riflessione di P. Ricoeur, che recupera I'esperienza sim-
bolica quale testimonianza originaria e incancellabile della coscienza morale dell’ uomo (Fini-
tudine e colpa. 11 Mulino, Bologna 1970) e quella di J. Nabert, che svolge un’analisi del senso
di colpa, deducendone «un sentimento fondamentale che traduce I'ineguaglianza di noi stessi
anoi stessi, o dell’essere che diventiamo al nostro vero e proprio essere» (Elementi per un'eti-
ca, La Garangola, Padova 1975, p. 57).

1% «Nel dialogo inesprimibile ed intenso che si stabilisce tra la madre e il suo nutrimento,
passa un vero mondo di avvenimenti per la traduzione del quale nessun linguaggio basterebbe.
Questo mondo & troppo oscuro o proteiforme? O al contrario ¢ gia prefigurazione di realta trop-
po intensamente luminose? Le due tesi non sono per forza incompatibili» (M. ORAISON, Le my-
stére humain, o.c., p. 18).

254



suo stesso essere e quindi sente che il venir meno del rapporto lo espone al nulla.
Non si tratta solo del timore di perdere qualcosa, ma di perdere se stessi e la possibi-
lita di essere.'™

Del resto la ragione di bene e di male, cio la norma morale dei nostri atti, & nor-
ma che soltanto nel rapporto interpersonale emerge. E quel sentimento di colpa o
percezione della dipendenza dall’approvazione o dalla condanna altrui, & sentimen-
to che mi colpisce, che mi entra dentro, perché esso mi appare pertinente, e dunque
corrisponde alla consistenza e alla liberta dell’10. Timore e vergogna riguardano il
«valore» e I'«immagine» dell’io, che mediano il rapporto con I'altro. In questa otti-
ca pud essere reinterpretato il tema della «mancanza» che il nostro autore sviluppa a
pitl riprese. L'uomo & caratterizzato dall’impossibilita di possedere autonomamente
se stesso. Di qui la necessita di aprirci continuamente a cid che ¢ altro da ¢, di cui so-
no testimoni il desiderio umano e i simboli in cui esso cerca espressione."”

Nella relazione con 1'altro si rivela all’io la possibilita del suo compimento, in-
sieme dell’io e dell’altro.

Per questo I'io teme il rapporto: egli teme di essere trovato degno di disprezzo ¢
teme che lo sguardo dell’altro lo induca a vergognarsi di sé. Il rapporto puo svelare
una colpa fino allora nascosta e I'io pud sempre rifiutarsi di riconoscerla. Il rappor-
to con I'altro esige la «verita», ciod I’adeguazione dell’io al proprio «sé».

Cid che 1'uomo teme che venga svelato, perché lo condannerebbe ad andare lon-
tano da sé e dall’altro, & che il suo rapporto con I'altro si riveli interessato oppure ali-
mentato da una segreta ricerca di dominio. Cosi I'io si rifiuta al rapporto e non vuol
dipendere dall"altro per cid che riguarda il suo Bene e il suo Male. Il desiderio di un
fondamento autonomo alla propria vita diventa continuo tentativo di dominare I"altro,
di «assicurarsi» la sua presenza ed il suo amore: si cade nell’illusione che le condi-
zioni del proprio compimento siano guadagnabili.

11 rapporto con I'altro pud essere vissuto solo sulla fedelta reciproca. Tale rela-
zione interpersonale & il terreno fecondo per la confessione della colpa in quanto ren-
de superflua I"autodifesa che blocca e chiude il cuore. Il cuore si apre nel rapporto di
confidenza. di sicurezza e di accettazione allorquando si prospetta la comprensione,
il rispetto o il perdono."

4.3. Il rapporto tra «dato» e liberta

La concezione del nostro autore circa i rapporti tra senso di colpa e coscienza del
peccato sembra presupporre a livello antropologico la convinzione che «dato emoti-
vo» e libertd si oppongano. Per affermarsi 1'uomo deve emanciparsi da tutto cio che
lo determina e imparare a dominarlo, ad assoggettarlo al suo volere nel modo mi-
gliore possibile. In tal modo la liberta esige il dominio razionale dei determinismi

1 £ ¢id che Oraison afferma per il soggetto giunto alla maturita: «Si pud esprimere questa
coscienza adulta cosi: Sono solo io stesso e non sono che nella relazione con gli altri. E allora
la relazione all’altro che comanda il comportamento... Il suo atto & allora una risposta a qual-
cuno, come egli del resto attende la risposta da altri...» (ID., Une morale..., 0.c., p. 67).

w7 ] tema della «mancanza» ha un posto di rilievo in A. VERGOTE, La teologia e la sua ar-
cheologia. Ed. Esperienze, Fossano 1974 e in J. M. POHIER. Ricerche di teologia e psicanalisi,
Cittadella, Assisi 1973.

18 A ULEYN, o.c., p. 84.

235



emotivi e deve riconoscersi «seconda» rispetto alla ragione, deve essere «illuminata»
dalla ragione per non diventare presunzione infantile.

Ci sembra pero che la liberta non si costituisca in opposizione a cio che la prece-
de come gia determinato e definitivo, ma in rapporto ad esso e grazie ad esso. In tal
modo I'immediato non puo essere pregiudizialmente opposto né alla coscienza né
alla liberta e I'analisi del vissuto psichico non pud mettere tra parentesi |’ aspetto di
responsabilita dell’'uomo, dal momento che nessuna immediatezza & tanto originaria
da precedere il libero porsi del soggetto di fronte a cid che & «dato» come condizio-
ne del suo essere." Del resto la rivendicazione illimitata della liberta cade nel mito
anarchico e nella negazione della vocazione creatrice che caratterizza una persona nel
cammino verso la maturita: «La liberta non ¢ la negazione di una certa dipendenza e
una certa dipendenza non ¢ la negazione delle liberta»."

In tal senso il «limite» pud essere inteso non come semplice ostacolo alla liberta,
ma come condizione di essa. Nel limite della sua situazione concreta I’'uomo ha la
possibilita di pervenire a se stesso perché in essa gli & offerto un senso che trascende
ogni limite e gli & mostrato concretamente perseguibile mediante il suo agire. La con-
dizione per pensare in questi termini concreti la liberta & quella di una lettura non
«materialistica» della condizione dell’'uomo in tutti i suoi aspetti storico-culturali,
compreso 1'aspetto pulsionale."

I1 centro unificatore di tale antropologia, centro contenutistico e metodologico
che superi la frammentarieta e i vari dualismi (coscienza e pulsioni), dovra essere
costituito dalla persona definita come liberta esistente in un doppio riferimento: alla
propria concretezza (I apporto della psicanalisi) e alla trascendenza (il dato teologi-
¢0). In relazione alla propria concretezza la liberta richiama la corporeita come forma
della soggettivita e struttura della comunicazione, richiama 1’altro essere umano do-
ve I'attuazione intersoggettiva e sociale dice la relazione all’altro come aspetto pro-
prio della persona, richiama il mondo emotivo e pulsionale come mondo dell uomo.

Si tratta cioe di superare la prospettiva secondo cui, in rapporto all’agire morale,
I'esperienza emotiva e pulsionale interviene come «condizionamento» che insidia la
volonta intesa come «appetitus spiritualis». Tale prospettiva non riconosce la strut-
turale correlazione dei fattori fisici, psichici e spirituali dell’ agire. Il superamento di
tale modo di vedere rende possibile passare dal semplice rilievo «oggettivistico» dei
fatti, che registra le corrispondenze insinuate dal punto di vista dell’ osservatore ester-
no, alla loro comprensione alla luce di un’analisi intenzionale che implichi il modo
in cui I'intenzionalita pratica dell’'uomo si costituisce per riferimento al vissuto emo-
tivo e pulsionale. L'inganno che si insinua nella considerazione del vissuto emotivo

" A. ULEYN propone una concezione di liberta in cui non si di necessariamente opposi-
zione con tutto cio che & predeterminato rispetto ad essa. «Bisogna domandarsi se I oscuriti pre-
sente non ¢ I"effetto di un rifiuto di luce nel passato, se noi non approviamo lo schermo che si
interpone tra il bene e noi, rifiutando di vedere chiaro. Sono soprattutto I'egoismo, la non-sin-
ceritd, la mancanza di franchezza che provocano fatalmente 1’accecamento e la mutilazione
della coscienza morale» (o.c., p. 260).

"" M. Eck, L'équilibre de la personnalité, in «Le Supplément» 53 (1960) 145.

""! Per qualche approfondimento antropologico della concezione concreta della liberta uma-
na rimandiamo a G. MANZONE, La liberta cristiana e le sue mediazioni sociali nel pensiero di
Jacques Ellul, Glossa, Milano 1993, pp. 177-204. Penetrante e pertinente il pensiero di M, vax
DER MARCK, Lineamenti di un’etica cristiana, Ed. Paoline, Roma 1971, pp. 57-98.

256



¢ I’adozione inconsapevole del punto di vista «naturalistico» e del modello «causa-
le» o «efficiente» per la sua comprensione, modello che in nessun modo rende ra-
gione perché le «cause» in questione inducano esattamente una volonta e non sem-
plicemente un effetto «fisico». Solo il modello della «motivazione» dellagire e del-
la qualita intenzionale dell’agire puo dire come |’ «involontario» affetti la Volonta, "
E la coscienza stessa che pud riconoscere 1 esperienza emotiva immediata quale con-
dizione del proprio atto ed elemento integrante quell’atto, ma insieme non oggetto di
scelta deliberata.

Nessuna condizione pud offrirsi come sufficiente per la liberta e dall”altra nessu-
na condizione pud porsi come assoluta condizione di essa. L'uomo & originariamen-
te libero perché non ¢’& «dato» che non sia gia in qualche modo assunto dall’io qua-
le condizione dell’affermazione di sé.

La riflessione formale sul rapporto tra determinismo e liberta permette di mette-
re a punto un paradigma per il discernimento morale dei concreti atteggiamenti del-
1’uomo e quindi permette di interpretare il vissuto psichico del sentimento di colpa
non come semplice «dato» passivamente vissuto dall’io, ma gia come momento in cui
& all’opera la sua liberta.

Se tra dato e liberta ¢’& un rapporto costitutivo, si pud dimostrare reale la liberta
dell’io a partire da quei dinamismi che le scienze empiriche, tra cui la psicanalisi,
hanno mostrato come «natura» dell’'uomo.

11 senso di colpa non & quindi un disturbo dell’io, ma occasione per la sua auto-
determinazione morale. L’ insinuazione di responsabilita da parte del senso di colpa
trova una soluzione mediante 1"atto libero che riconosce la colpa e fa nascere I'io a se
stesso. Se la consapevolezza fosse soltanto sentimento, all’'uomo rimarrebbe solo la
funzione di sopportarlo passivamente, mentre la colpa sarebbe qualcosa di irrazionale
che sopravviene all’'uomo senza che egli disponga di alcun mezzo per controllarla e
senza che egli possa considerarsi responsabile. E anche la proibizione, legata neces-
sariamente al sentimento di colpa, si ridurrebbe ad un semplice sentimento senza al-
cun fondamento razionale.

Attraverso la consapevolezza I'uomo raggiunge la scoperta continua e discontinua
di se stesso, seguendo come filo conduttore il legame che lega ciascuno degli atti al
proprio io. Per mezzo di questa esperienza assistiamo all’autorecupero dell’io nel
tempo, rendendo continua la naturale discontinuita, nella quale sono situati tempo-
ralmente gli atti anteriormente realizzati.'”

La colpa serve a svelare ed illuminare la liberta dal momento che evidenzia I'i-
nerenza dell’io ai suoi atti ed alle conseguenze generate da questi."

2 Per |a nozione di «involontario» come limite interno della volonta, come «dato» alla
volonta e che solo la coscienza volente pud riconoscere cf P. RICOEUR, Philosophie de la vo-
lonté: le volontaire et I'involontaire, Paris 1950,

113 A POLAINO-LORENTE, o.c., pp. 116-120. Sviluppando il pensiero di P. Ricoeur afferma:
«Attraverso la colpa scompare la discontinuita delle vicissitudini temporali, concatenate sotto
forma di rimorso (attraverso il quale il passato si fa presente), di pentimento (attraverso il qua-
le la coscienza di colpa anticipa il futuro, a partire dalla sua esperienza presente) e di necessita
di riparazione (nella quale I'io si rigenera, neutralizzando gli effetti negativi del passato ¢ ge-
nerando nuove aspettative per il futuro)» (p. 117).

114 ] tentativi oggi pit1 forti che mai di liberare I'uomo dalla colpa e I'umanita dal dovere
di punirla, mentre, in linea di principio, vorrebbero fare dell’'uomo un ente puramente natura-

257



L’io si riconosce responsabile in atti che precedono la sua coscienza, ma che non
per questo cessano di essere «suoi». Il «patire» del sentimento di colpa non & un vis-
suto solo passato ma ¢ dall”origine fatto della coscienza in quanto e a misura in cui es-
sa connota le forme dell’agire immediato, e dunque anche le forme dell’intenziona-
lita ancora virtuale del soggetto. Allora I’angoscia non ¢ sempre patologica, ma & an-
che normale ed accettabile: «Non puo essere un grido di allarme degli istinti di vita
che rifiutano gli istinti di morte? Non € sovente una rivendicazione disperata di un
equilibrio minacciato?»."* La prefigurazione «passiva» da parte del sentimento di
colpa dell’ «<intenzione» o qualita del bene a cui mira e deve mirare la liberta non & im-
mediatamente coglibile come senso inteso dalla volonta. Tra prefigurazione «passi-
va» del senso indotto dal sentimento di colpa e determinazione del senso prodotta dal-
I"atto della confessione sta la determinazione di sé della volonta stessa."

In conclusione il senso di colpa «prefigura» o anticipa simbolicamente i tratti del
rapporto dell’io nei confronti degli atti verso cui I'io si sente debitore del proprio es-
sere. E non in una forma convenzionale e allegorizzante stabilita a posteriori dalla
consapevolezza umana pit matura, ma al modo di un «simbolo essenziale» del qua-
le neppure la coscienza pit matura puo dispensarsi o rendere superfluo.

L'uomo adulto e autonomo non cessa infatti di essere debitore nei confronti degli
altri e dell’altro per quanto riguarda il principio (arché) della propria vita e del suo
Compimento. E il debito che riguarda il bene manifestato dalle esperienze immedia-
te come buona possibilita di volere che precede e schiude la via alla liberta. In tal mo-
do ¢ condizione perché possa darsi un soggetto e nello stesso tempo esigenza di un’at-
tiva corrispondenza del soggetto stesso.

La dove con la finitezza della sua condizione I’'uomo rifiuta liberamente la reci-
procita con I"altro in cui & svelato il suo Compimento. ha luogo il peccato che & sem-
pre sfiducia e volonta di essere liberi senza amore.

L’atto di riconoscere e confessare la propria colpa porta a compimento il senso di
colpa negli atti di riparazione, che sono per il credente la risposta data per opera di
Dio all’amore di Dio manifestato nel Cristo e comunicato nel suo Spirito, e che libe-
rano dall’angoscia e dal rimorso.

In questa direzione si pud procedere per elaborare una soluzione al problema cen-
trale che la psicanalisi pone alla morale: quello di una rifondazione antropologica
dell’imperativo etico. la quale consente di configurare 1’attenzione al dinamismo
emotivo come interpretazione e promozione del desiderio obiettivo raggiunto attra-
verso le sue manifestazioni empiriche. Non si tratta di recuperare 1’ apporto della psi-
canalisi a procedere dall’orizzonte della tradizionale (anche se in forma nuova) mo-
rale «idealistica»: la psicanalisi avrebbe la funzione di strumento per la purificazio-
ne della morale tradizionale dagli aspetti «legalistici» e «repressivi». Si tratta invece
di elaborare un’antropologia che renda ragione delle radici somatiche, sensibili, pul-
sionali della coscienza e che mostri come il vissuto emotivo e la relazione immedia-
ta del soggetto con I"ambiente socioculturale sia il «luogo» e il «terreno» a partire dal
quale si edifica ogni senso della vita umana.

le. in linea di fatto ne fanno carne da macello» (V. MATHIEU, Colpa e simmetria, in A. LAM-
BERTINO [a cura di], Al di la del senso di colpa?. o.c., p. 27).

" M. Eck, o.c., p. 153.

" G. ANGELINI, Molteplici significati dell'appello all «esperienza» nella riflessione mo-
rale. in «Teologia» 6 (1981) 141-142.

258



