ELENCO DEI COLLABORATORI

ORESTE AIME, Facolta Teologica dell’Italia Settentrionale, Sezione di Torino.

PIER VIRGINIO AIMONE BRAIDA, Universita Cattolica di Fribourg (Svizzera).
FiLippo NATALE APPENDINO, Fondatore dell’ Istituto Pastorale Piemontese.

FrRANCO ARDUSSO, Facolta Teologica dell’[talia Settentrionale, Sezione di Torino.
Lucio CasTo, Istituto Superiore di Scienze Religiose, Torino.

Virtorio Crock, Istituto Teologico Interdiocesano, Alessandria.

VALTER DanNa, Facolta Teologica dell’Italia Settentrionale, Sezione di Torino.
FERDINANDO DELL'ORO, Universita Pontificia Salesiana, Sezione di Torino.
EGipio FErasIN, Universita Pontificia Salesiana, Sezione di Torino.

PIER MARIO FERRARI, Studentato Teologico, Novara.

SaBiNo FriGato, Universita Pontificia Salesiana, Sezione di Torino.

GiuseprpPE GHIBERTI, Facolta Teologica dell’Italia Settentrionale, Sezione di Torino.
GianNI MaNZONE, Studentato Teologico Interdiocesano, Fossano.

MARIO MARITANO, Universita Pontificia Salesiana, Sezione di Torino.

PaoLo MERLO. Universita Pontificia Salesiana, Sezione di Torino.

Fausto PERRENCHIO, Universita Pontificia Salesiana, Sezione di Torino.

MAURO RIVELLA, Facolta Teologica dell'Italia Settentrionale, Sezione di Torino.
MaARIO RossiNo, Facolta Teologica dell’Italia Settentrionale, Sezione di Torino.
GruseppE TUNINETTI, Facolta Teologica dell’Italia Settentrionale, Sezione di Torino.



NATURA E VALORE DELLA CONOSCENZA UMANA
La proposta gnoseologica di B. Lonergan

Valter Danna

1. Bernard J. F. Lonergan: un itinerario filosofico

Il gesuita canadese Bernard Lonergan (1904-1984) insegno Teologia Sistematica
per molti anni, prima in Canada poi a Roma (Universita Gregoriana). Tuttavia, uno
dei suoi interessi fondamentali fu quello gnoseologico e metodologico: cercare di
capire come opera la nostra mente nel processo della conoscenza e del sapere scien-
tifico. Tale interesse filosofico apparve gia nella sua tesi dottorale sulla Gratia Ope-
rans in san Tommaso d'Aquino.' e venne successivamente sviluppato in un ampio stu-
dio sulla teoria della conoscenza umana in ordine al problema teologico trinitario
nell’ Aquinate.?

Nel 1949 Lonergan inizi0 a lavorare intorno alla sua principale opera filosofica,
Insight. A Study of Human Understanding: «un lavoro di un rigore disumano» se-
condo F.E. Crowe.* allievo, amico e grande conoscitore di Lonergan. Nel frattempo
egli pubblico alcuni manuali latini sui trattati trinitari e cristologici svolti alla Gre-
goriana.* Tra i corsi tenuti da Lonergan nei periodi estivi (soprattutto in America), oc-

' B. LONERGAN, St. Thomas’ Thought on «Gratia Operans», in «Theological Studies» 2
(1941) 289-324; 3 (1942) 69-88.375-402.533-578. Questi articoli vennero poi raccolti e suc-
cessivamente pubblicati in un libro: [p., Grace and Freedom: Operative Grace in the Thought
of St. Thomas Aquinas, ed. by 1. Patout Burns, Darton Longman & Todd, London 1971 (trad.
italiana a cura di N. Spaccapelo: Grazia e liberta. La grazia operante nel pensiero di s. Tom-
maso, ed. Universita Gregoriana, Roma 1970). Lonergan cerco di studiare la mente dell’ Aqui-
nate alle prese con la complessa questione del rapporto fra la grazia divina e la liberta umana.

* Ne uscirono cinque lunghi articoli, poi pubblicati in un libro, che gli meritarono nel 1949
un premio intitolato al Cardinal Spellman. Gli articoli furono pubblicati: The Concept of Ver-
bum in the Writings of St. Thomas Aquinas, in «Theological Studies» 7 (1946) 349-392; 8
(1947) 35-79.404-444; 10 (1949) 3-40.359-393. L'edizione americana del libro &: Ip., Verbum.
Word and Idea in Aquinas, edited by D. B. Burrell, C.S.C., University of Notre Dame Press, No-
tre Dame 1967. Traduzione italiana a cura di N. Spaccapelo: Conoscenza e interiorita. Il Ver-
bum nel pensiero di s. Tommaso, ed. Dehoniane, Bologna 1984. Citeremo sempre quest’ opera
come Verbum.

*F. E. CROWE, The Exigent Mind: Bernard Lonergan's Intellectualism, in Spirit as Inquiry,
Chicago 1964, p. 20.

! Ricordiamo i principali: De Constitutione Christi ontologica et psycologica, 1964; De
Deo Trino. I: Pars Dogmatica. I1: Pars Svstematica, 1964; De Verbo Incarnato, 1964, ed. Uni-
versita Gregoriana, Roma. Essi si caratterizzano per una notevole erudizione storica e profon-
dita speculativa nella trattazione dei misteri della fede cristiana.

La testimonianza di G.B. Sala, allievo di Lonergan fra il 1958 e il "62 e ora apprezzato fi-
losofo e teologo della Hochschule fiir Philosophie dei gesuiti di Monaco, ¢i permette di intra-
vedere qualcosa della personalita di Lonergan: «I dodici anni di insegnamento a Roma misero
quest’uomo, fatto piuttosto per il ritiro e la ricerca, a contatto con migliaia di studenti prove-
nienti da tutt’e cinque i continenti. che a Roma compivano i loro studi accademici ecclesiasti-

37



corre ricordare quelli sulla logica matematica e sull’esistenzialismo (1957 al Boston
College), due cicli di conferenze (1958 ad Halifax) su Insight, che era stato pubbli-
cato nel 19577 e i corsi estivi sul metodo in teologia (dal 1960 in poi) come applica-
zione dei risultati filosofici di Insight. Tali corsi sfociarono nella pubblicazione del-
I'altra g gnmde opera, Method in Theology.* che portava a compimento la ricerca lo-
nerganiana di un metodo trascendentale e unificante le metodologie proprie dei saperi
regionali in vista di un rinnovamento scientifico della teologia. Nell'ultimo decennio
della sua vita, Lonergan venne frequentemente invitato a tenere varie conferenze in
molteplici occasioni: esse, insieme ad altri articoli, furono poi pubblicate in tre suc-
cessive raccolte.”

In questi ultimissimi anni la produzione intellettuale di Lonergan (soprattutto il
suo metodo). ancora in via di pubblicazione, ¢ stata oggetto di studi in campi molto
vari: teologia, filosofia, etica, teoria sociale e politica, scienze naturali, matematica,
economia, linguistica, critica letteraria. teoria della conoscenza, psicologia.*

Secondo la tesi di Frederick Crowe, I’eredita metodologica di Lonergan sembra

ci. Gli uditori delle sue lezioni di teologia dogmatica — erano fino a 600 che riempivano I'au-
la magna — erano colpiti anzitutto dalla sua orribile pronuncia del latino. I'unica lingua acca-
demica ivi in uso, che faceva uno strano contrasto con il suo periodare dalle movenze fine-
mente classiche. Ma presto gli studenti (quelli che riuscivano a seguirlo!) erano affascinati da
una intelligenza la cui caratteristica era di porre sempre nuove domande: intorno a cio che ad
altri sembrava troppo ovvio perché ci fosse bisogno affatto di domandare, o intorno a quello che
per gli altri era gid una risposta soddisfacente. Il fenomeno tipicamente umano della domanda
costitui anche il nucleo della riflessione filosofica di Lonergan» (G. B. SALA, Bernard Loner-
gan, SJ: un teologo esamina la propria mente, in «La Nottola. Rivista Quadrimestrale di Filo-
sofias 4 [1985] 35s).

* B. LONERGAN. Insight. A Study of Human Understanding, Darton Longman and Todd.
London 1957, Esiste una traduzione italiana. purtroppo zeppa di errori e imprecisioni; Lintel-
ligenza. Studio sulla comprensione dell’esperienza, trad. di C. Miggiano Di Scipio, ed. Paoli-
ne, Alba 1961.

Nuova edizione critica inglese: vol. 3° della collana «Collected Works of Bernard Loner-
gan» (citato come CWL3), edited by F. E. Crowe and R. M. Doran, University of Toronto Press,
Toronto 1992,

Anche le lezioni di Halifax sono state pubblicate in tale collana: Understanding and Being.
The Halifax Lectures on «Insight». ed. by E. A. Morelli and M. D. Morelli (CWLS5), University
of Toronto Press, Toronto 1990. Ottima traduzione italiana: Comprendere ed essere. Le lezioni
di Halifax su «Insight», a cura di N, Spaccapelo e S. Muratore («Opere di Bernard 1.F. Loner-
gan» vol. 5), ed. Citta Nuova, Roma 1993,

* B. LONERGAN, Method in Theology, Darton Longman & Todd, London-New York 1972
(trad. italiana a cura di G.B. Sala, Il metodo in teologia. Queriniana, Brescia 1975).

7 La prima raccolta & stata recentemente riedita: Collection, edited by F. E. Crowe & R. M.
Doran («Collected Works of Bernard Lonergan», vol. 4), University of Toronto Press (for Lo-
nergan Research Institute of Regis College). Toronto 1988. La seconda raccolta &: A Second
Collection. Papers by B, J.F. Lonergan §.J., edited by W. Ryan and B. Tyrrell, Darton Longman
& Todd, London 1974. La terza raccolta &: A Third Collection. Papers by Bernard J.F. Loner—
gan, S.J., edited by Frederick E. Crowe, Paulist Press - Geoffrey Chapman, New York - London
1985.

* 1l Lonergan Research Institute di Toronto sta curando I'edizione critica in lingua inglese
delle sue opere, conferenze e corsi universitari (sono previsti 22 volumi, di cui uno intero di in-
dici): sono gia usciti alcuni volumi. Oltre Insight e Understanding and Being e Collection, so-
pra citati, ricordiamo anche Topics in Education. The Cincinnaii Lectures of 1959 on the Phi-
losophy of Education, edited by Robert M. Doran and Frederick E. Crowe (CWL10), Univer-
sity of Toronto Press, Toronto 1993.

38



essere non una mera analisi astratta del metodo, bensi la messa a punto di uno stru-
mento vivo da interiorizzare e utilizzare nei pit disparati campi del sapere.”

Lonergan illustra la sua prospettiva gnoseologica nell’ampio studio gia citato,
pubblicato nel 1957: Insight. A Study of Human Understanding.

L’ intenzione iniziale fu quella di esplorare in modo generale le varie scienze in
preparazione a uno studio sul metodo della teologia." Alcune circostanze estrinseche
portarono Lonergan a completare la sua indagine pubblicandola come opera filosofica
autonoma."

Gli studi compiuti da Lonergan sui testi di s. Tommaso lo convinsero che la co-
noscenza umana ¢ fondamentalmente discorsiva pil che intuitiva e che la sua com-
ponente decisiva & il giudizio.” In altre parole, I'intelletto umano non intuisce delle
essenze, ma afferra nelle immagini schematiche della percezione dei nessi e delle re-
lazioni intellegibili rilevanti per capire i dati sensibili e giungere alla concettualizzazione,
attraverso il processo dell’astrazione. Ma solo quando si ¢ posto un giudizio di esi-
stenza si conosce veramente qualcosa.

La prima cosa da chiarire sara, percio, I'intellezione umana dei fantasmi (¢io che
& presentato alla mente nel dato sensibile). Questo dinamismo intenzionale del com-
prendere umano che si esprime in atti concreti d’intelligenza, ciog in insights, viene
studiato attraverso un’ampia esemplificazione di intellezioni tratte dalla matematica,
dalla fisica. dalla biologia, dal senso comune e occupa I’intera prima parte dell’ ope-
ra. I contesto in cui il nostro autore si mise a lavorare fu dunque assai ampio: scien-
ze della natura, scienze dello spirito, filosofia e le molteplici configurazioni del sen-
SO comune.

Lo studio del dinamismo intenzionale del comprendere umano illustra il primo in-
tento di Lonergan: condurre un’indagine sulla natura della conoscenza (piuttosto che
sulla sua esistenza). In questa indagine, se il contenuto delle varie conoscenze stu-
diate ha la sua rilevanza, tuttavia | attenzione & incentrata sul modo con cui la nostra
mente lavora. Lonergan scopre che esso & una struttura ricorrente e dinamica. Si trat-
ta di una struttura di cui vale la pena appropriarsi personalmente. perché essa ci for-
nisce un metodo normativo per ogni regione del sapere e che Lonergan chiamera in
seguito metodo «trascendentale».

In Insight sono percid presenti almeno tre livelli distinti: il livello contenutistico

* Crowe parla di un organon in analogia a quello stabilito da Aristotele e perfezionato da
san Tommaso e al novum organum che Bacone elaboro per il pili ristretto ma pii mutevole am-
bito della scienza con le sue rivoluzioni moderne: cf F. E. CRowE, SJ, The Lonergan Enterpri-
se, Cowley, Cambridge Ma 1980.

1" Cf B. LONERGAN, «Insight» Revisited, in A Second Collection. Papers by Bernard J. F. Lo-
nergan S.J., edited by W. F. J. Ryan and B. J. Tyrrell, Darton Longman & Todd, London 1974,
pp. 268. D’ora in poi si indichera questa raccolta con la sigla 2C. Si veda anche Insight. cit., pp.
X-XVL

" Dal 1953 egli, tornato a Roma, vi insegnd all’Universita Gregoriana come professore di
teologia dogmatica e sistematica e dovette sospendere pertanto la pubblicazione di questo stu-
dio. In tal modo egli poté meglio sviluppare la questione che sta alla radice del libro: il fatto psi-
cologico della conoscenza. Un fatto gia precedentemente intuito dal Nostro sia nello studio di
Tommaso, sia attraverso I'incontro con gli studi gnoseologici di Maréchal che egli apprese nel-
la mediazione dell’ateniese Stefanos Stefanu, collega di studi al tempo della laurea in teologia
a Roma (cf «Insight» Revisited. in 2C, p. 265).

12 Cio, secondo Lonergan, si armonizza con la nozione-chiave agostiniana di veritas corri-
spondente all’esse dell’ Aquinate: cf «Insight» Revisited. in 2C, p. 265.

39



delle varie conoscenze scientifiche e filosofiche, il livello della struttura del conoscere
umano e infine, e questo ¢ il piti importante, il livello dell’ assimilazione personale di
tale struttura, cioe dell’appropriazione della propria autocoscienza razionale." Scri-
ve, infatti, Lonergan: «Il mio scopo ¢ di aiutare la gente a sperimentare se stessi quan-
do capiscono, a fare attenzione a quella esperienza, distinguendola dalle altre, a dar-
le un nome identificandola e a riconoscerla quando accade»."

2. La conoscenza come struttura: intenzionaliti conscia e dinamica

La filosofia, per Lonergan, consiste in gran parte nel rispondere a tre domande
fondamentali:*

1) la domanda gnoseologica, «che cosa faccio quando conosco?» (teoria della co-
noscenza),

2) la domanda epistemologica, «perché far questo ¢ conoscere?» (oggettivita del-
la conoscenza),

3) la domanda metafisica, «che cosa conosco quando faccio questo?», che ci per-
mette di entrare nelle strutture del reale, cio¢ dell’essere.

Quella che ci interessa, in particolare, in questo studio & la prima domanda: «Che
cosa ¢ il conoscere?». Infatti, solo dopo aver risposto a tale domanda, si pud affronta-
re la tradizionale questione di origine kantiana «se la nostra conoscenza ha valore obiet-
tivox». Il motivo di quest’ordine di domande ¢ che si intende evitare di imboccare delle
strade che conducano il problema critico della conoscenza in un vicolo cieco, come
nel caso dell’idealismo, dell’'immanentismo e relativismo e anche del realismo ingenuo.

L'idea di fondo di Lonergan & che la conoscenza umana & una struttura di opera-
zioni formalmente dinamica e ricorrente.' Una struttura & costituita da un insieme di
parti o elementi che si caratterizzano per avere delle relazioni funzionali interne tra
loro tali da costituire la struttura come qualcosa di unitario sebbene articolato. La
struttura conoscitiva umana & sia materialmente che formalmente dinamica, in quan-
to non & soltanto una somma materiale di parti dinamiche (come nel caso di una mac-
china), ma si autocostituisce secondo norme intrinseche al soggetto conoscitivamen-
te attivo. Infine essa & una struttura ricorrente nel senso che & ripetuta in successive
esperienze e domande che conducono ad un ampliamento conoscitivo.

La struttura si articola su tre piani o livelli fondamentali.” C’¢ il piano dell’espe-
rienza (o coscienza empirica) che si situa al livello dei sensi. Il processo conoscitivo
inizia mediante le percezioni sensibili, attraverso atti di vedere, udire, odorare, ri-
cordare, immaginare ¢ cosi via. E appunto I’esperienza che fornisce dei dati.

¥ Cf Insight, eit., pp. xviil e 748. Non & casuale che il sottotitolo originario di Insight fos-
se: «An Essay in Aid of Personal Appropriation of one’s own Rational Self-Consciousness» (cf
Bulletin, The Lonergan Research Institute, Toronto, n° 1, November 1986, p. 3). Si sottolinea,
cioe, il valore pratico dell’insight nello sviluppo dell autocoscienza razionale dell” uomo.

" «Insight» Revisited, in 2C, p. 269.

¥ Cf I metodo in teologia. cit., p. 48.

' Cf Cognitional Structure, in CWL4, p. 205. Traduzione italiana: La struttura della co-
noscenza, in B. LONERGAN, Ragione e fede di fronte a Dio. 1l rapporto tra filosofia di Dio e la
specializzazione funzionale «sistematica», editoriale e traduzione di G. B. Sala, Queriniana,
Brescia 1977, p. 79.

" Cf Insight. cit., pp. 271-347 (trad. cit., pp. 311-388); Cognitional Structure, cit., pp. 206-
208 (trad. cit., pp. 80-83).

40



Se tali dati sono accolti da una mente intelligente, si passa a un secondo piano co-
noscitivo, quello dell'intelligenza (o coscienza intellettuale). La mente intelligente,
partendo dai dati empirici, capisce in essi cio che ¢’ da capire, afferra cioe I'intelle-
gibile nel sensibile. Percio, il piano intellettuale presuppone quello empirico e gli ¢
complementare. In esso la mente. stimolata dai dati empirici, indaga, cerca di capire,
concettualizza e definisce. Essa coglie il «perché» dei dati in base alla domanda per
I"intelligenza «Che cosa ¢7»." Lo sforzo di raggiungere una spiegazione dei dati fa
nascere una tensione di ricerca che si rilascia quando la mente giunge ad afferrare nei
dati una natura, o una legge o correlazione., o ancora una certa frequenza fondamen-
tale dell’evento cercato. Si ha cosi il momento del capire. il direct insight come lo
chiama Lonergan, I'astrazione dell’essenza dal fantasma (I'intellegibile nel sensibi-
le e tratto dal sensibile) secondo la terminologia aristotelico-tomista."” Ne derivano
dei prodotti mentali o verba mentis: concetti, definizioni, ipotesi, supposizioni, teo-
rie mediante le quali I'uomo cerca di esprimere |'intellezione di un dato empirico.

[l terzo piano del conoscere umano ¢ quello della ragione (o coscienza razionale)
la quale riflette criticamente e giudica. Questo livello presuppone e completa in mo-
do proprio e complementare il piano della coscienza intellettuale e di quella empiri-
ca. La mente riflette sul contenuto del direct insight (sintesi di concetti) ottenuto nel
secondo livello, ritornando dalle sintesi di concetti alle loro fonti (i dati sensibili e la
luce intellettuale dei primi principi). Essa ne cerca e ne soppesa |'evidenza e si do-
manda: «E proprio cosi? Esiste?». Una tale domanda per riflessione & inevitabile,
poiché lo spirito umano, illimitatamente aperto sull’essere, non puo accontentarsi di
semplici ipotesi e supposizioni. «Come non posso accontentarmi del cinematografi-
co susseguirsi di percezioni e rappresentazioni — afferma Lonergan —, cosi non pos-
so accontentarmi di indagare, capire e formulare... Se. soprattutto, cerco di capire, pu-
re cerco di capire i fatti. Inevitabilmente. il raggiungimento della comprensione, per
quanto stupendo. da soltanto luogo ad un’ulteriore domanda: & cosi? Inevitabilmen-
te il progresso dell’intendere & interrotto dal controllo del giudizio».*

" Le domande per I'intelligenza svolgono nella teoria di Lonergan la stessa funzione che
I'intelletto agente svolge nella gnoseologia di s. Tommaso.

¥ Ci pare utile riportare il contenuto della nota 3 a p. 6 del seguente Research Paper per il
Degree of Master of Arts: J. M. VERTIN, Critical Realism. Cognitional Approach and Ontolo-
gical Achievement According to Bernard Lonergan, University of Toronto (Theological Colle-
ge Publications), Washington 1970.

Col termine «direct insight» Lonergan indica tre cose:

1) I'atto della coscienza intellettuale quando afferra una intellegibilita positiva, in contra-
sto con I"«inverse insight» che & I"atto con cui si capisce che non ¢’& alcuna intellegibilita da ca-
pire (cf Insight, cit., p. 19; trad. cit., p. 48);

2) I"atto della coscienza intellettuale quando afferra un’intellegibilita nel modo diretto (cioé
in riferimento a un dato esfterno alla coscienza), in opposizione all «introspective insight» con
cui la coscienza intellettuale afferra un contenuto intellegibile nel modo introspettivo cioé un
dato interno alla coscienza stessa (cf Insight, cit., pp. 272.274.279; trad. cit., pp. 312.314.319);

3) I'atto con cui la coscienza intellettuale afferra un’intellegibilita in quanto opposto al
«reflective insight», che & I'atto della coscienza razionale che permette di affermare un conte-
nuto intellegibile in quanto virtualmente incondizionato, cioe esistente de facto (cf Insight. cit.,
pp. 279.281; trad. cit., pp. 319.321).

Mentre questi tre termini sono ben lungi dall’essere mutualmente esclusivi, I'accento di
solito cade sul terzo significato.

* Insight, cit., p. 330 (trad. cit., p. 371).

41



La mente si sforza di raggruppare tutta ’evidenza possibile dai sensi o dalla memo-
ria, da definizioni, ipotesi o giudizi precedenti; poi stabilisce se I'evidenza & proporzionata
per un giudizio affermativo o negativo. Tutto cid produce una tensione di riflessione che
tende ad affermare, qualora I'evidenza sia sufficiente, che cid che ¢ pensato «&», giun-
gendo cosi a trascendere il soggetto con tale posizione assoluta. E il momento del capire
riflessivo, il reflective insight. con il quale lo spirito giunge a conoscere un «incondizio-
nato virtuale», ossia un condizionato (concetto, definizione o ipotesi mentale) che ri-
chiede delle condizioni per esistere (corrispondenza tra il contenuto mentale e i dati em-
pirici), ma le cui condizioni sono state di fatto verificate, per cui ¢ de facto assoluto.* Un
incondizionato virtuale implica tre cose: un condizionato, un legame tra esso e le sue
condizioni, I'adempimento di queste ultime. Pertanto, un giudizio sara virtualmente in-
condizionato se € il condizionato e se le sue condizioni sono note e soddisfatte.

«La funzione del capire riflessivo sta nell’affrontare la domanda per la riflessio-
ne trasformando il giudizio prospettivo dallo stato di condizionato allo stato di vir-
tualmente incondizionato; e il capire riflessivo effettua questa trasformazione affer-
rando le condizioni del condizionato e il loro soddisfacimento».** Mediante un «im-
pulso razionale» la mente formula il giudizio con cui si afferma I’esistenza, si verifica
I'ipotesi, si convalida una teoria o un sistema. Lonergan usa lo schema dell’inferen-
za deduttiva per illustrare il processo razionale che afferrando un virtualmente in-
condizionato giunge alla formulazione di un giudizio: se A, allora B: ma A: dunque
B. In questo schema la premessa maggiore lega il condizionato (B) alle sue condi-
zioni (A), la minore afferma che le condizioni (A) sono verificate e quindi ne segue
I'inferenza della conclusione (B) da parte dell’intelligenza riflessiva.

Il giudizio &, percio, il momento culminante della conoscenza in quanto con esso
si afferma il virtualmente incondizionato: «L'atto impalpabile dell’assenso raziona-
le & la condizione necessaria e sufficiente per la conoscenza della realta».*

L’atto di capire che conduce alla posizione del giudizio & accostato da Lonergan
all’illative sense di Newman.* 11 giudizio risulta essere non la mera espressione del-
la attenzione verso i dati, come intendono i realisti ingenui e gli empiristi, bensi I'in-
sight dell’accordo tra i dati e la sintesi ipotetica che I'intelletto ha formulato. Pertanto
il giudizio, lonerganianamente inteso, non & mera sintesi o confronto di concetti, ma
posizione assoluta. «Finché non si raggiunge il giudizio, I'incremento del conoscere
¢ incompleto. Prima che il giudizio sia raggiunto, I'elemento sintetico ¢ gia presen-
te nel conoscere. Tutto quel che il giudizio aggiunge alla domanda per riflessione &
*si” 0 *no”, “¢” o “non ¢”. Quel che ¢ affermato o negato pud essere una singola pro-
posizione o I'intero insieme di proposizioni che costituiscono un’ipotesi, giacché o si
possono considerare come condizionate o si possono cogliere come virtualmente in-
condizionate. Il giudizio, allora, non & una sintesi di termini, bensi I'incondizionata
posizione di una tale sintesi. Corrispondente al giudizio non ¢’¢ una sintesi di forme,
ma I"assoluto di fatto».*

Il considerare I"inerenza di un concetto a un altro non conduce che a proposizioni ana-

2 Nel senso che, nella misura in cui &, esso non pud non essere, Diverso & il caso dell’in-
condizionato formale: esso € cid che non ha alcuna condizione, poiché € al di fuori della cate-
na delle condizioni e dei condizionati. Esso € ci0 la cui essenza consiste proprio nell esistere.

2 nsight, cit.. p. 280 (trad. cit.. p. 320).

2 Jvi, cit., p. 538 (trad. cit., p. 583).

M «Insight» Revisited, in 2C, p. 273.

* Jvi, p. 366 (trad. cit., p. 407).

42



litiche (semplicemente tautologiche). E solo I’esperienza che permette la verifica del con-
fronto tra concetti nel loro senso definito e quindi il raggiungimento di principi analitici.

Come le domande per I'intelligenza stanno al capire diretto e alle formulazioni
concettuali, cosi le domande per la riflessione stanno al capire riflessivo e al giudizio.
In entrambi i casi non si da facile automatismo, poiché il progresso conoscitivo im-
plica un lavoro mentale impegnativo sia a livello di coscienza intellettiva che a livel-
lo di coscienza riflessiva.

La conoscenza umana in senso stretto € pertanto I'insieme strutturato e indi-
sgiungibile dei tre piani complementari dell’esperienza, dell’intelligenza e del giu-
dizio. Su cid Lonergan* insiste molto. La conoscenza non é solo sperimentare, o ca-
pire o giudicare, ma tutte queste attivita strutturate. Benché senza la presentazione del
senso non ci sia nulla da capire, una pura sensazione non ¢ conoscenza umana, ad
esempio il vedere rimane uno spalancare gli occhi se manca un minimo di intelli-
genza. D altra parte, sentire e capire senza il giudizio non permettono di distinguere
tra fatti e invenzioni. Infine, il giudizio posto senza il concorso dell’esperienza e del-
I'intelligenza € a sua volta pura arroganza umana.

In questo senso la conoscenza umana € una struttura formalmente dinamica, ca-
ratterizzata cio¢ da un dinamismo che collega e stimola tra loro le varie operazioni
della conoscenza ciascuna delle quali & in relazione alle altre non per la somiglianza,
ma in virth della funzione complementare che esercita nell’insieme. L’ unilaterale ac-
centuazione o svalutazione di alcune operazioni della mente ¢ alla base di certi ridu-
zionismi gnoseologici (empirismo, razionalismo, ecc.), i quali non afferrano il dina-
mismo costitutivo dei vari piani conoscitivi in una totalita.

Tutte le operazioni conoscitive sono intenzionali, perché sono transitive, cio¢ han-
no oggetti e di essi il soggetto diviene consapevole: in quanto le operazioni termina-
no ad un oggetto, quest’ultimo & I’obiettivo dell’operazione che lo in-tende. L'inten-
zionalita che qui ci interessa & quella in senso psicologico: ad esempio, per ["atto di
vedere ¢ presente al soggetto cio che & visto, per I'atto di capire & presente cio che &
capito, dove la presenza in questione non ¢ locale, ma appunto intenzionale, come fat-
to psichico. Inoltre, poiché il conoscere umano si struttura su tre livelli, ciascuno di
essi ¢ caratterizzato dalla propria intenzionalita.” Non ¢’¢ bisogno di dedurre questa
intenzionalita, poiché essa ¢ il contenuto dominante della struttura dinamica che uni-
fica le varie attivitd conoscitive in una conoscenza unica di un oggetto unico.®

* Cf Cognitional Structure, in CWL4, cit., pp. 206s (trad. it., pp. 81s).

¥ Parliamo di: a) intenzionalita empirica (per cui i sensi intendono il sensibile), b) inten-
zionalita intellettuale (per cui I'intelletto intende I"intellegibile), ¢) intenzionalita razionale
(per cui la ragione intende la verita e il reale).

Da a) a ¢) 'intenzionalita cresce, perché pili pieno (pilt comprensivo) & 1"oggetto (obietti-
vo) a cui tende:

— I'intenzionalita razionale tende all’affermazione dell’esistenza di un’intellegibilita colta
nei dati;

— I'intenzionalita intellettuale tende alla comprensione dell'intellegibilita propria di un cer-
to insieme di dati;

— I'intenzionalita empirica tende all’esperienza sensibile-immaginativa dei dati.

* L’intelligenza accoglie ogni contenuto d’esperienza nella meraviglia espressa da do-
mande del tipo Che cos’é? o Perché é cosi? L'indagine, attraverso il capire (intellezione), si tra-
duce in pensiero e poi in definizioni, postulati, supposizioni. ipotesi, teorie. Il pensiero viene ac-
colto dall’esigenza riflessiva della ragione umana che si domanda E cosi? Sei sicuro? fino a di-
re di cio che ¢ che e. e di cid che non & che non &.

43



Possiamo dire che I'intenzionalita non ¢ ristretta alle varie attivita conoscitive, ma
si estende a tutto 1'insieme della conoscenza, anzi € cid che orienta, sospinge e pe-
netra I'insieme. In realtd, non ¢’¢ che una sola intenzionalita, la quale si espande dal
livello e dalle attivita pit basse verso i livelli e le attivita pid alte. Dunque, a propo-
sito della conoscenza parliamo di un dinamismo intenzionale o di una intenzionalita
dinamica. intesa come spinta ed esigenza di superare il piano sensibile per quello in-
tellettuale e di superare quest’ultimo per il piano razionale in cui si conosce Iessere.
Per tale intenzionalita radicale e fondamentale la struttura dinamica della conoscen-
za umana intende 1'essere, e tale intenzione dell’essere ¢ illimitata (non ¢’¢ niente di
cui non possiamo almeno domandare) e onnicomprensiva (le domande possono ri-
guardare ogni aspetto delle cose).

Infine, le operazioni conoscitive sono anche consce, poiché attraverso di esse
I'uomo diventa presente a se stesso, fa esperienza di sé come soggetto che compie
quelle operazioni. Mentre io non mi accorgo del crescere della mia barba e delle mie
unghie, mi accorgo che sto pensando o che sto vedendo qualcosa.

Il tema della coscienza ¢ cruciale nella trattazione di Lonergan, poiché ¢ proprio
la coscienza che il soggetto ha di sé e dei suoi atti che permette di descrivere I"attivita
conoscitiva umana e quindi di conoscerne la struttura, anzi di evidenziare I’aspetto di
normativita della stessa struttura. Ci sono, infatti, due tipi di conoscenza a seconda
che i dati iniziali siano forniti dai sensi (e allora si ha il conoscere diretto) oppure che
siano offerti dalla coscienza (conoscere introspettivo). Nel conoscere diretto si parte
dai colori o dai suoni e cosi via, nel conoscere introspettivo si parte da atti di vedere
o sentire oppure da atti di ricercare, domandare, capire, giudicare per cercare di co-
noscere il conoscere stesso. Tutti gli atti intellettivi (e anche sensitivi, e volitivi) so-
no atti psichici e ciascuno di noi spesso formula giudizi sui propri atti psichici. Cio ¢
possibile poiché essi sono atti consci, ossia presenti al soggetto che li compie.”

Nell'analisi di Lonergan, come ricorda Sala,* la coscienza non ha un contenuto
«oggettivo» nel senso di un oggetto da essa percepito (come intendono gli idealisti,
gli immanentisti in genere ¢ anche alcuni realisti), bensi essa € una componente in-
trinseca di ogni atto sia cognitivo, sia appetitivo e precisamente la componente per cui
il soggetto & presente a se stesso e pertanto capace di percepire o desiderare qualco-
sa. La coscienza rende il soggetto presente a se stesso come soggetto, in quanto € la
dimensione dell” intenzionalita rivolta al soggetto, ed & necessaria in ogni atto cono-
scitivo non perché il soggetto percepisca se stesso oltre I'oggetto, ma perché perce-
pisca in primo luogo 1’oggetto stesso. Un atto introspettivo non troverebbe il sogget-
to come tale, bensi il soggetto come oggetto, mentre sarebbe il soggetto come sog-
getto che farebbe tale scoperta.”

* Nei trattati latini, Lonergan cosi definisce la coscienza: «sul suorumgue actuum expe-
rientia stricte dicta atque interna» (De Constitutione Christi ontologica et psyeologica, Aedes
Universitatis Gregorianae, Romae 1964, p. 83).

® Cf G. B. SALA, La Métaphysigue comme Structure Heuristique selon Bernard Lonergan,
in «Archives de Philosophie» 33 (1970) 62, nota 21: cf anche B. LONERGAN, Ragione e fede di
fronte a Dio, op. cit., pp. 90s, nota 2 (di G. Sala).

3 Cf Cognitional Structure, cit., p. 210 (trad. cit., p. 86).

«Per coscienza intenderemo che ¢’ una consapevolezza immanente negli atti conoscitivi...
Affermare la coscienza & affermare che il processo conoscitivo non & una mera processione di
contenuti, ma anche una successione di atti. E affermare che tali atti differiscono radicalmen-
te da atti inconsci quali il metabolismo di una cellula... Vedere non & soltanto una risposta allo

44



Questa analisi introspettiva dell’intenzionalita conscia completa, per Lonergan, la
psicologia scolastica delle facolta e conduce alla conoscenza del soggetto umano nel-
la sua operativita.” Come dicevamo all’inizio, questo & precisamente lo scopo prin-
cipale di Insight: aiutare il lettore a conoscere se stesso attraverso la conoscenza del-
la propria attivita conoscitiva, cio¢ facendo attenzione e comprendendo intelligente-
mente ci0 che capita in se stessi mentre si esercita il conoscere in qualunque ambito
dello scibile.* Infatti, le operazioni dei tre livelli della conoscenza diretta (cono-
scenza di un oggetto distinto dal soggetto) si offrono come dati alla conoscenza in-
trospettiva (conoscenza del soggetto). Pertanto, «se la conoscenza & una struttura, la
conoscenza della conoscenza dev’essere una reduplicazione della struttura... Se la
conoscenza ¢ I'insieme di esperienza, intelligenza e giudizio, allora per avere una
conoscenza della conoscenza si deve congiuntamente (1) sperimentare |’esperienza,
I"intelligenza e il giudizio, (2) capire la propria esperienza di esperienza-intelligen-
za-giudizio, (3) giudicare che la propria intelligenza della propria esperienza di espe-
rienza-intelligenza-giudizio ¢ corretta... La conoscenza di sé ¢ la struttura reduplica-
ta: ¢ esperienza, intelligenza e giudizio di esperienza, intelligenza e giudizio. La co-
scienza di s€, invece, ¢ non conoscenza della conoscenza, bensi semplicemente
esperienza della conoscenza, esperienza cioé di esperimentare, di capire e di giudi-
carex». M

L analisi lonerganiana dell’intenzionalita conscia dell’'uomo, conducendo alla co-

stimolo del colore o della forma; ma una risposta che consiste nel divenire consapevoli del co-
lore ¢ della forma...» (Insight, cit., pp. 320s; trad. cit., pp. 360s). La coscienza, pertanto, «&
una qualita degli atti conoscitivi che differisce nelle diverse fasi del processo conoscitivo stes-
so. Differisce, perd, mantenendo "unita: quella del soggetto che si appropria sempre piti di sé»
(G. SaLa, L'analisi della coscienza umana in B. Lonergan: contributo preliminare al problema
cristologico, in «La Scuola Cattolica» 3 [1966] 201).

* Pud chiarire questa tesi, I'ipotesi di lavoro che Lonergan cerco di verificare in Verbum
(cit.): «Termini e teoremi metafisici sono usati da san Tommaso al fine di interpretare ed espri-
mere sistematicamente operazioni e realta consce. Queste ultime vanno pertanto individuate con
un’analisi introspettiva se si vuole cogliere esattamente il significato dei termini metafisici»
(G.B. SaLa, Coscienza e intenzionalita in Bernard Lonergan. in AA.V V., Studi di filosofia tra-
scendentale, a cura di V. MELCHIORRE, Vita e Pensiero. Milano 1993, p. 52).

* Lonergan riassume questo scrivendo nell’Introduzione a Insight:

«Capisci pienamente che cosa sia il capire e non solo capirai a grandi linee tutto cio che vi
sia da capire ma anche possederai una base fissa, uno schema invariabile, aperto a tutti gli ul-
teriori sviluppi del capire» (fnsight. cit., p. xxvul: trad. cit., p. 26, con modifiche nostre: prefe-
riamo tradurre il termine «understand» e affini con la parola «capire» piuttosto che «intende-
re» riservata da Lonergan all'intenzionalita dell’essere nella conoscenza). E ancora: «Lo sco-
po non & quello di stabilire un elenco delle proprieta astratte della conoscenza umana, ma di
assistere il lettore ad attuare una appropriazione personale della struttura concreta e dinamica,
immanente e ricorrente in modo operativo nella sua stessa attivita conoscitiva» (Ivi, p. XVII;
trad. cit., p. 15).

* Cognitional Structure, cit., p. 208 (trad. cit., pp. 83s).

Dire che tutte le attivita conoscitive sono consce in quanto presenti al soggetto (che ne fa
sempre diretta esperienza, cioe le vive), non significa dire che esse siano tutte conosciute dal
soggetto stesso. Una cosa & I'accorgersi di vedere o pensare o affermare, altra cosa & sapere che
cosa accade nel vedere, nel pensare o affermare. Per questo si pud anche dire che la coscienza
¢ notizia previa e informe. Previa, in quanto presupposta dall’indagine intellettuale introspet-
tiva: informe. in quanto & proprio della prima operazione della mente (il capire) aggiungere ai
dati la forma (cf G. SALA, L'analisi della coscienza wmana in Bernard Lonergan..., cit., p.
201). Su questo tema cf anche Insight. cit., pp. 272-274 (trad. cit., pp. 312-314).

45



noscenza del soggetto umano nella sua operativita, costituisce il metodo trascenden-
tale di Lonergan. Si tratta di un metodo perché & un insieme strutturato di operazio-
ni ricorrenti e connesse tra di loro che danno risultati cumulativi e progressivi.” Ta-
le metodo & detto trascendentale perché esso non € solo applicabile a qualche campo
limitato (metodo categoriale), ma si estende a tutto cio che puo essere raggiunto dal
dinamismo umano del conoscere che ¢ illimitatamente aperto sull’essere. Il metodo
¢ trascendentale anche nel senso kantiano di stabilire le condizioni di possibilita a
priori della conoscenza, riconoscendole perd nell’operativita dinamica del soggetto
(il modo con cui la mente umana opera).

L’analisi dell’intenzionalita conscia (o metodo trascendentale come preferisce
chiamarlo I’ «ultimo» Lonergan) ha carattere normativo e invariante, poiché oggetti-
va la nostra struttura mentale che opera in modo ricorrente e invariabile in qualunque
tipo di conoscenza della realta. La normativita di tale analisi dipende dalla verifica-
bilita empirica del dinamismo dell’intenzionalita conscia attraverso il dato della co-
scienza a cui ciascuno di noi ha accesso. Qualsiasi tentativo di rivedere questo dina-
mismo utilizzerebbe lo stesso schema di operazioni che vorrebbe rigettare. Percio
Lonergan afferma che il rifiuto di tale schema conoscitivo significherebbe il rifiuto di
sé e del proprio modo di conoscere.* Questo non significa dire che non vi possano pil
essere ulteriori chiarimenti e approfondimenti della nostra struttura conoscitiva, da-
ta la difficolta del compito. Infatti, si tratta di scoprire nella nostra esperienza le mol-
teplici e complesse operazioni del nostro conoscere nelle loro relazioni dinamiche, di
capirle e descriverle. Noi compiamo tali operazioni ogni giorno in modo spontaneo,
ma se qualcuno ci chiedesse di spiegarle, saremmo non poco imbarazzati. Si spiega-
no cosi le circa ottocento pagine di /nsight e I'insistenza di Lonergan sulla autoap-
propriazione di una tale analisi intenzionale. Senza di essa la gnoseologia di questo
Autore apparira «non molto pitl illuminante di quanto un cieco non possa trovare il-
luminante una lezione sul colore».”

3. La trascendenza conoscitiva

Abbiamo visto che la nostra attivita conoscitiva consiste in una struttura dinami-
ca. intenzionale e conscia. Ma ¢’¢ un’ulteriore proprieta da esaminare: la trascen-
denza del nostro dinamismo conscio e intenzionale nel suo complesso e ad ogni suo
livello. L'analisi della trascendenza.” come vedremo, permette di affermare I'ogget-
tivita del nostro conoscere nel senso del realismo critico.

La nozione di livello, usata per descrivere la struttura conoscitiva, &€ una metafo-
ra spaziale che, insieme con la nozione di superamento o Aufhebung (non nel senso
hegeliano, ma piuttosto rahneriano).” indica conservazione e perfezionamento al
tempo stesso:

«Distinguiamo percio tra un insieme di operazioni che superano e un insieme su-

* Cf Il merodo in teologia, cit., p. 26.

* Per esempio, cf Il metodo in teologia, cit., p. 42.

# Ivi, cit., p. 29.

* Per questo tema ho utilizzato I'interessante articolo di G.B. SALA, La trascendenza come
dimensione della coscienza umana in B.Lonergan, in «Giornale di Metafisica» 27 (1972) 481-
527.

* Lonergan si riferisce a: K. RAHNER, Hdrer des Wortes, Miinchen 1963, p. 40.

46



perato. L'insieme che supera introduce operazioni del tutto nuove e distinte; trova in
esse una base e un fondamento nuovo: ma lungi dall'impedire o dall’interferire con
I"insieme superato, ne conserva integralmente le operazioni, espande la loro portata
e ne perfeziona il loro esercizio...».*

C’¢ anzitutto una trascendenza a livello empirico: attraverso le sensazioni e le per-
cezioni, il soggetto umano € aperto al mondo del puro dato, delle cose come insieme
di pit dati collegati da un’unita spazio-temporale. Questo & il mondo dell’immedia-
tezza: il mondo del bambino che si muove a tentoni e che identifica la «realtas in cid
che vede, tocca, succhia, ode, odora: & anche il mondo in cui I'animale si guadagna il
suo sostentamento e genera la prole. Tale mondo dell’esperienza & detto da Lonergan
il mondo «gia fuori la ora» (already out there now)* corrispondente alla coscienza
empirica estroversa: il soggetto, presente a se stesso gia come io, va al di la di se stes-
so apprendendo e rispondendo alle cose che gli stanno intorno. Il gia indica I’am-
biente che la coscienza trova gia costituito e che presenta le sue occasioni e le sue sfi-
de, il fuori indica I'estroversione dell’uomo sensibile che & consapevole di oggetti di-
stinti da sé, il la e ora sono le determinazioni di spazio e tempo. Dire che tale mondo
dell’esperienza ¢ immediato, significa che & semplicemente dato (e in questo senso co-
nosciuto) indipendentemente antecedentemente a ogni attivita intenzionale (cono-
scenza), e che esso implica qualche forma di presenza locale e di azione fisica sui no-
stri organi di senso. Ora, la trascendenza della conoscenza nel suo piano empirico si
definisce rispetto a questo mondo dell'immediatezza: noi siamo capaci di venire a
confronto con la realta nella sua dimensione materiale attraverso I’esperienza sensibile
anzitutto per una finalita biologica (che ci accomuna con gli animali).

Occorre specificare poi che, benché il mondo dell’esperienza sia qualcosa di rea-
le.* questo reale non & conosciuto a livello empirico nella sua ragione di realta intel-
legibile, ma solo come dato-sperimentato (primo livello della conoscenza). Un tale
movimento di trascendenza non termina ancora al reale, benché cid non voglia dire
che al livello empirico noi conosciamo semplici apparenze o illusioni: «Gli animali
— per considerare la coscienza empirica allo stato puro — conoscono non meri feno-
meni, bensi cose: i cani conoscono i loro padroni, gli ossi, gli altri cani e non soltan-
to le apparenze di queste cose».*

II passo successivo consiste nella trascendenza a livello intelligente: superare il
mondo dell’immediatezza sensibile. Infatti, le attivita dell’intelligenza non consi-
stono in una semplice riproduzione del contenuto dell’esperienza (cid sarebbe empi-
rismo radicale), ma aggiungono un’intellegibilita al dato, ciog gli danno significato.*
Ora, aggiungere un contenuto oggettivo al mondo dell’esperienza significa ampliare
tale mondo: I"attivita intenzionale del secondo livello conduce al raggiungimento del

“ Faith and Beliefs, Boston College. 1969, p. 7s (conferenza non pubblicata); cit. in G.B.
SaLA, La trascendenza come dimensione della coscienza umana in B.Lonergan, cit... p. 490.

" Cf Insight, p. 251.

* Infatti lo stimolo sui nostri sensi non pud derivare dal nulla, in base al principio di cau-
salita.

* Verbum, cit., p. 7. Si dice anche che «per la coscienza empirica la trascendenza, ciog il
movimento dell’io verso il suo mondo, & essenzialmente estroversione» (G.B. SALA, La tra-
scendenza come dimensione della coscienza umana in B.Lonergan, cit., p. 489).

* Non nel senso di creare il significato, ma nel senso che 'intelletto afferra I'intellegibile
nel sensibile, capisce I'essenza di una cosa e la esprime interiormente mediante il concetto (su-
perando radicalmente il piano del dato sensibile).

47



mondo mediato dal significato, attraverso |"astrazione concettualizzante. «Ognuno di
noi ha il suo piccolo mondo dell'immediatezza, ma tutti questi mondi non sono che
minuscole strisce entro un mondo ben piu vasto, un mondo costruito dall’immagina-
zione e dall’intelligenza, mediato dal significato, basato largamente sulla fede».*

In che cosa consiste. allora, a questo livello la trascendenza? A livello della co-
scienza intelligente, la trascendenza consiste nel superare il contenuto rappresentati-
vo della sensazione (concreto, singolare, approssimativo) per giungere al significato
intelligibile (astratto, universale. ideale) contenuto nel concetto: & la rappresentazio-
ne di un mondo nuovo, pi vasto e differenziato. Il carattere trascendente dell’intel-
ligenza umana si riconosce nel mondo propriamente umano nella creativita che pro-
duce la lingua, la letteratura, I'arte, il diritto, la famiglia e lo stato, la politica, I'eco-
nomia, I’educazione, la religione, la storia (tutti mondi non solo mediati, ma costituiti
dal significato). «In virtt della sua trascendenza a livello intelligente la vita dell"uo-
mo & passata dal mondo puro e nudo della natura, di fronte al quale si trovavano gli
uomini della preistoria quando uscivano dalle loro caverne, al mondo radicalmente
trasformato dalla scienza e dalla tecnica moderna».*

Infine, giungiamo alla trascendenza a livello razionale: quando, attraverso la ri-
flessione e il giudizio, I'uomo capisce e raggiunge i farri, i significati veri, le possi-
bilita realizzate, in una parola giunge all'universo dell’essere. In questo livello si
realizza la trascendenza suprema per I’'uomo nella sua attivita conoscitiva: I'uomo va
al di 12 di se stesso in modo assoluto perché raggiunge qualcosa di indipendente da
lui. Generalmente questa & la trascendenza che pilt comunemente s’intende quando si
parla di trascendenza della conoscenza umana, ed & obiettivamente la piu difficile da
capire. Il problema consiste nel raggiungere 1’essere che non dipende da noi attra-
verso le nostre operazioni conoscitive che sono a noi immanenti o, in altri termini, di
comporre I’identita intenzionale tra essere e conoscere con la loro distinzione onto-
logica: come ¢ possibile cio?

La risposta ¢ duplice. Anzitutto, I'uomo & in grado di conoscere I"essere perché ¢
costituito da un dinamismo conoscitivo conscio illimitato e quindi non legato da al-
cun principio d’immanenza. In secondo luogo, con la riflessione critica I'uomo & ca-
pace di raggiungere I’incondizionato virtuale (contenuto dell’atto di capire riflessivo)
il quale fonda il giudizio come posizione assoluta (un «si» 0 un «no», un «&» o un
«non &») in cui noi conosciamo 'oggetto in quanto ente. Nella posizione assoluta del
giudizio come atto razionale si raggiunge la trascendenza conoscitiva vera e propria,
cioe si conosce I'essere.

Circa il primo punto. Alla base del nostro dinamismo conoscitivo sta un inces-
sante domandare: esso manifesta in noi un desiderio naturale e spontaneo di cono-
scere* non soggetto ad alcuna limitazione. Il desiderio di conoscere € anzitutto illi-

 Faith and Beliefs, cit. in G.B. SALA, La trascendenza come dimensione della coscienza
wmana in B.Lonergan. cit.. p. 491.

# G.B. SALA. La trascendenza come dimensione della coscienza umana in B.Lonergan,
cit., p. 493.

9 Cf Insight, cit., pp. 9.74.701, e passim. La domanda come punto di partenza del nostro co-
noscere risulta un fatto indubitabile: infatti lo stesso dubbio sul domandare sarebbe a sua vol-
ta una domanda. 11 desiderio di conoscere & la pura domanda, il «perché» primordiale, il dina-
mismo conoscitivo immanente alla mente umana che spinge a incessanti domande. Per le ca-
ratteristiche del desiderio di conoscere cf Insight. pp. 380.636-638 (trad. cit., pp. 422-423,
683-686).

48



mitato poiché esso si estende a tutto cid che pud essere conosciuto anche se non im-
plica I'illimitatezza dell’intelletto umano o della comprensione umana della realta. «Il
carattere illimitato del dominio verso cui si proietta la tendenza fondamentale della
nostra conoscenza — osserva Sala — & capitale per Lonergan, in epistemologia come in
metafisica... Dubitare, domandare e parlare di un oggetto assolutamente inconoscibile
¢ contraddittorio; ¢cid suppone comunque che noi possediamo una “categoria™ capa-
ce di inglobare anche tale oggetto della nostra domanda, supposto inconoscibile. Una
tale categoria ¢ il desiderio puro di conoscere».* Un tale desiderio ¢ distaccato da al-
tre spinte e disinteressato, poiché non richiede il rinforzo di altri desideri, ma ¢ capace
di operare indipendentemente da essi fino ad assorbire tutte le manifestazioni co-
scienti. Si tratta, infine, di un desiderio puro che, a differenza degli altri desideri che
si contendono il cuore dell’'uomo, desidera il contenuto degli atti conoscitivi e non la
soddisfazione personale, e tocca I'universo dell’essere solo lasciando completamen-
te libera la coscienza intellettuale e razionale. Questo desiderio ha un obiettivo:* es-
so non ¢ la soddisfazione dell’intelletto, ciog il capire in modo pieno e corretto, ben-
si & il contenuto della conoscenza, cid che dev'essere conosciuto,® cioe I'essere.

In sintesi, potremmo dire che «l'a priori della conoscenza umana ¢ nient’altro
che la domanda, cio¢ il nostro desiderio puro di conoscere».” E, poiché ogni nostra
domanda, ricerca e sapere si originano dalla nostra intenzionalita conscia e dinami-
ca, ne deriva che I'a priori della conoscenza & proprio tale intenzionalita conscia del-
I'uomo illimitatamente aperta verso il tutto che & I'essere. Pertanto, fin dall’inizio del
processo conoscitivo 1’ambito del trascendente (I’essere) ¢ entro la prospettiva dello
spirito umano.

Circa il secondo punto. Intendere la trascendenza come soluzione del problema
critico del raggiungimento del mondo esterno® & assai ambiguo. Infatti, trascenden-
za non significa riduttivamente capacita di conoscere il mondo esterno bensi capacita
di giungere all’essere, non consiste «nell’andare al di l1a di un conoscente conosciu-
to, bensi nell’arrivare all’essere».® «Il processo conoscitivo non € un movimento dai
fenomeni alla realta, o dalle mere affezioni soggettive a una realta oggettiva fuori di
noi, bensi ¢ il passaggio graduale dalla conoscenza di un oggetto come meramente
presentato, alla conoscenza dello stesso come intellegibile, e infine alla conoscenza an-
cora dello stesso come essere. Ma la tendenza all’essere & presente fin dal principio...
Fin dal principio I’ambito del trascendente, che & I'ambito dell’essere, & dentro la pro-
spettiva dello spirito».™

Per I'empirismo, 1'idealismo e ogni forma di fenomenismo™ e anche per un cer-
to realismo ingenuo, il conoscere & una specie di guardare e I’oggettivita consiste nel

* G.B. SALA, La Métaphysique comme Structure Heuristique..., cit., pp. 53s.

* Insight, cit., p. 349 (trad. cit., p. 390).

“ Ihidem.

' G.B. SALA, Immediatezza e mediazione della conoscenza dell'essere. Riflessioni sull'e-
pistemologia di E. Coreth e B. Lonergan. in «Gregorianum» 53 (1972) 63.

2 Come accadde nel pensiero moderno da Cartesio in poi e in molti pensatori neoscolasti-
ci ossessionati dalla confutazione del kantismo e dell’idealismo.

= Insight, cit., p. 377.

* G.B. SaLA, La trascendenza come dimensione della coscienza umana in B.Lonergan,
cit., p. 499.

* Inteso come negazione del valore obiettivo della conoscenza umana. cioé come negazio-
ne della conoscenza della realta in se stessa.

49



vedere proprio cio che ¢’¢ da vedere. Ora, alla base di queste posizioni, si trova |"er-
rore di identificare riduttivamente la globalita della conoscenza con la sola sua com-
ponente sensibile, oppure di schematizzare empiristicamente la componente intel-
lettiva della conoscenza soltanto come capacita di generalizzazione e di analogia a
partire dal dato empirico. Si valuta il processo conoscitivo sulla base di un «modo di
pensare figurato»:* il realista ingenuo ritiene che 1’oggettivita conoscitiva si fondi sul
percepire, I'idealista pensa di fondare la relazione immediata tra le nostre attivita di
conoscenza e gli oggetti su una intuizione. Pertanto, in questa prospettiva, come il co-
noscere sensibile € un «vedere» |'oggetto mediante un «contatto» immediato tra ve-
dente e veduto che ne conserva la distinzione, cosi la conoscenza intellettiva ogget-
tiva dovra essere simile al vedere.” Proprio per «sgomberare il terreno da presuppo-
sti inverificabili e da confusioni senza fine»,* Lonergan elabora una fenomenologia
del conoscere che rintraccia gli atti conoscitivi con le loro relazioni e leggi imma-
nenti.

Tale fenomenologia persuade della necessita di lasciare cadere ogni assunzione
intuizionista per affermare il carattere discorsivo della conoscenza umana. Il bambi-
no vive in un mondo dell’immediatezza, ma I'adulto (il soggetto pienamente svilup-
pato) ha a che fare con il mondo mediato dal significato. In quest’ultimo mondo.® che
¢ quello del realista critico, gli oggetti sono intesi attraverso il fare domande e il sa-
pere quando queste ammettono una risposta corretta.

Se I'intenzionalita conscia ¢ I’ orientamento consapevole dell’'uomo verso |’ esse-
re, il raggiungimento dell’essere (e quindi la trascendenza conoscitiva) si da nell’e-
sercizio della razionalitd umana che termina nel giudizio. In sintesi, «noi siamo ca-
paci di conoscere I'essere perché (1) siamo dotati di un dinamismo conscio verso
I"assoluto, di un dinamismo cioé che non & legato da nessun principio di immanenza,
essendo esso una capacita ed esigenza illimitata, (2) siamo in grado, nella riflessio-
ne critica che precede il giudizio, di raggiungere 1'assoluto dell’incondizionato».®

4. La conoscenza dell’essere

Rimane ora da approfondire in che modo la nostra struttura conoscitiva giunga al-
I'essere per poter risolvere la questione dell’oggettivita nel senso del realismo criti-
co. In un importante articolo di chiarimento ad Insight, Lonergan stesso domanda:
«Ci0 che differenzia I'intelletto dai sensi & proprio la sua capacita di cogliere 1'es-
senza, o quiddita, natura, specie, forma. Ma in questa vita noi non cogliamo I’ essen-

* Cf Cognitional Structure, in CWL4, cit., p. 218.

 In calce a queste osservazioni, il Sala ritiene che «la tanto invocata dottrina di un’intui-
zione intellettuale non abbia altra origine che questa argomentazione per analogia o generaliz-
zazione (intueri = vedere!), sia presso autori che, come Kant, negano al nostro intelletto un’in-
tuizione, sia negli autori “realisti” i quali postulano una siffatta intuizione come fondamento e
spiegazione del fatto palese che noi conosciamo la realtd trascendente il soggetto conoscente»
(cf G.B. SaLa, Bernard J.F. Lonergan S.1.: il contributo di un teologe per una filosofia cristia-
na, in «Rassegna di Teologia» 26 [1985] 538).

= fvi.

* Tale mondo mediato dal significato & il mondo del realista critico in opposizione al mon-
do dell'immediatezza tipico di chi, come Kant, pone delle intuizioni sensibili alla base del
darsi di oggetti (cf G.B. SaLa, ivi).

“ G.B. SALA, Immediatezza e mediazione della conoscenza dell essere..., cit., pp. 68s.

50



za 0 quiddita o natura o specie o forma dell’essere. Dunque, come possiamo avere una
qualsiasi nozione intellettuale o concetto o conoscenza dell’essere? Per porre il pro-
blema con ancora maggiore chiarezza: come & possibile che noi possediamo preci-
samente una nozione intellettuale dell’essere tale che (1) possiamo concepire I'ens
per essentiam, e (2) possiamo dichiarare che solo gli esseri che conosciamo diretta-
mente sono semplici entia per participationem?».*' In Insight Lonergan introduce la
«nozione dell’essere» che non ¢ altro che il desiderio umano naturale di conoscere
I’essere in tutta la sua estensione. Quindi tale desiderio di conoscere, ciog la nostra in-
tenzionalita conscia, ha come obiettivo I’essere, ossia cio che si conosce con la tota-
lita dei giudizi veri.®

La «nozione» di un oggetto ¢ cid che anticipa la conoscenza dell”oggetto ottenuta
nel giudizio, e quindi precede il concetto, il capire e la stessa domanda esplicita sul-
I'oggetto. In qualsiasi problema, infatti, si possiede pur sempre una qualche iniziale
anticipazione di ci0 che si cerca in modo che essa possa orientare nell’impostare il pro-
blema e nel ricercare metodicamente la sua soluzione. Ad esempio. in un problema
matematico si da un nome all’incognita cercata, si elaborano le sue proprieta, usandole
per dirigere e ordinare la ricerca stessa e si giunge a un’equazione la cui soluzione
permette di conoscere il valore dell’incognita. Analogamente nelle scienze della natura
la formulazione di ipotesi e la successiva verifica in base a criteri ¢ sempre guidata da
certi indizi circa la risposta che lo scienziato sta ricercando. Infine, lo stesso uomo
della strada affronta i problemi quotidiani almeno con un vago sentore delle condizioni
per poterle risolvere, fa una supposizione che prova essere valida o meno in base agli
eventi accaduti. In tutti questi casi siamo di fronte a una nozione euristica: un ogget-
lo ignoto viene «anticipato» attraverso opportune domande e ipotesi (cio€ attraverso
operazioni conoscitive) che divengono lo strumento euristico per conoscere quell’og-
getto. «La nozione euristica, allora, ¢ la nozione di un contenuto ignoto ed ¢ determi-
nata anticipando il tipo di atto mediante cui I"ignoto diventa noto».*

Gli atti conoscitivi originati da una nozione euristica anticipano sistematicamen-
te la conoscenza da raggiungere, determinando cosi euristicamente il suo contenuto.
Infatti i processi della nostra mente ci sono dati attraverso il loro stesso esercizio,
cioé trovano nella coscienza la loro norma intrinseca.* E, poiché costituiscono la no-
stra intenzionalita conscia, sono elementi che entrano a costituire la nozione stessa
dell’essere, cioé costituiscono delle determinazioni della totalita del reale da cono-
scere. Pertanto sono nozioni euristiche gli stessi elementi della metafisica classica
(potenza. forma e atto) quando siano determinati a partire dalle attivita che costitui-
scono la struttura conoscitiva umana (esperienza, intelligenza e giudizio).

Nel suo impulso a una sempre pit piena conoscenza. lo spirito umano si innalza
a prospettive sempre pitt ampie e per far questo utilizza delle nozioni euristiche sem-
pre pit inclusive al fine di unificare e sintetizzare il molteplice di partenza. Nasco-
no cosi delle strutture euristiche come insiemi ordinati di nozioni euristiche® quali il
metodo della metafisica e i diversi metodi delle scienze empiriche.

La nozione euristica suprema, cioé 1’anticipazione globale di tutto cio che ¢’e da

“ «lnsight»: Preface to a Discussion, in CWL4, cit.. p. 146 (traduzione nostra).

“ Insight, cit., pp. 348 e 350 (trad. cit., pp. 389 e 391).

* Ivi, p. 392 (trad. cit., p. 436).

“ Cf G.B. SALA, La Métaphysigue comme Structure Heuristique selon Bernard Lonergan
(suite), in «Archives de Philosophie» 35 (1972) 446,

“ Cf Insight. cit., p. 392 (trad. cit.. p. 436).

51



conoscere, & I'oggetto totale dell’illimitato desiderio umano di conoscere (1" essere):
la nozione dell’essere. Questa nozione ¢ totalmente a priori, innata: 1’essere & inte-
so prima di essere conosciuto e anche prima di essere pensato nel senso che la men-
te vi ¢ orientata sebbene raggiunga I’essere solo nel giudizio. Ma questo non vuol di-
re che il desiderio di conoscere abbia qualche contenuto innato, anzi & proprio in
virtl della sua apertura dinamica senza limiti che tale desiderio fonda la capacita
umana di trascendersi verso I’assolutezza di cio che &. «II desiderio, proprio perché
¢ intelligente, ¢ una nozione. Ma la nozione non ¢ un’idea innata, o un concetto, o una
conoscenza. E un desiderio verso idee, concetti, conoscenza, ma, di per sé, & sempli-
cemente un’ignoranza insoddisfatta senza idee, senza concetti, senza conoscenza.
Ancora, nozione non ¢ un postulato. I postulati sono parti di una risposta ipotetica,
mentre il desiderio di conoscere riguarda le domande. Né & necessario postulare del-
le domande, perché esse sono dei fatti»,*

L'essere & omni-inclusivo, fuori di esso non ¢’ nulla e la sua nozione euristica
anticipa dunque ogni cosa. Essa non ¢ il risultato di un atto di capire, ma precede e ol-
trepassa il pensare e il concepire poiché & I'orientamento immanente e dinamico del
processo conoscitivo. Sostiene e penetra tutti i contenuti conoscitivi e li costituisce in
quanto tali. Questa nozione va oltre il giudizio e lo precede: «Pensare ¢ pensare 1’es-
sere: non ¢ pensare nulla: ma pensare 1'essere non & ancora conoscerlo. Giudicare & un
completo incremento: se corretto, € un conoscere dell’essere; ma non & ancora cono-
scere I'essere giacché questo si ottiene solo con la totalita dei giudizi corretti».”

Per riassumere, la nozione dell’essere non & un concetto dell’essere, perché non
emana da nessun atto di capire, essendo anteriore al capire; non & nemmeno un giu-
dizio come conoscenza in senso proprio di un essere qualsiasi. «Essa non & in alcun
modo conoscenza ex parte obiecti, ma & conoscenza ex parte subiecti: esperienza di
s¢ nell’ignoranza totale che ci ¢ propria; questa esperienza pertanto non va alla ricerca
di cio che le manca in modo cieco, ma piuttosto secondo il modo speciale che noi de-
nominiamo ricerca intelligente e riflessione critica. Essa ha in se stessa la norma se-
condo cui giunge a conseguire il suo proprio obiettivo» %

Definita la conoscenza come un insieme strutturato di attivita immanenti nell’ uo-
mo ¢ chiarita la nozione dell’essere come I”orientamento dinamico dello spirito che de-
sidera conoscere, ne segue quello che Lonergan chiama il teorema epistemologico
fondamentale per cui «la conoscenza in senso proprio & conoscenza della realta».*
Conoscere I’essere significa conoscere oggettivamente la realta, poiché se I'oggettivita
¢ la relazione intrinseca del conoscere all’essere, tale oggettivita & costitutiva all’in-
tenzionalita dell’attivita conoscitiva umana.™ Riservando all’ oggettivita un paragrafo
successivo, ci fermiamo qui sulla modalita di conoscenza umana dell’essere.

La struttura dinamica della conoscenza umana intende I’essere e tale relazione
tra struttura conoscitiva ed essere & intentio intendens o noesis. Questa cerca di rag-
giungere il suo obiettivo mediante delle attivita conoscitive e si oggettiva di conse-
guenza in una intentio intenta o noema. Tuttavia, cid avviene in modo sempre par-
ziale, poiché tale intenzione va sempre oltre: «Oltre i dati verso I'intellegibilita. ol-

* «lnsight»: Preface to a Discussion, in CWL4, p. 147,

“ Insight, cit., p. 354 (trad. cit., p. 395).

“ G.B. SaLA. La Métaphysigue comme Structure Heuristigue..., cit., 33 (1970) 56.
* Cognitional Structure, in CWL4, p. 211 (trad. cit., p. 87).

™ Ivi,



tre I'intellegibilita alla verita e attraverso la veritd all’essere: e oltre la verita e 1’es-
sere conosciuti alla verita e all’essere ancora da conoscere... L'intenzione & omni-in-
clusiva, mentre la conoscenza che noi raggiungiamo ¢ sempre limitata».™

Cid che si conosce mediante 1'esperienza, la ricerca intelligente e la riflessione
critica & I'essere; o meglio, per Lonergan ¢ |’essere proporzionato della conoscenza
umana, cioe la realti sensibile e sperimentabile. Tuttavia, se si rimane coerenti al di-
namismo che caratterizza il riconoscimento dell’incondizionato virtuale, si giunge
anche all’essere nella sua piena estensione, cio¢ all'incondizionato formale. Tale es-
sere trascendente & conoscibile per I'uomo solo in modo imperfetto e per analogia con
I’essere proporzionato, mediante intelligenza e affermazione ragionevole.™

Questa analisi esposta in /nsight richiama la distinzione tomista classica tra 'og-
getto proporzionato e 1’oggetto adeguato della conoscenza umana. La non coinci-
denza dei due oggetti & dovuta al fatto che la mente umana da una parte € orientata a
un comprendere illimitato, ma dall’altra & destinata a realizzare la conoscenza in mo-
do sempre finito: situazione paradossale di un intelletto finito il cui oggetto propor-
zionato € diverso dal suo oggetto adeguato (che ¢ tutto I'essere).™

In sintesi. se I'essere ¢ I'obiettivo del nostro puro desiderio di conoscere, essen-
do tale desiderio di per sé illimitato, ne consegue che al di fuori dell’essere non c’¢
nulla. Nella sua portata la nostra intenzionalita conoscitiva ha dunque la stessa am-
piezza dell’essere (come domandare), tuttavia nel suo concreto esercizio verso la co-
noscenza dell’essere, cio¢ attraverso il passaggio dalla domanda sull’essere alla sua
risposta (che si ottiene, lo ripetiamo, solo nel giudizio), tale intenzionalita si dirige
primariamente all’essere proporzionato che noi possiamo sperimentare (primo guoad
nos) e, secondariamente e per analogia, all’essere trascendente (primo quoad se).

A questo punto occorre notare che I’autore, partendo dalla composizione triadica
del conoscere, individua tre componenti fondamentali nell’essere proporzionato, co-
stituenti cioé la realta sensibile: la potenza, la forma e I’atto di esistere.™ Ci0 si sta-
bilisce in base al fondamentale principio™ dell’isomorfismo tra il conoscere umano
¢ il suo oggetto proporzionato (I’essere corporeo o materiale).

La conoscenza umana, attraverso la coscienza, rivela non solo il soggetto cono-
scente, ma anche cio che ¢ conosciuto come unitario benché triadicamente struttura-
to: la potenza & il dato empirico dell’ente in quanto sperimentabile (oggetto degli at-
ti del sentire), la forma & I’ente nella sua intellegibilita (I'essenza o natura, oggetto
dell’atto di capire), I'atto & I’esistenza dell’ente (I’ente in quanto affermabile, ogget-
to dell’atto del giudicare).

5. L’oggettivita della conoscenza umana

Accanto alla conoscenza e allessere, il terzo grande nucleo dell’elaborazione di
Insight & il tema dell’oggettivita. Si parla di oggettivita in stretta connessione con
I'essere. «C’¢& oggettivita se ci sono esseri distinti, alcuni dei quali conoscono se stes-

™ Ivi, pp. 2115 (trad. cit., pp. 88s).

™ Cf Insight, cit., pp. 391ss (trad. cit., pp. 435ss).

7 Per ulteriore ampliamento su questo punto, cf I"articolo Christ as Subject: A Reply, in
CWL4, cit., pp. 153-184.

™ Ivi, pp. 431-434 (trad. cit., pp. 475-479).

= Cf Insight, cit., pp. 115.399-400.484-487.499-502.552.576.735-736.



si e insieme conoscono gli altri come altri».™ )

Essendo la nostra conoscenza una struttura dinamica di operazioni complemen-
tari, I'oggettivita sara data da un insieme di proprieta del conoscere collegate fra lo-
ro. La nostra struttura conoscitiva come intentio intendens. puro intendere (nozione
euristica dell’essere), costituisce 1’oggettivita in potenza: I'intentio intenta, ciog il
raggiungimento del contenuto ignoto della nozione attraverso concrete attivitd co-
noscitive costituisce I'oggettivita in atto. La nostra attivita conoscitiva € complessa;
parallelamente, risulterd complessa la nozione di oggettivita: distinguiamo una no-
zione principale di oggettivita e tre componenti parziali di essa.

In senso principale. I'oggettivita ¢ I"esistenza e la distinzione fra soggetti cono-
scenti e oggetti conosciuti. La nozione di oggettivita sard percio 1'anticipazione eu-
ristica di tale esistenza e distinzione che si da in un certo contesto di giudizi che sod-
disfano uno schema.

Non si tratta, percid, di una nozione puramente a priori, ma piuttosto essa giun-
ge all’esistenza come anticipazione euristica solo dopo un certo numero di giudizi
formulati. Al minimo si tratta di tre giudizi: «Ilo sono un conoscente», «Questo & B»,
«lo non sono B».”

I termini «soggetto» e «oggetto» sono determinati con un procedimento simile a
quello con cui si fissano i significati dei termini matematici mediante definizioni im-
plicite. La coppia «soggetto-oggetto» &, perd, una divisione entro I’essere; essa pud
essere conosciuta solo in termini di giudizi. Infatti solo attraverso i giudizi il cono-
scente afferma I’essere e solo mediante un insieme di giudizi si puo stabilire 1'og-
gettivita.

La nozione dell’oggettivita ¢ connessa al problema della trascendenza conosciti-
va e lo risolve. Come abbiamo detto, la questione se esiste qualcosa al di la del con-
tenuto di coscienza (ossia se 1'idealismo sia vero o falso) diviene fuorviante se viene
impostata sul problema del legame fra conoscente e conosciuto (trascendenza come
soluzione del cosiddetto problema del ponte). Se ci domandiamo come fa il cono-
scente a oltrepassare se stesso verso il congsciuto, presupponiamo che il conoscente
prima conosca se stesso, poi si sforzi di conoscere 'essere. Invece, la distinzione co-
noscente-conosciuto & all’interno dell’essere e conoscere tale distinzione & susse-
guente alla conoscenza dell’essere. «Poniamo quindi la trascendenza non nell oltre-
passare un conoscente conosciuto, ma nell arrivare all’essere entro il quale ci sono
differenze positive e, fra tali differenze, la differenza tra oggetto e soggetto».™

La trascendenza conoscitiva deriva dallo svolgimento del puro desiderio di cono-
scere, dall’esercizio naturale del conoscere umano. Si vuol dire, in altri termini, che
la conoscenza umana raggiunge di fatto I'incondizionato virtuale e afferma 1’esi-
stenza reale di «cose» le cui condizioni sono adempiute, e in tal modo trascende se
stessa. Dire che qualcosa ¢, significa affermare la sua realtd come indipendente dal-
la nostra attivita conoscitiva. Afferma ancora Lonergan: «La possibilita della cono-
scenza umana consiste quindi in un’intenzione illimitata che intende il trascendente,
e in un processo di autotrascendenza che raggiunge il trascendente».”

Lo stretto parallelismo tra la strutturazione triadica della conoscenza e la sua og-

™ Ivi, p. 377 (trad. cit,, p. 419).

7 Cf fvi, pp. 375-377 (trad. cit., pp. 417-419),

™ Ivi, p. 377 (trad. cit., p. 419).

™ Cognitional Structure, in CWL4, cit., p. 213 (trad. cit., p. 92).

54



gettivita permette di intendere I"oggettivita «come un cavo a tre fili»:® in essa tro-
viamo una componente esperienziale, una componente normativa ¢ una componente
assoluta. Infatti, I'oggettivita in atto, poiché risiede in una molteplicita strutturata di
operazioni, non &€ una proprieta singola della conoscenza, ma I'insieme di proprieta
molto diverse tra di loro. Certe epistemologie non hanno colto quest’aspetto del-
I’oggettivita perché non hanno elaborato un’adeguata teoria del conoscere: gli empi-
risti hanno fondato I’ oggettivita nella sola esperienza. i razionalisti nella necessita di
certe essenze, gli idealisti nella coerenza del pensiero. Essi individuano componenti
importanti del conoscere, ma ne trascurano altre.

La componente esperienziale dell’oggettivita ¢ il darsi del dato in quanto tale.
Sono i nostri sensi o la nostra coscienza a darci dei dati: questi non vanno confusi con
delle apparenze e nemmeno con la realta. E la posizione del realismo critico sostenuta
da Lonergan contro I'idealismo ¢ il realismo ingenuo. I dati. non importa se sensibi-
li 0 coscienziali, sono indubitabili e incontestabili, sorgono non in risposta a qualche
domanda, ma prima di esse e indipendentemente da qualsiasi risposta. Le percezio-
ni dei sensi, le immagini, i sogni, le allucinazioni o illusioni, considerati solo come
dati sussistono al di fuori dell’ambito delle domande, anzi sono la condizione di pos-
sibilita del domandare stesso.

La componente normativa dell’oggettivita & costituita dallo svolgimento senza
interferenze di quelle domande interiori del puro desiderio di conoscere che persegue
il suo obiettivo illimitato. «E 1’ oggettivita opposta alla soggettivita del pensare pre-
cipitoso, dei giudizi temerari o eccessivamente prudenti, alla soggettivita del lasciarsi
andare alla gioia o alla tristezza, alla speranza o al timore, all’amore o all’odio, che
interferiscono nel cammino proprio del processo conoscitivo. Il fondamento del-
I’oggettivita normativa sta nel dispiegamento dell”illimitato, distaccato, disinteressato
desiderio di conoscere».® E in termini di oggettivita normativa che si possono di-
stinguere le domande che ammettono una risposta da quelle che non I'ammettono, le
donmnde legittime da quelle illegittime. E sull’oggettivita normativa che poggia la va-
lidita della logica, del metodo e dei canoni delle operazioni conoscitive. Percio, I'in-
tero processo del conoscere ¢ guidato dalla esigenza normativa del desiderio puro
che si dispiega dalla percezione dei dati, attraverso il capire intelligente, fino all’af-
fermazione critica della verita, dell’esistenza.

L oggettivita normativa si fonda sull’illimitata intenzione dell’essere, invece la
componente assoluta dell’ oggettivita si fonda sull’incondizionato virtuale afferrato
dal capire riflessivo e posto nel giudizio. Come sappiamo, un incondizionato virtua-
le le cui condizioni sono soddisfatte & de facto assoluto. In tal modo il contenuto di
un giudizio incondizionato ¢ assoluto, cio¢ sottratto al conoscente che lo ha formu-
lato. e accessibile a qualsiasi altro conoscente. In ogni giudizio si raggiunge dunque
qualcosa dell’obiettivo del puro desiderio di conoscere, qualcosa dell’essere.

6. Osservazioni conclusive: conoscenza e soggettivita

Come abbiamo cercato di dimostrare, I'impostazione del problema critico in Lo-
nergan si differenzia da quello comune (Kant compreso). Egli non si chiede priorita-
riamente se la conoscenza sia oggettiva, se raggiunga la realta in se stessa, bensi cer-

W Ivi, p. 213 (trad. cit., p. 90).
 Insight, cit., p. 380 (trad. cit.. p. 422).



ca di determinare anzitutto che cosa sia veramente il conoscere umano. Occorre pri-
ma mettere a fuoco il fatto della conoscenza e descriverlo, poi si potrd giudicare sul
valore di esso.

Naturalmente non tutti condividono una tale impostazione, soprattutto perché non
risponderebbe ad un criterio rigorosamente logico, dando per noto qualcosa di cui non
si & ancora mostrato la validita.* D altra parte, a noi sembra che il metodo di Loner-
gan sia perfettamente rispondente ¢ coerente con la natura euristica dello stesso pro-
cedere conoscitivo. Invitando il lettore stesso all’esercizio di capire il proprio cono-
scere, Lonergan fonda il suo lavoro sull’autoappropriazione riflessa della struttura
della conoscenza, verificando personalmente la fondatezza di una tale struttura e poi
la sua corrispondenza con quella del reale (isomorfismo tra conoscere ed essere).

Cid che, a detta dello stesso Lonergan.,* piu colpisce di Insight & il primato ac-
cordato alla conoscenza: mentre negli scritti dell’ Aquinate la gnoseologia viene
espressa in termini metafisici, in Insight ¢ la metafisica ad essere fondata ed espres-
sa in termini di principi conoscitivi. In questo, Lonergan ritiene di rilevare comunque
I"eredita aristotelico-tomista, poiché se ontologicamente 1'essenza dell” anima fonda
le sue potenze e le potenze fondano le operazioni e quest’ultime fondano la cono-
scenza degli oggetti, ¢ pur vero che gnoseologicamente accade il contrario. Pertanto
gli elementi ontologico e conoscitivo sono procedimenti interdipendenti, e di pil an-
cora, lo sviluppo stesso della metafisica classica inizio da ragioni conoscitive. L’ Au-
tore ricorda, per esempio, che Aristotele introdusse la materia e la forma come cau-
se ontologiche per motivi gnoseologici legati ai sensi e all’intelligenza nei fantasmi.
Pertanto, «non c’¢ soltanto interdipendenza; ma ¢ anche vero che uno sviluppo deve
cominciare dalle ragioni conoscitive. Cio che inizid con Aristotele non fu la forma,
bensi la conoscenza della forma. Cio che comincid con Tommaso fu non 1'esistenza,
ma la conoscenza dell’esistenza. Nello stesso modo qualsiasi genuino sviluppo nel
pensiero aristotelico-tomista, se condotto con i loro principi, condurra a uno svilup-
po nella comprensione dell’universo materiale da parte dell’uomo; da una compren-
sione delle cose materiali si passera a una comprensione del comprendere umano; e
dalla comprensione del comprendere dell’'uomo si giungera a una spiegazione pil
chiara o pill piena o pitt metodica sia delle ragioni conoscitive che delle cause onto-
logiche».*

Lonergan stesso spiega lo scopo di Insight proprio in relazione a tale sviluppo di
pensiero, secondo I'auspicio leonino «vetera novis augere et perficere».* Portando a
compimento il metodo aristotelico-tomista (i vetera), quest’opera intende tener con-
to dello sviluppo moderno (i nova) della scienza, della nascita di nuove discipline e
della mutata situazione dell’uomo in vista di una unificazione della totalita delle di-
scipline e dei modi di conoscenza proprio attraverso la comprensione piena dello stes-
so comprendere e conoscere umano che fonda un metodo «trascendentale» normativo.

In questo lavoro, come gia osservammo, Lonergan ha utilizzato i suoi studi ori-
ginali sul tomismo, studi che lo distinguono dalla neoscolastica corrente. Infatti, egli
ha messo in luce nei testi di san Tommaso il ruolo fondamentale di mediazione che gli

* Si veda, ad esempio, I"articolo di G. BLANDINO, La teoria della conoscenza di B. Loner-
gan, in «Rivista di Filosofia Neoscolastica» 73 (1981) 513-529.

¥ «Insight»: Preface to a Discussion, in CWL4, cit., pp. 142-152 (traduz. nostra).

M «Insight»: Preface to a Discussion. in CWL4, pp. 144s.

¥ Cf LEoNE XIII, Ep. Encvel. «Aeterni Patris», in «Acta Sanctae Sedis» 12 (1879) 111,

56



atti di capire, o insights, hanno tra le domande iniziali di un’indagine e gli oggetti ter-
minali (concetto e giudizio) degli atti conoscitivi del capire diretto e riflesso.

Come abbiamo visto, una tale struttura dinamica del conoscere non ci € nota né at-
traverso la deduzione delle condizioni a priori dell’oggetto, né per una ricostruzione
metafisica di tipo scolastico, bensi attraverso una conoscenza introspettiva che parte
dalla semplice attenzione a cid che capita in noi mentre esercitiamo i nostri atti co-
noscitivi, si sviluppa attraverso 1'indagine su tali dati della coscienza, cioé sugli stes-
si atti di conoscenza di qualcosa in quanto sperimentati consciamente, e giunge al-
I'affermazione critica «lo sono un conoscente».

Il passaggio all’epistemologia e alla metafisica si ottiene dalla gnoseologia pre-
cedente a partire dalla riflessione sulle due nozioni fondamentali contenute nella
struttura coscienziale dinamica dell’uomo: la nozione di ente e quella di oggettivita.
Infatti, i caratteri della coscienza sono gia da sé nozione dell’obiettivo verso cui ten-
de la stessa coscienza, cioé nozione dell’essere, e quindi comportano 1'oggettivita e
la trascendenza del conoscere: I'esercizio spontaneo dell’attivita conoscitiva come
svolgimento del puro desiderio di conoscere intende necessariamente 1’essere a cui si
giunge in via definitiva solo nel giudizio dove lo spirito afferma che il dato compre-
so e concettualizzato esiste e corrisponde a cid che I'intelletto ha capito.

La soluzione del rapporto tra conoscenza e realta, ovvero del passaggio dal pen-
siero all’essere, in Lonergan consegue pertanto dall”affermazione fondamentale del-
la intrinseca intellegibilita dell’essere cioe dall’impossibilita di separare 1’essere dal-
I"intelligibile™ (teorema epistemologico), poiché I’essere ¢ I'obiettivo del puro desi-
derio di conoscere. Le accuse di tautologismo, circolo vizioso, nominalismo, ideali-
smo. rivolte a una tale soluzione del problema critico, cadono da sole se si tiene pre-
sente che «affermare 1'intellegibilita dell’essere non vuol dire imporre un contenuto
mentale al reale, né ingabbiarsi in un immanentismo idealistico, ma vuol dire rico-
noscere che per affermare qualcosa come essere ci vogliono prima delle ragioni per
farlo. Solo cio che si trova avere una tale ragione sufficiente ¢ dell’essere. La stessa
negazione della razionalita del reale, proprio perché trova che I'identificazione tra
reale e intelligibile & non-razionale e dunque non risponde alla realtd. conferma exer-
cite una tale razionalita. Dire che I’essere € intelligibile, per noi uomini significa che
I"obiettivo illimitato verso cui tende il dinamismo del nostro spirito non pud essere
definito che nei termini del processo che permette di comprenderlo».*

I due elementi fondamentali della nostra conoscenza sono, dunque, il desiderio il-
limitato di conoscere e 1'assolutezza dell’incondizionato virtuale espressa nel giudi-
zio, nel quale soltanto si placa il desiderio stesso. Infatti, come abbiamo visto, «I at-
to impalpabile dell assenso razionale & la condizione necessaria e sufficiente per la
conoscenza della realta».® Ora, il principio che contiene questo modo di conoscere ¢
per Lonergan la coscienza, cioé quella presenza dello spirito a sé che & una qualita de-
gli atti conoscitivi. La coscienza, pur differendo nelle diverse fasi del processo co-
noscitivo stesso (coscienza empirica, intellettuale e razionale), mantiene sempre la
sua unita che & quella del soggetto che si appropria sempre pit di sé. In tal modo Lo-
nergan risolve il problema critico superando lo «Scilla dell'intuizionismo metafisico»

¥ Cf G.B. SaLa, La Métaphysique comme Structure Heuristique selon B. Lonergan. in « Ar-
chives de Philosophie» 36 (1973) 56ss.

¥ G.B. SALA, ivi, p. 60 (trad. nostra).

¥ Insight, cit., p. 538.

57



e il «Cariddi del trascendentalismo soggettivistico».” Gia nel Verbum Lonergan af-
fermava: «Il problema critico... non consiste nel muoversi dall”interno all’esterno, da
un soggetto a un oggetto che sta fuori del soggetto: consiste nel muoversi dall’alto in
basso, da una potenzialita infinita commisurata all’universo a un’apprensione razio-
nale che coglie la differenza tra soggetto e oggetto nell’identico modo in cui coglie
ogni altra distinzione reale. Questo realismo ¢ immediato, non perch¢ sia ingenuo ¢
affermato senza ragione e ciecamente, ma perché noi conosciamo il reale prima di co-
noscervi una qualche differenza, come la differenza soggetto-oggetto».” Lonergan
dunque sostiene esplicitamente un realismo immediato, ma non un’immediata intui-
zione dell’essere. Contro I'intuizionismo del realista ingenuo o dell’idealista, il rea-
lista critico obbietta che il loro ¢ un modo di pensare figurato (picture thinking): la co-
noscenza oggettiva del reale consisterebbe in una specie di guardare o percepire (rea-
lismo ingenuo), oppure nella relazione immediata delle attivita conoscitive con gli
oggetti attraverso 'intuizione (idealismo).” C’e come una dimenticanza dell essere
per cui il realismo ingenuo e I'idealismo non riconoscono che la relazione originaria
dell’attivita conoscitiva con I'universo dell essere risiede nell’intenzione dell essere.
E percid necessario nel soggetto umano, come Lonergan afferma successivamente
alla pubblicazione di Insight, una conversione intellettuale ex umbris et imaginibus in
veritatem.”

La proposta gnoseologica di Lonergan assume in tutta la sua portata la svolta al
soggetto del pensiero moderno e quindi I'insieme dei valori della soggettivita. Tut-
tavia, I’ Autore non intende in alcun modo avallare quel significato di soggettivita
che comporta un rifiuto dell’oggettivitd, come se quest’ultima con le sue fredde esi-
genze intellettuali e razionali impedisse al soggetto umano di essere se stesso. Piut-
tosto & la dimenticanza dell’essere che conduce a un significato inaccettabile di sog-
geltivita: «Soggettivita era una volta un termine peggiorativo: denotava la violazione
delle esigenze normative dell’intelligenza e della razionalita. Ma ha finito per deno-
tare il rifiuto di una mal compresa oggettivita e la riaffermazione del diritto dell"uo-
mo a essere se stesso anche se non & in grado di sciogliere 1 nodi difficili e intricati
della filosofia».”

Questo significato di soggettivita non ¢ certamente quello lonerganiano, poiché
I"abbandono dell’ oggettivita comporta sempre la distruzione dei valori della persona
pit che una loro promozione. Ma per comprendere rettamente ¢io ¢ necessario oltre-
passare I"aspetto strettamente intellettuale (conoscenza) della coscienza umana e
considerare, oltre 'intellettualita, anche la moralita e la religiosita dell’'uomo. Tre
stadi del soggetto che insieme costituiscono un’unica impresa: il cammino umano
verso |'autotrascendenza, ossia lo sviluppo autentico dell’uomo. Temi, questi, tratta-
ti da Lonergan negli scritti degli anni sessanta e settanta.

Senza addentrarci in un’analisi dettagliata, non vogliamo terminare questo arti-
colo prima di aver almeno accennato a questi successivi sviluppi nelle loro implica-
zioni gnoseologiche.

Per intendere correttamente la soggettivita umana occorre andare al di la dei livelli

* Cf G.B. SaLa, L'analisi della coscienza umana in B. Lonergan..., cit., p. 207,
" Verbum, cit., p. 88 (trad. cit., p. 114).

" Cognitional Structure, in CWL4 (tr. it., p. 98s).

" Ivi, p. 99.

" Jvi, p. 100.



strettamente conoscitivi. Se con il conoscere noi andiamo oltre noi stessi verso cio
che & indipendente da noi, nella nostra attivita libera e responsabile noi conosciamo
e compiamo cid che & veramente bene. A questo livello (coscienza responsabile) I'uo-
mo raggiunge la possibilita di una vita umana autentica che consiste in una ulteriore
trascendenza: dal conoscere 1"essere all attuare il bene (benché I'essere e il bene sia-
no coestensivi). Con I'esercizio della liberta e della responsabilita, il soggetto uma-
no costituisce se stesso, autotrascendendosi: diventa capace di superare le proprie
preferenze e soddisfazioni soggettive per realizzare il bene oggettivo. Ampliando,
cosi, il «suo mondo», il soggetto diventa responsabile come individuo in una collet-
tivita e mostra cid che & con il suo essere piuttosto che con le sue parole.

Questa autotrascendenza ha un ulteriore ¢ definitivo compimento nell”apertura reli-
giosa incondizionata all’Essere vissuta come innamoramento radicale. In questo modo,
secondo Lonergan, le potenzialita dello spirito umano giungono a completa espressione.™

Ciod che interessa qui notare & la luce feconda che lo studio del soggetto umano
nella sua realtd intima e dinamica getta sulla questione dell’oggettivita del nostro co-
noscere: non si da soggetto veramente autentico senza capacita di raggiungere I 0g-
gettivith conoscitiva. «E certamente vero che la conoscenza umana oggettiva non &
ancora la vita umana autentica: ma senza conoscenza oggettiva non si da vita auten-
tica... Per trattare gli uomini come persone uno deve conoscere e deve invitare gli
uomini a conoscere. Una reale esclusione della conoscenza oggettiva lungi dal pro-
muovere, distrugge piuttosto i valori della persona... Il vivere autentico include la
conoscenza oggettiva...».” Percid, una corretta attenzione ai valori della soggettivita
non pud condurre a un rifiuto dell’oggettivita, perché un tale rifiuto minerebbe alla ra-
dice I’esistenza umana autentica.

E. nello stesso tempo. la conversione come passaggio dall’inautenticita all’auten-
ticita, come autoappropriazione della propria intenzionalita conscia, conduce a mettere
in luce che 1’oggettivita & il frutto della soggettivita autentica. Dove, per soggettivita
autentica si intende quella dell’'uomo concreto che rompendo I'angusto orizzonte del
«suo mondo» si autotrascende: conosce non cid che appare o cid che ¢ immaginato o
pensato, bensi cio che ¢ cosi, e, per una tale conversione, va al di 1a di interessi, gusti,
preferenze meramente personali per scegliere e compiere cio che & veramente bene. e
infine, si abbandona totalmente e senza riserve a Dio come principio di tutti i suoi
pensieri, parole, azioni. Liberamente il soggetto fa di se stesso ¢id che e: «Linteresse
per la soggettivita ¢ percio I'interesse per la realtd intima dell’uomo. E I'interesse non
per le verita universali che valgono per I'uomo sia addormentato che sveglio, non per
il mutuo rapporto di fattori e cause naturali, bensi per la perenne novita dell’autoco-
stituzione e delle libere scelte che fanno di chi sceglie cio che egli e».”

Cio significa, come afferma Lonergan, che il frutto della verita, per poter essere
colto e posto nel suo regno assoluto, deve prima crescere € maturare sullalbero di un
soggelto autentico.” Oggettivita significa capacita di raggiungere cio che ¢ indipen-
dente dal soggetto concreto, ma essa non € raggiunta se non da un soggetto umano ve-
ramente autentico.

“ Namural knowledge of God, in 2C (trad. it.: Ragione e fede di fronte a Dio, cit., p. 139).
Questa tematica religiosa venne sviluppata ampiamente anche in Method in Theology.

* Ivi, p. 102.

* Ivi, p. 101.

¥ Cf The Subject, in 2C, cit., p. 71.

59



