LA FACOLTA TEOLOGICA
DEL SEMINARIO ARCIVESCOVILE DI TORINO
(1874-1932)"

Giuseppe Tuninetti

Vittorio Emanuele I1, re d’Italia, il 26 gennaio 1873 aveva promulgato la legge di
soppressione delle facolta teologiche statali, approvata dalla Camera il 10 maggio
1872 e confermata dal Senato il 22 gennaio 1873. Per la facolta teologica torinese si
chiudeva una storia plurisecolare fatta anche di pagine luminose, specie nel *700,
iniziata nel lontano 27 ottobre 1404. Profondamente diversi erano i rapporti tra Sta-
to e Chiesa e la cultura rispetto a quelli in cui era sorta; nel nuovo clima politico-cul-
turale non ¢’era pill posto per facolta teologiche dipendenti da uno Stato non soltan-
to laico, ma in rotta di collisione con la Chiesa.

1. Trasferimento del Collegio teologico dall’universita al seminario:
27 febbraio 1874

Non tutti accettarono passivamente 1'azzeramento delle facolta teologiche italia-
ne. Infatti Pio IX, con il breve apostolico del 27 febbraio 1874, concesse il trasferi-
mento del Collegio Teologico, considerato espulso dall’universita di Torino, nel se-
minario arcivescovile.? In tal modo la Santa Sede esaudiva la richiesta inoltrata alla
Segreteria di Stato dall’arcivescovo di Torino, Lorenzo Gastaldi, il 21 febbraio 1873,
vale a dire circa un mese dopo la promulgazione della legge italiana di soppressione
delle facolta teologiche universitarie; non solo, ma accettava il concetto di trasferi-
mento, per affermare la continuita con la precedente facolta teologica, come lo stes-
0 arcivescovo prima aveva suggerito con le parole:

«E percid bisogna provvedere a dar loro [= facolta teologiche] un’esistenza ec-
clesiastica, o direi meglio, a loro conservare la esistenza ecclesiastica che senza dub-
bio avevano insieme con la civile»,* e poi espresso esplicitamente nelle lettere invia-
te al cardinal Capalti, prefetto della Congregazione degli Studi, il 22 aprile ed il 17
maggio:

«La sola cosa a cui teniamo un certo attaccamento ¢ che la facolta non apparisca co-

' Alla facolta teologica del seminario, fondazione e periodo gastaldiano, € dedicato un lun-
go capitolo nella biografia: G. TUNINETTI, Lorenzo Gastaldi 1815-1883. Vol 11: Arcivescovo di
Torino 1871-1883, Casale Monferrato 1988, pp. 115ss.

* Archivio Arcivescovile di Torino (d’ora in avanti AAT) 19.112. 11 breve apostolico € pub-
blicato nello Statutum S. Facultatis Theologicae in Archiepiscopali Seminario Taurinensi, Au-
gustae Taurinorum 1874, pp. 9-12. Tra I’altro si legge: «Hinc idem Venerabilis Frater supplices
Nobis preces obtulit ut [...] memoratam Facultatem et Collegium in praedictum Seminarium
transferamus. Nos [...] praedictum Taurinense Collegium seu Facultatem Theologicam [...] in
Archiepiscopale illius Civitatis Seminarium transferimus».

* Archivio Segreto Vaticano (d’ora in avanti ASV), Segreteria di Stato, anno 1873, 283.

* Ibidem.

501



sa nuova, ma si cosa antica confermata dal regnante Romano Pontefice. Imperocché
la facolta fu realmente eretta insieme con quella di Giurisprudenza e di Medicina da
papa Eugenio IV».*

L’arcivescovo ne diede I’annuncio al clero il 7 marzo.® Per conferire maggiore
solennita, stabili di abbinare la proclamazione del decreto di trasferimento alla cele-
brazione del sesto centenario della morte di S. Tommaso d” Aquino, patrono della fa-
colta teologica. A questo fine, invitd il clero ad un solenne triduo nella chiesa di S.
Domenico per i giorni 8-10 maggio. Dal canto suo, la stampa cattolica, «L.'Unita Cat-
tolica» e «La Buona Settimana», informo i lettori scrivendo espressamente di trasfe-
rimento,” suscitando le proteste e le minacce della «Gazzetta del Popolo», che con-
testo il concetto di trasferimento nel nome della soppressione decretata dal parla-
mento italiano.” e la satira del «Fischietto», che gia un anno prima, precisamente il 7
febbraio 1873, riferendosi a voci sullerigenda facolta teologica, aveva sentenziato. da
par suo, che «I"asino di Balaamo ¢ il pil illustre dei professori di teologia passati, pre-
senti ¢ futuri».” Erano infatti tempi di implacabile e grossolano anticlericalismo quel-
li in cui, tramontata I"antica facolta teologica torinese, nasceva quella nuova. Se que-
sta formalmente poteva legittimamente considerarsi erede dell’antica facolta, istitui-
ta e poi confermata dall’autorita pontificia, tuttavia le circostanze la rendevano di
fatto una nuova istituzione, senza alcun riconoscimento da parte dell’autorita civile.

Il merito della erezione della nuova facolta teologica va attribuito senza ombra di
dubbio alla tenacia ed alla lungimiranza dell’arcivescovo Gastaldi, qualita che il suo
predecessore, Alessandro Riccardi di Netro, aveva inutilmente esplicato per conser-
vare I"antica facolta nell’universita torinese. Probabilmente furono fattori personali
affettivi a spingerlo a prodigarsi a salvare in qualche modo la sua facolti teologica, in
cui si era laureato e di cui era diventato dottore collegiato. Ma ebbero certamente un
peso notevole anche e soprattutto preoccupazioni di ordine culturale-pastorale: egli
considerava infatti la facoltd uno strumento qualificato della formazione teologico-
pastorale del clero. Essa pertanto entrava nella sua strategia pastorale, che mirava
essenzialmente ed in primo luogo a preparare un clero diocesano qualificato. Non
disponiamo di documenti che provino eventuali (e pur probabili) suggerimenti, esor-
tazioni o pressioni su di lui da parte dei docenti della vecchia facolta, perché pren-
desse I'iniziativa di una richiesta nei confronti di Roma. L’arcivescovo, nel congres-
so dell’episcopato piemontese del 7-8 maggio 1872, aveva perd ricevuto mandato di
esplorare le intenzioni della Santa Sede sulla possibilita di istituire in Torino una fa-
colta teologica «diretta e governata dall’Episcopato delle Antiche Provincie Pie-
montesi»." Tuttavia non risulta che monsignor Gastaldi abbia compiuto passi in tale

¥ Archivio Sacra Congregazione degli Studi (ora Sacra Congregazione per |I'Educazione
Cattolica), d ora in poi ASCS, Segretariato mons. Placido Ralli (1870-1875), Busta 2, fasc. 10:
Collegio Teologico di Torino.

* Epistula ad clerum..., in Statutum, cit., pp. 3ss.

" Il Centenario di San Tommaso e il Collegio dei Teologi di Torino. in «L'Unita Cattolica»
del 19 marzo 1874, n. 16, p. 262; Centenario di San Tommaso, in «La Buona Settimana» del
28 marzo 1874, n. 13, p. 104,

* Vi scrisse I'ex-prete Bertetti gia il 1° maggio 1874 e poi ancora il 14 maggio: Un collegio
teologico in Seminario. La legge del 26 gennaio 1873, n. 134, pp. 1s.

* «Il Fischietto», 8 febbraio 1873, n. 17. 11 settimanale riprese 1'argomento il 22 agosto
1874, n. 101, e il 29 dello stesso mese. n. 104,

" AAT, 19.139: Conferenze Episcopali del sec. XIX.

502



senso prima della ricordata lettera del 21 febbraio indirizzata al cardinal Antonelli. Se
i fatti stanno cosi, suscita meraviglia il ritardo dell’intervento dell”arcivescovo pres-
so la Santa Sede. L'unica spiegazione plausibile pud essere la fiducia che il Senato
italiano non approvasse la legge di soppressione.

[ arcivescovo tuttavia andd oltre il mandato ricevuto dai vescovi piemontesi, in
quanto non si limitd a chiedere I'erezione della facolta teologica, ma chiese anche
quella di Diritto canonico:

«Prego quindi V. Eminenza reverend.ma di ottenere per questa Sede arcivescovile la
licenza di erigere la Facolta Teologica. la qualc abbla I"autorita pontificia di dare la
Laurea in Teologia ed anche nel Diritto canonico».'

Appresa la disponibilita del Santo Padre e ricevuto I'invito da parte del cardinal
Capalti di presentare alla congregazione lo statuto della facolta, monsignor Gastaldi
i1 22 aprile provvedeva in tal senso: si trattava dell’antico statuto con alcune poche ag-
giunte. Nella lettera di accompagnamento ribadiva:

«Ed io porto fondata speranza, che essa gioverd assai a promuovere nel Clero gli
studi serii, profondi e sodi, dei quali si abbisogna cotanto in questi giorni in cui un
turbine di leggerezze e superficialita cerca di invadere anche degli ecclesiastici». 12

Invitato dal segretario della congregazione. monsignor Placido Ralli, a docu-
mentare la legittimita dell’antica facolta teologica torinese, il 17 maggio il presule to-
rinese inoltrava la documentazione a cominciare dall’atto di fondazione del 27 otto-
bre 1404 emanato a Marsiglia dall” antipapa Benedetto XIII. Tale nascita <<1lleg1tt1md»
sembrava procurare disagio nell’arcivescovo, che a tal proposito scriveva:

«L.’Universita di Torino, e percid la sua Facolta teologica dal lato dell’autorita ec-
clesiastica ebbe principi non legittimi; ché essa fu approvata da un Antipapa, Bene-
detto XIII (...). Venne quindi confermata, o dird meglio eretta di nuovo da papa Gio-
vanni XXIII (...) Dubitandosi della legittimita di questo Papa, si ricorse a papa Mar-
tino V, il quale confermo I Universita»."

Per seguire da vicino la pratica, su consiglio dello stesso cardinal Capalti, I"arci-
vescovo scelse come suo procuratore a Roma il padre domenicano Tommaso Tosa, gia
docente nella stessa antica facolta torinese. Padre Tosa il 16 agosto informava I"arci-
vescovo dell’ atteggiamento benevolo del cardinal Capalti e dichiarava che il suo com-
pito consisteva soprattutto nella correzione dello statuto."

Il congelamento quasi totale delle cattedre e del collegio teologico, imposto dal
governo alla facolta dal 1848 al 1873, ne aveva ridotto sensibilmente le forze. Per ov-
viare a questo grave inconveniente, si chiese e si ottenne da Roma la facolta di no-
minare, senza concorso, almeno cinque dottori collegiati. La congregazione, conce-
dendola hac vice tantum, pose due condizioni: che i dottori, scelti coll’assenso del
Collegio teologico, fossero competenti e fedeli alla S. Sede. Inoltre, come risulta dal-
la stessa lettera di monsignor Ralli del 17 febbraio 1874, accoglieva la richiesta di ri-

1 E la citata lettera del 21 febbraio 1873.

2 ASCS. Segretariato Mons. Placido Ralli, cit.

U Ivi, Universita. Italia. Facolta soppresse. Torino 1873-1916, fasc.: Collegio Teologico di
Torino. 1l Gastaldi indica come anno il 1405.

“ AAT, 19.112.

N
=]
9



conoscere la validita degli esami, sostenuti nel seminario, per il conseguimento dei
gradi accademici." Con la stessa lettera monsignor Ralli comunicava che il papa con-
cedeva il privilegio di conferire i gradi accademici in Teologia, ma non quelli in Di-
ritto Canonico:

«Non ha poi giudicato opportuno il Santo Padre di estendere il privilegio del Colle-
gio oltre i limiti di quanto godeva finché fece parte della Universiti; e perd non ha
creduto di autorizzarlo al conferimento dei gradi accademici e della Laurea in Diritto
Canonico, privilegio di cui niuno finora dei Collegii e delle Facolta Teologiche &
stato insignito. Non ha inteso con cid la Santita Sua di negare definitivamente que-
sta parte della petizione, talché ordinava che alla relativa dimanda si apponesse Di-
lata, ma si togliessero dallo Statuto tutti gli articoli che comunque si riferissero al-
la collazione dei gradi accademici in Diritto Canonico».

Si trattava di un rinvio saggio e motivato, in quanto a Torino, in quel momento,
non era disponibile un numero sufficiente di docenti preparati. Come era prevedibi-
le, il 26 febbraio I"arcivescovo espresse a monsignor Ralli stupore ed amarezza per il
Dilata, adducendo I'urgente necessita di canonisti preparati nelle diocesi del Pie-
monte, che dal 1848 non avevano pit mandato chierici all’universita torinese, in
quanto il Diritto Canonico che vi si insegnava era «anticanonico e anticristiano»." 1l
rimedio ideale sarebbe stato la frequenza delle universita romane, ma la distanza da
Roma lo rendeva molto difficile. «Percid non rimane altro che proseguire a tenere ta-
le studio a Torino. Finora si teneva nell’Universita; d’ora in poi si tenga in Semina-
rio»."” L’arcivescovo poneva senza dubbio un problema reale, ma in quel momento,
per la ragione gia accennata, non era possibile una soluzione dignitosa.

Senza frapporre indugi, I'arcivescovo convocd il Collegio teologico il 14 marzo
1874."™ Risposero allappello tutti i vecchi dottori collegiati, eccettuato il teologo ca-
valiere Francesco Cavalleri, che «aveva dichiarato per suoi motivi particolari di ri-
nunziarvi», Erano presenti: Felice Parato, Giuseppe Ghiringhello, Francesco Maren-
go, Francesco Barone, Vittore Testa, Francesco Molinari, Ferdinando Zanotti, Giu-
seppe Ortalda, Pietro Baricco, Augusto Berta e Giuseppe Parato.

Sulla base delle facolta straordinarie ottenute dalla Santa Sede, I’ arcivescovo pro-
pose la cooptazione di Stanislao Barbero, prefetto di Conferenza morale, di Giovan-
ni Battista Bottino, curato della cattedrale, di Bartolomeo Berardi, avvocato fiscale
della curia arcivescovile, di Ludovico Chicco, penitenziere della cattedrale. La pro-
posta fu approvata alla unanimita.

Fu chiamato a svolgere ' ufficio di segretario del Collegio, don Augusto Berta, gia
da parecchi anni segretario dello stesso Collegio. Su proposta del professor Testa, fu
proclamato dottore onorario padre Tommaso Tosa, gia professore di Sacramentaria
nella Facolta ed ora rettore del Collegio Piano di Roma «adoperato[si] a consigliare
€ promuovere i provvidi ordinamenti emanati testé dalla S. Sede a rassodare la Fa-
colta vacillante e prepararle un avvenire non inferiore né meno degno delle passate
sue glorie [...] ben lieta di averlo da lunga mano iscritto tra i suoi, riconosce e tiene a

® ASCS., Facolta soppresse, loc. cit. e AAT, 14/9/10, int. 1,

' Una netta impronta giurisdizionalista all’insegnamento di Diritto canonico all universita
di Torino era stata data da Giovanni Nepomuceno Nuytz, che vi tenne la cattedra dal 1844 al
1858.

" ASCS, Facolta soppresse, loc. cit.

" AAT, 12.16.1/1: Atti della Facolia Teologica dal 1874.

504



se stessa come prezioso il titolo di suo Membro Onorario, che ritiene competere di
pieno diritto al medesimo, ed ove occorra, come tale unanimemente lo acclama».

Lo stesso professor Testa auspicd la modifica dell’esame di aggregazione, sosti-
tuendolo con «una dissertazione monografica. sopra un unico argomento teologico a
scelta, ma svolto dal candidato con quella maggiore estensione, che basti a mettere in
mostra le attinenze razionali e dogmatiche dell’argomento, e la perspicacia ed erudi-
zione di chi lo presenta alla disputa».

Nella seduta del 25 marzo, oltre ai precedenti e ai neodottori collegiati, erano pre-
senti anche Giuseppe Botto della Rovere, Antonio Peyretti e Casimiro Banaudi. Co-
me quinto membro effettivo concesso dalla Santa Sede, fu cooptato il teologo Carlo
Peyrani, curato della Gran Madre di Dio. In base all’articolo 16 dello statuto venne
pure acclamato dottore collegiato Giuseppe Buroni, Lettore di Teologia nelle scuole
dei Preti della Missione, convinto sostenitore del rosminianesimo e per questo mol-
to gradito all’arcivescovo Gastaldi. Fu eletto primo preside Botto dei Conti della Ro-
vere. L'11 giugno fu proclamato membro onorario il prof. cavaliere Bosco, gia do-
cente di Sacra Eloquenza nella facolta' e fu deciso di considerare membri effettivi
della facolta anche i dottori collegiati residenti fuori Torino «salvo I’obbligo ai me-
desimi dell’intervento alle funzioni accademiche prescritte dall’art. 17 dello statu-
to».* Un’importante decisione venne presa il 3 luglio circa I'esame pubblico di lau-
rea: si decise «unanimemente di ritornare a quella ch’era da lunga eta in vigore nella
R. Universita di Torino, prima delle innovazioni in questi ultimi anni introdotte, non
certo con troppo largo guadagno dal lato dell’importanza di tale scientifica prova e del-
la salutare influenza che ne deriva necessariamente nella cultura dei buoni studi».*

Continuarono I'attivita accademica tutti i professori dell’antica facolta teologica,
con I"eccezione del docente pit prestigioso, quello di Sacra Scrittura, Giuseppe Ghi-
ringhello. Negli Atti non si riscontra nessun accenno ad una sua rinuncia o a qualche
decisione nei suoi confronti. Egli compare alle sedute del 1874, poi non piii. Infatti,
nel giugno del 1874, in una lettera all’arcivescovo, in cui comunicava I'impossibilita
di partecipare al sinodo diocesano, confermava la volonta, gia precedentemente
espressa al Gastaldi per iscritto, di lasciare I'insegnamento, per gravi ragioni di salute,
tra cui problemi di vista.” Tuttavia egli continud a prendere parte alle sedute della Ac-
cademia delle Scienze.”

Lo statuto® riconosceva nell’arcivescovo di Torino il gran cancelliere della fa-
colta, cui competeva la nomina dei professori. Costoro con altri venti dottori in Teo-
logia (estensibili fino a trenta) costituivano il Collegio della facolta. L'aggregazione
al Collegio avveniva di regola attraverso esami; poteva pure essere cooptato «qui exi-
miae Theologicae Scientiae publicum aliquod specimen ediderit» (art. 16): espres-
sione poco chiara quest’ultima, che dara adito ad interpretazioni troppo estensive.
Biennale era I'ufficio del preside, eletto tra i dottori collegiati non docenti. Baccel-
lierato, licenza e laurea costituivano i tre successivi gradi accademici. che si conse-
guivano al termine rispettivamente del secondo, del quarto e del quinto anno accade-

¥ Ivi,p. 7.

» Ivi, p. 8.

A i,

2 AAT, 19.112.

2 Archivio Accademia delle Scienze di Torino, Verbali della classe morale, 5: 1867-1891.
* Sraturum, cit.

505



mico. Infatti quinquennale era il corso teologico accademico, durante il quale si in-
segnavano le seguenti discipline: «Theologia Dogmatica universa, Moralis, et Bibli-
ca, Institutiones Juris Canonici, Historia Ecclesiastica, et Lingua Hebraica» (art.
34). Erano ammessi agli esami per i gradi accademici anche chierici (o sacerdoti)
che avessero compiuto gli studi in altre diocesi o scuole teologiche, purché muniti di
lettere commendatizie dei loro ordinari a garanzia della serieta degli studi compiuti
(art. 40 e 41). Anche questa norma, specialmente negli ultimi anni, favorira abusi a
danno della serieta degli studi e degli stessi titoli accademici. L.'esame pubblico di
laurea verteva su di un programma di almeno settanta tesi, estratte a sorte, da discu-
tere davanti al Collegio, sulle quali si era interrogati da una commissione anch’essa
sorteggiata.

L’inaugurazione ufficiale della facolta ebbe luogo il 17 maggio in San Filippo,
sempre nell’ambito delle celebrazioni in onore del santo patrono, S. Tommaso d’A-
quino. Vi presero parte, con le insegne dottorali, i dottori collegiati, che al termine
della messa prestarono nelle mani dell’arcivescovo il giuramento prescritto dallo sta-
tuto.” L'apertura solenne del primo anno accademico, 1874-18735, avvenne il 4 no-
vembre, con una prolusione dell’arcivescovo sul tema della Teologia. In sintonia con
I"atmosfera del tempo ne difese polemicamente (con allusione alla soppressione) la
scientificita e la funzione positiva nei confronti della filosofia e delle scienze.* Sot-
to il profilo culturale non fu un discorso felice: la sede avrebbe richiesto altro tono ed
altro taglio.

Negli anni seguenti continuo la tradizione della prolusione accademica: ad esem-
pio, nel 1875 Francesco Barone tratto della Urilita dello studio della Storia della
Chiesa:* nel 1879 Giuseppe Parato La Teologia educatrice come scienza e come ar-
te;* nel 1881 Agostino Richelmy Importanza e necessita degli studi biblici.*

2. Collegio teologico e professori

I1 corpo docente era costituito da Felice Parato (Teologia Morale), Francesco Ba-
rone (Storia Ecclesiastica), Angelo Serafino (Teologia Speculativa), Casimiro Ba-
naudi (Istituzioni Bibliche), Vittore Testa (Sacra Scrittura), Francesco Marengo (Isti-
tuzioni Teologiche), Francesco Molinari (Sacramentaria). Come si pud notare, non
¢’era piena corrispondenza con le discipline contemplate dallo statuto (manca Dirit-
to canonico); in secondo luogo, si tratta del vecchio corpo docente, con la sola ecce-
zione del Ghiringhello. Continuita quindi nell’ orientamento teologico, garantito dal-
I"arcivescovo Gastaldi. appartenente alla stessa scuola teologica, pur aderente al ro-
sminianesimo nel campo filosofico ed in parte in quello ecclesiologico. rispetto al
tradizionale tomismo della facolta teologica torinese.™

Pur non mettendo in dubbio esperienza didattica e competenza dei docenti della

¥ Inaugurazione della facolta teologica in Torino. in «L' Unita Cattolica», 20 maggio 1874,
n. 118, p. 401.

*T. CHiuso, La Chiesa in Piemonte dal 1797 ai nostri giorni, V. Torino 1904, pp. 80-83;
Inaugurazione in Torino degli studi teologici, in «L"Unita Cattolica», 6 novembre 1874, n. 259.

7 «"Unita Cattolica», 6 novembre 1875.

* fvi, 6 novembre 1879, n. 259,

# «La Buona Settimana», 20 novembre 1881, n. 47.

¥ Cf G. TUNINETTL, Lorenzo Gastaldi, cit., 1 e 2 vol., passim.

506



facolta, apparivano evidenti alcuni gravi limiti, conseguenze negative della politica
universitaria condotta dal governo dopo il 1848 nei confronti delle facolta teologiche:
assenza di ricambio dei docenti e dei dottori collegiati, invecchiamento del corpo do-
cente, assenza di professori. Si deve comunque attribuire al Gastaldi il merito della
tempestiviti della richiesta della facolta: un ritardo di qualche anno avrebbe reso
estremamente difficile la concessione ottenuta dalla Santa Sede. Era poi una facolta
che si riprendeva da un lungo letargo (nonostante la ripresa avviata dall’arcivescovo
Riccardi di Netro), per di pitt in un contesto di cultura cattolica e teologica tentata da
chiusure, pericolose per una istituzione culturale. Anche questo spiega in parte il
mancato raggiungimento del discreto passato splendore.

11 pill giovane per et e per insegnamento era il braidese Vittore Testa.™ succes-
sore del Ghiringhello sulla cattedra di Sacra Scrittura. Godeva di prestigio scientifi-
co anche al di fuori dell’ambito ecclesiastico e della facolta teologica. Gia professo-
re di Istituzioni Teologiche dal 1867, in seguito alla nomina a vescovo di Asti del
predecessore Carlo Savio, e prima ancora studioso ed autore di manuali di filoso-
fia,” si appassiono e si dedico soprattutto agli studi di orientalistica sulle orme dello
Champollion e degli abati Valperga di Caluso ed Amedeo Peyron. Il suo maggiore
merito scientifico fu uno studio sulla stele di Mesa, re di Moab, che era stata scoper-
ta nel 1868 da beduini nel villaggio di Dibon in Transgiordania, ed ¢ conservata al
Louvre di Parigi. E considerata uno dei pochi testi extrabiblici dell’ebraico.” La me-
moria del Testa, con traduzione del testo ed illustrazioni critiche, fu presentata dal
professor Ghiringhello* in diverse sedute della classe morale della Accademia delle
Scienze di Torino negli anni 1873-1874. Gli accademici ne approvarono la integrale
pubblicazione negli Arti della Accademia.® Tale studio deve essere stato determi-
nante nella elezione dello stesso Testa a socio residente della Accademia in data 29

M Vitrore Testa (1817-1878). Nacque a Bra il 4 settembre 1817 e mori a Torino il 18 no-
vembre 1878. Si laured nella facolti teologica universitaria di Torino il 10 maggio 1838 e fu or-
dinato sacerdote il 4 aprile 1840. Direttore del Real Collegio delle Province, apri presso San
Francesco da Paola una scuola di filosofia per i giovani che si preparavano agli esami di magi-
stero per I'ingresso all’universita; per essi soprattutto pubblico Principi elementari di filosofia
morale, Marietti, Torino 1863, che ebbe altre edizioni fino al 1875. Appassionato di studi bi-
blici, durante il rettorato all’ Accademia militare, si dedico con passione agli studi orientalisti-
ci. Studio la stele di Mesa scoperta nel 1868: la memoria fu pubblicata negli Arti della Accade-
mia delle Scienze di Torino: L’iscrizione di Mesa re di Moab (A. VIII, 751-888: A. IX, 435-
455.679-720.775-849; A. X, 135-171...909); della Accademia fu eletto socio residente nel
giugno 1875, Fu il primo professore di Sacra Scrittura nella nuova facolta teologica del semi-
nario. Su di lui: la breve commemorazione tenuta dal prof. Prospero Richelmy, vicepresidente
dell’ Accademia, il 24 novembre 1878: Arri XIV 1878-1879, pp. 167-169: S. SOLERO, [ nostri
grandi dell’Ottacento. 1l Teol. Coll. Prof. Vittore Testa 1817-1878, in «Dove la Madonna Pel-
legrina attende» XI (1961), n. 3, pp. 36-38.

2 Principi elementari di Filosofia morale, Marietti, Torino 1865: Principi elementari di
Filosofia. I: Filosofia speculativa. H: Filosefia morale, Marietti, Torino 1871; altra edizione nel
1874; Principi elementari di filosofia. Filosofia morale, P. Marietti, Torino 1875.

¥ La prima pubblicazione sull’argomento fu quella di CH. CLERMONT-GANNEAU, La stéle de
Meésa, roi de Moab, Paris 1870. ]. Lagrange ne curd la voce sul Dictionnaire de la Bible, publié
par F. Vigouroux, Tome 4, Paris 1908.

4 Accademia delle Scienze di Torino 33: Verbali della classe morale: 1867-1891, pp. 91ss.

* Ivi, p. 110,

507



giugno 1875.% Nella seduta del 19 dicembre, il Testa presentod, a nome della giunta,
una relazione su un manoscritto del barone Manuel, candidato alla Accademia, dedi-
cato alla autenticita di alcune omelie di S. Massimo.” Divenne pure membro del-
I'Institut Egyptien di Alessandria d’Egitto. Pertanto la cattedra di Sacra Scrittura
sembrava passare in buone mani, se non altro di un cultore di orientalistica, filone di
studi che attraverso al Ghiringhello e al Peyron risaliva al Valperga di Caluso, fino al
Pasini. Purtroppo il docente mori prematuramente nel 1878;* fu sostituito da Augu-
sto Berta.

Nel novembre del 1875 venne lanciato il primo concorso al Collegio dei dottori
con due posti a disposizione, cui si presentarono come candidati Agostino Richelmy,
Giovanni Battista Verlucca ed Emanuele Colomiatti, ancora laureati nella facolti uni-
versitaria. Nell’esame privato, articolato in due prove, la disputa e la lezione orale,
riuscirono vincitori Richelmy* e Verlucca; * il primo a pieni voti, con 80/80.* I pri-
mo ad essere aggregato fu il Richelmy. che superd I'esame pubblico il 18 maggio
1876; il Verlucca fu aggregato invece I'anno seguente, il 2 maggio 1877.* Al concorso
indetto nel luglio del 1876, per due posti, parteciparono, superando I’esame.* Anto-
nio Paschetta,* primo laureato della nuova facolta, e Giuseppe Allamano,* anch’egli

* Ivi, p. 133: fu eletto con dieci voti. Segretario della Classe morale della Accademia era al-
lora don Gaspare Gorresio.

¥ Ivi, pp. 136ss.

* Fu commemorato dal vicepresidente della Accademia, Prospero Richelmy, professore di
meccanica ed idraulica e padre del futuro arcivescovo di Torino, Agostino Richelmy: vedi no-
ta3l.

¥ Agostino Richelmy (1850-1923). Nacque a Torino il 29 novembre 1850 dal professor Pro-
spero Richelmy, docente all’universiti. Si laured in Teologia nella facolta universitaria di To-
rino il 18 luglio 1871 e fu ordinato sacerdote dall’arcivescovo Gastaldi il 25 aprile 1873. Ri-
petitore di Teologia morale nel seminario, divenne, come vincitore del primo concorso, dotto-
re collegiato il 18 maggio 1876, nella nuova Facoltd, nella quale insegno Teologia fondamentale
dal 1882 al 1884. Fu quindi docente di Testo canonico nella neoeretta Facolta giuridica. Il 7 giu-
gno 1886 fu eletto vescovo di Ivrea; fu trasferito a Torino il 18 settembre 1897. Mori a Torino
il 10 agosto 1923. Bibliografia: A. VAUDAGNOTTY, /I cardinale Agostino Richelmy, Marietti, To-
rino-Roma 1926; G. TUNINETTI, Agostino Richelmy, in Dizionario Storico del Movimento Cat-
tolico in Italia, 111/2, Casale Monferrato 1984; W. CRIVELLIN-G. TUNINETTI (a cura di), Letrere
pastorali dei vescovi torinesi (Quaderni del Centro Studi «C. Trabucco» diretti da F. Traniello,
17), Torino 1992, pp. 49-55.

* Giovanni Battista Verlucca (1847-1907). Nacque a Lanzo Torinese il 1° gennaio 1847 ¢
mori a Torino i1 9 gennaio 1907. Si laureo in Teologia nella Facolta teologica universitaria 1" |
agosto 1873, dopo essere stato ordinato sacerdote il 24 luglio 1870. Dottore aggregato nella
nuova facolta il 2 maggio 1877. Ripetitore e vicedirettore nel Convitto Ecclesiastico della Con-
solata, sostitui nel 1882 il professor Felice Parato sulla cattedra di Teologia morale; dal 1893 al
1904 tenne la cattedra di Teologia sacramentaria.

* AAT, 12.16.6 bis: Esame privato di concorso per aggregazione al Collegio teologico.

* Ivi, 12,16.6: Esami pubblici 1874-1893. 11 Colomiatti non si presento pitl a concorso.

2 Ibidem.

* Antonio Pascherta (1853-1887). Nacque a Racconigi nel 1853 e mori a Torino il 14 feb-
braio 1887 a soli 34 anni. Fu il primo laureato nella nuova Facolta teologica il 6 luglio 1874; fu
aggregato al Collegio teologico il 22 giugno 1877. Nel 1882 sostitui il defunto professor Barone
sulla cattedra di Storia Ecclesiastica, conservando quella di Ebraico nel seminario. Nel 1884 gli
vennero affidate le Istituzioni di Diritto canonico e di Diritto naturale nella Facolta giuridica,

* Giuseppe Allamano (1851-1926). Nacque a Castelnuovo d’Asti il 21 gennaio 1851 e mori
a Torino il 16 febbraio 1926. Fu ordinato sacerdote il 20 settembre 1873 e consegui la laurea in

508



tra i primi laureati, nel 1874 furono aggregati rispettivamente il 22 ed il 12 giugno
1877. Infatti I’arcivescovo aveva chiesto ed ottenuto dalla Santa Sede il riconosci-
mento dei corsi e degli esami sostenuti precedentemente.*

Introdussero nuove e giovani energie nel Collegio teologico altre aggregazioni:
Edoardo Pulciano (ancora laureato della vecchia facolta) il 21 maggio del 1878,"
Giuseppe Giacomo Re* e padre Cesario Tondini de’ Quarenghi* il 21 giugno 1880,
Giuseppe Francesco Re® ed Ermanno Montagnini,* rispettivamente il 2 ed il 9 giu-
gno del 1881.%

Giacomo Re e Tondini de’ Quarenghi furono cooptati, senza esami, per meriti
acquisiti, su proposta dell’arcivescovo Gastaldi. Del primo si dira piu avanti, trattan-
do della sua rivista «Archivio di letteratura biblica ed orientale». La cooptazione del
padre barnabita trova le sue motivazioni oggettive, da un lato nella sua produzione
scientifica e nel suo prestigio culturale, dall’altro nel particolare momento storico
caratterizzato dalla rovente polemica che accompagno I’enciclica Aeterni Patris, con
la quale Leone XIII imponeva esplicitamente il tomismo escludendo implicitamente
il rosminianesimo: in tale polemica I'arcivescovo Gastaldi svolse in Italia un ruolo di
primo piano a favore del rosminianesimo e del Rosmini. Nella lettera indirizzata il 18

Teologia il 14 luglio 1874. Fu aggregato al Collegio teologico il 12 giugno 1877. Nel 1880 fu
nominato rettore del santuario e del Convitto della Consolata e del santuario di S. Ignazio di
Lanzo; nel 1882 prefetto della Conferenza di Teologia morale nello stesso Convitto. Nel 1901
fondd 1"Istituto Missioni Consolata. Nella Facolta teologica non ebbe incarichi di insegna-
mento: della Facolta giuridica fu dottore collegiato € poi preside nel 1900. Su di lui si veda la
biografia di I. TUBALDO, Giuseppe Allamano. Il suo tempo, la sua vita, la sua opera, 4 voll., To-
rino 1982-1986.

% ASCS, Segretariato di mons. Placide Ralli, cit.: concessione accordata il 21 gennaio
1874.

T AAT, 12.16.6: Esami pubblici, cit. - Edoardo Pulciano (1852-1911). Nacque a Torino il
18 novembre 1852 e mori a Genova il 25 dicembre 191 1. Si laured in Teologia nella facolta uni-
versitaria di Torino il 17 luglio 1873 e fu ordinato sacerdote il 22 maggio 1875. Aggregato al
Collegio dei Teologi il 21 maggio 1878. Ripetitore di Teologia, Sacra Scrittura e lingua ebrai-
ca nel seminario di Torino. Vescovo di Casale Monferrato nel 1887, di Novara nel 1892, arci-
vescovo di Genova nel 1901. Si veda la voce curata da M. MiLaN in DSMCI, 11172, cit.

* Giuseppe Giacomo Re (1836-1910). Nacque a Giaveno il 22 luglio 1836 e mori a Torino
nel 1910. Ordinato sacerdote 1'8 giugno 1859, laureato in Teologia il 14 giugno 1880, dottore
collegiato il 21 giugno 1880. Docente di lingua ebraica nella Facolta teologica. Fondatore e di-
rettore nel 1879 dell’ «Archivio di letteratura biblica. Contribuzioni allo studio della Sacra Scrit-
turas. Dal settimo anno vi pubblicd il Dizionario di erudizione biblica. Su di lui: E. DERVIEUX,
Il canonico Giuseppe Giacomo Re, in «Archivio di Letteratura Biblica» Anno XXXIII (1911),
fasc. 1, Torino: Ip., [ miei trovanti, Torino 1940.

® Cesario Tondini de’ Quarenghi, barnabita (1839-1907). Nacque a Lodi 1" 11 gennaio 1839,
mori a Roma il 29 giugno 1907.

0 AAT, 12.16.6: Esami pubblici, cit., f. 58v.

5 Giuseppe Francesco Re (1848-1933). Nacque a Buttigliera d’Asti il 2 dicembre 1848 e
mori ad Alba il 17 gennaio 1933. Fu ordinato sacerdote il 3 giugno 1871 e si laured in Teologia
il 4 gennaio 1875. Dottore collegiato il 2 giugno 1881; nel 1884 docente di Istituzioni di Dirit-
to canonico nella Facolta legale. Vicario generale del card. Alimonda nel 1888, il 30 dicembre
1889 fu nominato vescovo di Alba. Si veda la voce curata da G. Griserl, in DSMCI, 111/2, cit.

2 Ermanno Montagnini, conte di Mirabello (1855-1925). Nacque a Torino il 17 dicembre
1855. Si laured in Teologia I’ 11 luglio 1878 e fu ordinato sacerdote il 21 dicembre. Fu aggre-
gato al Collegio teologico il 9 giugno 1881. Mori a Torino il 23 dicembre 1925.

$ AAT, 12.16.6: Esami pubblici, cit.

509



febbraio 1880 alla Congregazione degli Studi, in cui chiedeva un’interpretazione au-
tentica dell’articolo 16 dello statuto, avendo intenzione di aggregare al Collegio teo-
logico il padre barnabita, scriveva:

«Il Padre Cesario Tondini della nobile famiglia dei Quarenghi di Lodi ha dato mol-
te prove di scienza teologica, filosofica. storica, linguistica nelle varie produzioni da-
te alle stampe in italiano, francese, inglese. in cui si mostra anche versato nel greco,
nel russo ed in altre lingue [...] Questo Padre essendo ora nel Collegio del suo Ordi-
ne in Torino. ed avendomi esposto che esso potrebbe essere mandato dai Superiori a
coltivare il campo della Chiesa in Inghilterra, o in Allemagna, od anche in Russia,
dove il titolo di Dottore potrebbe giovargli per acquistarsi stima e rispetto. io gli
proposi che mentre esso & in Torino, potrebbe aggregarsi alla nostra Facolta [...] E
¢id tanto pit in quanto si sa che il P. Tondini essendosi fermato in Lovanio era gia sul
punto di venire addottorato in quella Facolta: ma dovette tosto partire».®

I1 20 dicembre 1879 infatti il padre provinciale dei Barnabiti dal real collegio
Carlo Alberto di Moncalieri aveva scritto all’arcivescovo che padre Tondini gradiva
il riconoscimento, purché non gli venisse accordato «se non in quanto dall’esame dei
suoi scritti sia per risultare un vero merito e che percio sia esclusa ogni deferenza e
all’individuo ed alla stessa Congregazione».™

Padre Tondini, indubbiamente personalita eccezionale, di notevole spessore cul-
turale e di statura europea, ¢ presentato con questi titoli nelle Menologie dei Barna-
biti: «<Missionario in Svezia e Norvegia e in Serbia; apostolo della riunione a Roma
delle chiese ortodosse; cronologo e linguista».*

Ebbe un peso anche il rosminianesimo? Non & da escludere. Non ho elementi sul-
le eventuali simpatie rosminiane di padre Tondini, ma recentemente & stato scritto
che «i Barnabiti furono sempre interessati alla filosofia rosminiana, anzi si pud dire
che essi ne seguirono la nascita e lo sviluppo, man mano che essa prendeva forma at-
traverso la pubblicazione delle opere del Rosmini».¥ A Torino, nel secolo scorso, fu-
rono in rapporti epistolari con Rosmini i padri barnabiti Ambrogio Fortis, provincia-
le del Piemonte e parroco a S. Dalmazzo, e Paolo Stub, professore di filosofia razio-
nale al collegio Carlo Alberto di Moncalieri.® E probabile che questo fattore non sia
stato ininfluente sulla scelta di padre Tondini; tuttavia, avendo lasciato Torino, il pa-
dre barnabita non poté partecipare all’attivita del Collegio teologico.

Sulla motivazione rosminiana (oltre che scientifica) in Gastaldi nel proporre la
cooptazione di padre Giuseppe Buroni, Lettore di Teologia nella Congregazione
della Missione, non ci sono dubbi. Essa avvenne per acclamazione il 25 marzo 1874
in forza dell’articolo 16 dello statuto ed era oltremodo meritata. L'esimio studioso
non fece mancare il suo qualificato contributo al Collegio teologico ed alla vita del-
la facolta. Da Piacenza,” dove aveva studiato e poi insegnato al Collegio Alberoni, era

% AAT, 19.112,

5 Ivi.

* DE RUGGIERO-CALCIAGO, Menologie dei Barnabiti, Roma 1977, pp. 30ss, con bibliogra-
fia ragionata: sono riportati 126 titoli di sue pubblicazioni, in italiano, francese. inglese. greco
e lingue slave. concernenti soprattutto i rapporti con I'ortodossia.

¥ G. SCALESE, Il rosminianesimo nell'ordine dei Barbabiti, in «Barnabiti Studi» 7 (1990)
67-136.

* Ivi, pp. 126-130.

* Per tutta la vicenda rimando a G. TUNINETTI, Lorenzo Gastaldi, 11, cit., pp. 315ss. Di Bu-
roni scrive diffusamente Traniello in Cattolicesimo conciliatorista. Religione e cultura nella

510



approdato nel 1850 nella capitale sabauda, perché Carlo I1I aveva cacciato dalla citta
emiliana i Preti della Missione. Cosi Torino divenne la sua citta di adozione, dove, so-
prattutto sotto I’episcopato di Lorenzo Gastaldi, 1871-1883, che ne seppe apprezza-
re le doti intellettuali e valorizzare la preparazione culturale, specialmente filosofica,
conobbe la sua migliore stagione di sacerdote e di uomo di cultura. Difese con pas-
sione e con intelligenza Rosmini ed il rosminianesimo, sostenendo la vera e propria
battaglia che I’arcivescovo di Torino conduceva in tal senso. Lo fece soprattutto dal-
le colonne della rivista rosminiana «La Sapienza», fondata e diretta dal 1879 da don
Vincenzo Papa: a lui I"arcivescovo Gastaldi affido nel 1880 la cattedra di S. Tomma-
so con il compito di commentare la Summa contra gentes.

3. Enciclica «Aeterni Patris». Cattedra ed Accademia di S. Tommaso

I’enciclica Aererni Patris di Leone XI1I del 4 agosto 1879 agitd le acque anche a
Torino e nella facolta teologica: la capitale subalpina infatti, grazie anche all’arcive-
scovo Gastaldi, era una roccaforte rosminiana. Ora I'enciclica leoniana, che solleci-
tava il ritorno alle fonti, cioe alle opere di S. Tommaso, conteneva una condanna im-
plicita del rosminianesimo. Ciononostante, monsignor Gastaldi. facendo leva sul fat-
to che il documento non condannava espressamente la filosofia rosminiana, condusse
una caparbia difesa del rosminianesimo, cercando di dimostrarne la conciliabilita
con la filosofia di S. Tommaso. Diviso si presentava il fronte dell’episcopato delle
province ecclesiastiche di Torino, Vercelli e Genova: la linea filotomista era guidata
dall’arcivescovo di Genova, Salvatore Magnasco, quella filorosminiana dal vescovo
di Casale, Pietro Ferré. Questi rifiutd di firmare I’indirizzo al papa propostogli dal suo
metropolita, I'arcivescovo di Vercelli, Fissore, ritenendolo troppo sbilanciato verso S.
Tommaso ed ambiguo verso Rosmini; per questo invid un indirizzo personale. Fi-
nalmente Gastaldi riusci ad ottenere 1'adesione al suo indirizzo, nell’ ottobre del 1879,
da parte degli arcivescovi di Vercelli e di Genova e di parecchi vescovi piemontesi
(mancavano tra i suffraganei di Torino: Saluzzo. Alba, Asti ed Acqui). Esprimeva
ringraziamenti al papa, elogi a S. Tommaso e non nominava Rosmini: due passaggi
del testo difendevano implicitamente, pur senza nominarlo, la legittimita del rosmi-
nianesimo. che non era ontologismo ed era una delle possibili interpretazioni di S.
Tommaso.* Significativa ed eloquente la risposta della Segreteria di Stato del 28 ot-
tobre, la quale precisava che

«le intenzioni del Santo Padre non potrebbero essere meglio secondate che studian-
dosi di fare nelle singole diocesi, nella misura che sara possibile, quello che il San-
to Padre fa in Roma, sia per I'insegnamento della filosofia nelle sue scuole sia per la
fondazione di una Accademia tomistica».”

Il Gastaldi rispose che la fedelta a S. Tommaso da parte della facolta teologica era
garantita dal vecchio e dal nuovo statuto, nonché dalla tradizione tomistica del suo in-
segnamento. Da Roma, tramite il cardinal Nina gli scrissero apertamente che I"ade-

tradizione rosminiana lombardo-piemontese (1825-1870), Milano 1970; G. Radice ne ha curato
la voce nel DBI. Negli Atti dell’ Accademia delle Scienze di Torino il Buroni pubblico: Del-
I'essere e del conoscere, studii su Parmenide, Platone ¢ Rosmini (21 gennaio 1877), M 2,
XXIX, 287-528, e XXX, 513-708.

“ Fu pubblicata dalla «Unita Cattolica» del 13 novembre 1879, n. 265.

o AAT, 14/9/10, int. 3: Accademia tomistica.

511



sione alla teologia di S. Tommaso presupponeva I’adesione alla sua filosofia. Questa
risposta fu significativamente pubblicata dalla «Civilta Cattolica».

E in questo contesto di polemica e di scambio epistolare tra Torino e Roma, ac-
compagnato dagli intenzionali commenti della stampa intransigente, come la «Ci-
vilta Cattolica» e la «Unita Cattolica» di Torino, come pure, in appoggio all’arcive-
scovo, da quelli della nuova rivista rosminiana torinese, «La Sapienza», che 1'arci-
vescovo, volendo seguire il suggerimento-ordine di Roma, penso di istituire una
Accademia tomistica. La proposta incontrd consensi, dissensi e dubbi da parte dei
professori della facolta teologica. Perplessita e riserve furono espresse 1'11 dicembre
1879 da Francesco Barone, professore di Storia ecclesiastica e da decenni in sintonia
con il rosminianesimo:

«La pubblicazione sulla Civilta Catt. del 6 Dic., della lettera del card. Nina e della
risposta avuta, accompagnate da insinuazioni troppo significative su certe dottrine
tedesche, ontologiche e nebulose (anche a tacere delle gentilezze dell’ Albertario
sull’Osservatore di Milano) ci fa intendere troppo chiaramente a quale scopo si mi-
ri; e come I'Accademia torinese di S. Tommaso sia tenuta d’occhio prima ancor che
sia nata, e che appena nata si vorra spegnerla, o metterle il bavaglio alla bocca; o al-
meno far tacere il Sig. G.[iuseppe] B.[uroni] sostenitore (benché confutate le aves-
se) delle dottrine tedesche e delle Roveretane.

Cid vuol dire che bisogna andare col calzare di piombo; e un cieco assenso avuto da
3 0 4 Professori e altrettanti Dottori di Collegio non basta per aprire una futura Ac-
cademia. Quando sia aperta chi se ne dara pensiero o scrivera? Sempre e il solo G,
B. E se nasce lotta chi la sosterra? giovera egli il sostenerla? Paremi il caso d’imita-
re la prudenza di Catone, qui cunctando vicit rem».*

Ma I"arcivescovo il 22 gennaio 1880 con una lettera pose 1’argomento all’o.d.g.
del Collegio teologico.* Il Buroni propose un «corso regolare d’insegnamento da im-
partirsi agli studenti, avente per oggetto una graduale e sistematica esposizione del-
le dottrine di S. Tommaso». Il Barone era del parere che fosse pii appropriato allo
scopo un’Accademia. Marengo invece riteneva che lo studio di S. Tommaso quale era
proposto dal Buroni gia veniva fatto da ogni docente; sarebbe stato pitt opportuno
fare spazio a discipline trascurate, come il Diritto Canonico e la Sacra Eloquenza.
Venne eletta la Commissione suggerita dall’arcivescovo: era presieduta dall’ Ortalda
ed era formata dai professori Banaudi e Serafino e dai dottori Giuseppe Parato e Pey-
retti.

1131 gennaio il Collegio, sentita dal professor Banaudi la relazione elaborata dal-
la Commissione, approvandone le proposte, decise alla unanimita la costituzione di
un’Accademia Tomistica Filosofico-Teologica, il cui nucleo principale, doveva essere
costituito dalla Facolta teologica, i cui componenti erano soci nati, ammettendovi
pero anche altri membri del clero e laici. Sempre alla unanimita si approvo un corso
speciale per gli studenti, cioé una «cattedra» sui testi di S. Tommaso, come era stato
richiesto dal Buroni.* Nella seduta del 16 febbraio il Collegio delibera, su proposta
dell’arcivescovo, di integrare con Barone e Buroni la Commissione per la stesura di
un progetto di statuto dell’ Accademia, da approvarsi poi dal Collegio stesso. Data la
divisione del Collegio sui tempi e sui modi di attuare la disposizione circa la cattedra

2 Ivi.
“ AAT, 12.16.1/1: A, cit., p. 47.
* Ivi, pp. 49ss.

312



di S. Tommaso, si lascia alla prudenza del gran cancelliere la decisione.* Con lette-
ra del 22 febbraio I'arcivescovo comunico al Collegio che la cattedra era stata istituita
¢ sarebbe iniziata il 3 marzo con una lezione settimanale sulla Summa contra Gentes;
erano tenuti alla frequenza tutti gli studenti di teologia. Interessanti le indicazioni
metodologiche date allo stesso docente: bisognava spiegare S. Tommaso con S. Tom-
maso, ciog «colle sue stesse parole e sentenze tolte dalle varie parti di questo libro e
dalle altre sue Opere», «e sara esclusa affatto la citazione di qualunque sia dei Com-
mentatori o Filosofi moderni».* Nella seduta del 2 marzo il preside, informando del-
la lettera dell’arcivescovo, comunicava che il professore scelto dallo stesso arcive-
scovo era il signor Buroni.”

Scelta coraggiosa ed anche oggettivamente provocatoria di fronte a Roma, in
quanto era risaputo che Buroni era fervente rosminiano, perfettamente convinto, al-
la stregua dell’arcivescovo, della conciliabilita del tomismo con il rosminianesimo.
Nel caso concreto la scelta poteva apparire come conferma della volonta dell’arcive-
scovo che Tommaso andava interpretato da Rosmini.

Lo stesso Buroni sulle pagine della «Sapienza» ci ha offerto la cronaca degli av-
venimenti, che dal 23 febbraio, con la lettera dell’arcivescovo che gli affidava la cat-
tedra, portarono alla prolusione del 3 marzo. Nell’aula magna della facolta, davanti
ad un centinaio di chierici, ciascuno dei quali aveva in mano la Summa contra gentes,
egli tra I"altro, preso dall’entusiasmo, affermo enfaticamente:

«E il seminario arcivescovile di Torino avra il merito di essere forse il primo nel-
I"orbe cattolico, e certo in Italia, ad indicare con il suo esempio il modo piu pronto
e pit pieno di commentare S. Tommaso con S. Tommaso».*

Non sappiamo quanti anni sia durata la cattedra. Quanto alla Accademia di S.
Tommaso, c’¢ da domandarsi se sia rimasto un puro progetto o se funzionasse in mo-
do inadeguato e insoddisfacente. Negli Atri della seduta del Collegio del 10 gennaio
1883 si legge:

«Apertasi la seduta, S.E. il Gran Cancelliere, esposta la convenienza di allargare il
campo all’attivita del Collegio Teologico e promuovere lo studio del clero, richiama
I"attenzione dei Congregati sulla istituzione dell’ Accademia di S. Tommaso gia de-
liberata nell’adunanza del 30 gennaio 1880; ed interpella la adunanza: se a tale sco-
po basti che la stessa facolta [...] si raduni in un dato numero di volte ogni anno per
discutere su qualche punto di Teologia o di altre materie affini; ovvero debbasi for-
mare un’Accademia Speciale, alla quale, oltre i membri del collegio, possano ap-
partenere anche altri Ecclesiastici, e nelle cui adunanze si leggano dissertazioni Teo-
logiche o Filosofiche, le quali possano [...] anche rendersi pubbliche con la stampa»,

I presenti optarono per la seconda ipotesi, ritenendo inoltre opportuno aprire I' Ac-
cademia anche ai «laici dotti e probi».”

“ Ivi, pp. 53s.

“ AAT, 19.112¢ 118,

7 AAT, 12.16.1/1: Atti, pp. 53s. L’arcivescovo aveva ricevuto lo statuto della Accademia fi-
losofico-teologica di S. Tommaso d’ Aquino di Napoli dall’arcivescovo Capecelatro il 18 giu-
gno 1880 (AAT, 19.112). Ma gia nel giugno 1878 aveva avuto da Perugia informazioni, trami-
te 1l vescovo ausiliare, sulla Accademia di 5. Tommaso della citta umbra (AAT, 14/9/9).

** G. BURONI, Di una scuola sul C. Gentes di S. Tommaso nel Seminario Arcivescovile di To-
rine, in «La Sapienza», 1880, pp. 470ss.

“ AAT, 12.16.1/1: Atti, pp. 63ss.

513



Se ne dovrebbe arguire che I’ Accademia restava ancora un progetto da realizza-
re. La morte improvvisa dell’arcivescovo nel successivo mese di marzo vanifico ogni
cosa.

4. Erezione della Facolta legale: 1883. Corso misto teologico-giuridico: 1884

11 17 marzo 1883, come da un decennio richiedeva monsignor Gastaldi, venne
promulgato il decreto di erezione della Facolta legale nel seminario di Torino, con-
cedendo a Torino quanto era stato concesso a Napoli.™ Si trattava di una Faculias
Utriusque Juris Canonici et Civilis pro ecclesiasticis provinciae Archidioecesis Au-
gustae Taurinorum et aliarum dioecesum... Lo statuto era stato redatto e presentato
alla Santa Sede da Emanuele Colomiatti, laureato in diritto a Roma ed avvocato ge-
nerale della curia arcivescovile.”

I corso era triennale. Le discipline, insegnate in cinque ore settimanali, erano co-
si distribuite. Primo anno: Jus naturale, Institutiones Juris canonici, Institutiones Ju-
ris civilis et criminalis. Secondo anno: Jus pubblicum ecclesiasticum, Textus cano-
nicus, Textus civilis. Terzo anno: Jus pubblicum ecclesiasticum, Textus canonicus,
Textus civilis. Ai professori era richiesta la laurea in diritto in una facolta pontificia
legale. Tre erano i titoli accademici: baccellierato (dopo il primo anno), licenza (do-
po il secondo) e la laurea (dopo il terzo), dopo aver superato un esame scritto ed
uno orale.

L arcivescovo non ebbe neppure la soddisfazione di ricevere il decreto (e sembra
neppure la notizia della approvazione),” poiché fu sorpreso dalla morte il 25 marzo,
¢ I'esecuzione del decreto venne sospesa fino alla elezione del nuovo arcivescovo. Il
cardinal Gaetano Alimonda (che aveva fatto parte della commissione cardinalizia,
che il 27 febbraio aveva espresso parere positivo sulla erigenda facolta), nominato ar-
civescovo dalla Santa Sede il 9 agosto 1883, decise opportunamente di rinviarne 1’ a-
pertura al 1884. Non soltanto, ma richiese, nel 1884, la modifica del decreto del 17
marzo 1883, cumulando in sei anni il corso teologico-legale, in modo tale che nel
quarto anno si cominciasse lo studio del Diritto e nel quinto si conseguisse la laurea
in Teologia. In secondo luogo chiese I'ammissione ai corsi anche di giovani laici: ed
infine la nomina anche di professori non laureati in Diritto: proponeva come profes-
sori del primo anno: Casimiro Banaudi, laureato in Teologia e in utroque jure, Ago-
stino Richelmy e Giuseppe Francesco Re, laureati in Teologia. Il latore delle richie-
ste fu il giovane teologo Agostino Richelmy, la cui missione fu molto apprezzata a
Roma. Il prefetto della congregazione il 22 settembre 1884 informo il cardinal Ali-
monda che il papa aveva accolto le richieste. ma aveva ritenuto opportuno richiama-
re ad una maggiore fedelta nei programmi e nei testi agli orientamenti della Aeterni
Patris, allegando allo scopo il programma di studi del corso teologico-legale ed in-
dicando come testo di Teologia la Swmma di S. Tommaso.™

L'artefice piu attivo, con |'arcivescovo Gastaldi. della erezione della facolta legale
ed il suo docente piu prestigioso non soltanto nel suo primo periodo di vita, ma anche

" ASCS, Universita-lalia. Facolta soppresse, loc. cit.

" Jvi: lettera dell’arcivescovo Gastaldi del gennaio 1883.
7 Ivi: fasc. Sacra Congregazione degli Studi, 27 febbraio.
i :

S Ivi.

514



in tutto il trentennio di attivita didattica fu indubbiamente il canonico Emanuele Co-
lomiatti.™ Nato a Chieri nel 1846, nel 1869 si era laureato in Teologia all'universita
torinese e nel 1876 in Diritto canonico a Roma, nella Pontificia Universita del Semi-
nario Romano. Nominato avvocato fiscale della curia dall’arcivescovo Gastaldi nel
1882, fu I'estensore del primo e del secondo statuto della facolta legale, nella quale
I'arcivescovo Alimonda nel 1885 gli affido la cattedra di Diritto Commerciale e di Di-
ritto internazionale; dal 1888 insegnod Testo di Diritto canonico ¢ nel 1897, con in-
dubbio danno della facolta, rinuncio all’insegnamento. Pubblico in materia di dirit-
to canonico a Torino due apprezzati studi: nel 1888 un commento in quattro volumi
al Codex Juris Pontificii seu canonici, e nel 1905 Rubricae seu Summaria Codicis Ju-
ris Pontificii.”

[ primi tre docenti della Facolta,”™ nell’anno accademico 1884-85, furono don
Giuseppe Re (Istituzioni di Diritto Canonico).” don Antonio Paschetta (Istituzioni
di Diritto Canonico e Diritto Naturale),”™ Ettore Cappa (Testo Civile e Diritto pe-
nale).”

5. Facolta legale: 1895-1926

A partire dal 1893, dati i risultati raggiunti, si ritenne maturo il tempo per richie-
dere I"approvazione definitiva della Facolta legale. I1 carteggio® tra Torino e Roma
nel biennio 1893-95 documenta I'iter di approvazione; da Torino, con I’arcivescovo
Davide Riccardi, ne fu protagonista ancora il canonico Colomiatti. Questi, 1'11 di-
cembre 1893, inoltrd una lettera preliminare a monsignor Augusto Guidi, Propresi-
dente dell’ Accademia dei Nobili Ecclesiastici, per chiedere un parere sulle nuove
Constitutiones, prima che I’ arcivescovo presentasse domanda formale di riconosci-
mento definitivo presso la Congregazione degli Studi. Questo avvenne I'11 gennaio
1894.% 119 giugno la congregazione rispondeva che I"approvazione definitiva sareb-
be stata accordata a condizione che il corso legale fosse stabilito in quattro anni, se-
condo la Bolla Quod divina Sapientia, e totalmente separato dal corso teologico.

™ Emanuele Colomiaiti (1846-1928). Nacque a Chieri il 13 febbraio 1846 e mori a Torino
il 17 agosto 1928. Ordinato sacerdote il 22 maggio 1869, si laured nello stesso anno in Teolo-
gia nella facolta universitaria ed il 3 giugno 1876 in Diritto a Roma nella Pontificia Universita
del Seminario Romano. Dottore collegiato della Facolta legale, nel 1885 fu nominato professore
di Diritto commerciale, di Diritto Internazionale e Civile: di Testo canonico nel 1888; rinuncid
all’insegnamento nel 1897. Avvocato fiscale nel 1882, fu poi provicario generale di mons. Da-
vide Riccardi, canonico della Congregazione di S. Lorenzo, infine del capitolo della cattedra-
le. i

™ Tra le altre pubblicazioni e da ricordare: Mons. Luigi dei Marchesi Fransoni arcivesco-
ve di Torino (1832-1862) e lo Stato Sardo nei rapporti colla Chiesa durante tale periodo di tem-
po, G. Derossi, Torino 1902.

" AAT, 12.16.3: Libro dei Superiori della Facolta Pontificia Legale di Torino.

" Giuseppe Francesco Re: vedi nota 51.

™ Antonio Paschetta: vedi nota 44.

™ Ettore Cappa. Si laured in Legge nell’universita di Torino. Nel 1884 ebbe la cattedra di
Testo Civile e di Diritto Penale nella Facolta legale. Lascid I'insegnamento nel 1897. Mori a To-
rino nel febbraio 1928,

" 11 dossier si trova in ASCS, Facolta soppresse, cit., fasc. 1893-1895: Facolta Legale se-
parata dalla Teologica.

* [vi: lettera al prefetto card. Camillo Mazzella.

515



Queste condizioni allarmarono I'arcivescovo, che il 9 luglio, prima ancora di infor-
mare i dottori della facolta legale, scrisse al cardinal Mazzella che i quattro anni ag-
giunti ai cinque della Teologia avrebbero reso molto difficile I’accesso alla laurea in
Diritto. Infatti il Collegio teologico nella primavera del 1893 aveva riportato il corso
di teologia da quattro a cinque anni.” Inoltre la completa separazione dal corso teo-
logico avrebbe del tutto privato gli studenti di Teologia dell’apprendimento del di-
ritto. Per queste ragioni chiedeva la dispensa dalla separazione totale dei due corsi. Le
stesse preoccupazioni furono espresse al papa il 19 luglio, al quale chiese di poter
compiere il corso teologico-giuridico in sette anni. permettendo una parziale con-
temporaneita tra il corso teologico (quarto e quinto anno) e quello giuridico. Roma
accolse benevolmente le osservazioni e concesse quanto richiesto da Torino. Infatti il
card. Mazzella il 31 luglio 1894 comunico all’arcivescovo:

«Consente in primo luogo Sua Santita che tutto il corso teologico e legale si compia
in sette anni. In secondo luogo Sua Santita esige che 1 primi quattro anni siano esclu-
sivamente dati alla Facolta Teologica, permettendosi che in questo quadriennio s”in-
segnino le sole Istituzioni di Diritto Canonico. L ultimo triennio poi vuole Sua San-
tita sia dato tutto agli studi legali».

Inoltre furono confermati, come richiesto, i professori e i dottori collegiati: Co-
lomiatti (Testo canonico), Crippa (Diritto civile e penale), Piovano (Istituzioni di Di-
ritto canonico),*” Brielli (Istituzioni di Diritto civile, Diritto pubblico ecclesiastico,
commerciale, internazionale ed Economia politica).* Tuttavia la congregazione il 28
giugno 1895 a questo proposito precisava:

«E del tutto inoltre desiderabile che ai quattro attuali si aggiungano almeno altri tre
Professori, dovendo le Istituzioni Canoniche e Civili avere suoi propri e distinti Pro-
fessori, come due Professori distinti occorrono per ciascun Testo Civile ¢ Canonico,
ed un altro almeno per le materie penali, commerciali e di Economia Politica»,

Con decreto del 22 giugno 1895 la Sacra Congregazione degli Studi approvava in
forma definitiva le costituzioni.* Piena soddisfazione poteva giustamente esprimere
I"arcivescovo di Torino al cardinal Mazzella il 10 luglio, scrivendo tra I"altro: «Il Pa-
pa vuol bene a Torino».

Patrono della facolta era proclamato S. Anselmo di Aosta, vescovo di Canterbury,

2 AAT, 12.16.1/1: Atri. cit., pp. 99s. e Archivio storico del Seminario di Torino: Libro del-
le adunanze dell'amministrazione del Seminario dal 1865 al 20 dicembre 18935, adunanza del
12 aprile 1893.

¥ Giuseppe Piovano (1851-1934). Nacque a Druent il 23 gennaio 1851 e mori a Torino nel
1934. Oltre che professore, fu poi anche preside. Vedi piu avanti la nota 148.

¥ Francesco Brielli (1844-1914). Nacque a Trumello Lomellina, diocesi di Vigevano, il 28
febbraio 1844, e mori a Torino il 3 aprile 1914, Fu ordinato sacerdote nel 1860 a Vigevano. Si
laured in Teologia a Torino il 16 marzo 1886 ed in utroque jure il 26 giugno 1887 nella Facolta
legale (fu il primo laureato: AAT, 12.16.18). Fu aggregato al Collegio legale il 23 maggio 1888.
Fu nominato nel 1887 dal card. Alimonda professore di Istituzioni di Diritto canonico e di Isti-
tuzioni di Diritto civile. Nel 1904 lascio I'insegnamento per ragioni di salute e fu nominato
prefetto della Basilica di Superga. Nel 1888 pubblico a Torino, presso Speirani, De divortio et
Sfamiliae et hominum societati exitioso. Dissertatio; pubblico anche litografate le sue lezioni sul
diritto civile romano-italiano e sul matrimonio. Cf G. Grossi, In memoria del compianto mons.
Francesco Brielli, affettuoso tributo dell’amico Giovanni Grossi. Elogio funebre, Torino 1914,

% Facolta Legale Pontificia eretta nel Seminario Metropolitano di Torino. Erezione. Costi-
tuzioni e Regolamento, Torino 1895.

516



di origini subalpine. L’arcivescovo di Torino era il gran cancelliere, cui spettava la no-
mina dei professori e la scelta dei libri di testo, da approvare perd dalla S. Sede. La
carica di preside era biennale.

Nel corso triennale le discipline erano cosi distribuite: *

Primo anno: Institutiones Juris Canonici
Institutiones Juris Civilis
Jus Publicum Ecclesiasticum

Secondo anno: Textus Juris Canonici
Textus Juris Civilis
Jus Poenale
Jus naturae et Gentium

Terzo anno: Textus Juris Canonici
Textus Juris Civilis
Oeconomia Politica
Jus Commercii

Restavano tre i gradi accademici. Non era necessaria la laurea in teologia, ma po-
tevano aspirarvi «clerici, dumtaxat qui cursum S. Theologiae jam cum laude emensi
fuere; si sint ex aliena Dioecesi, alienas testimoniales propri Ordinarii exhibere de-
bent, una cum testimonio de peractis laudabiliter studiis theologicis» (art. 35). Era
concessa la frequenza anche ai laici «qui sint optimi catholici» (art. 45). A tutti si ri-
chiedeva un’assidua frequenza, per I’ammissione ai gradi. L'esame di laurea com-
prendeva due prove, una scritta (dissertazione in latino, redatta in sei ore) ed una ora-
le, davanti a tutto il Collegio (art. 26). Il candidato a quest’ultima prova si presenta-
va con la toga dottorale, accompagnato dal mazziere, ed era presentato alla facolta dal
professore pill anziano di nomina; salito sulla cattedra, teneva la sua lezione, cui se-
guivano le obiezioni dei quattro dottori sorteggiati. Veniva approvato, se otteneva al-
meno i 2/3 dei voti (art. 41 del Regolamento).

Come era richiesto da Roma, il nuovo arcivescovo di Torino, Agostino Richelmy,
il 10 agosto 1899 inviava la prima relazione triennale sulla facolta legale, da cui ri-
sultava la seguente situazione: i professori erano sette, i dottori collegiati diciassette.
Avevano conseguito il baccellierato dodici allievi, la licenza quindici, il dottorato
venti. I testi usati nelle lezioni erano: «Sul Diritto Ecclesiastico:* il Devoti ed il San-
guineti per le Istituzioni, il Santi per il Testo ed il Liberatore per il Diritto Pubblico.

* Ivi,p. 11.

¥ Giovanni Devoti (1744-1820): canonista insigne: la sua opera fondamentale, molto se-
guita nel secolo XIX: Institutionum canonicarum libri IV. Sebastiano Sanguineti (1829-1893):
gesuita, canonista; docente di Diritto canonico alla Gregoriana e di Diritto ecclesiastico nella
Pontificia Accademia di Storia e Filosofia. La sua opera pilt importante: luris Ecclesiastici pri-
vati Institutiones ad Decretalium emanationem dispositae, Roma 1884, 2" ed. 1890. Del San-
ti, e di alcuni altri, non sono riuscito a rintracciare notizie. Le altre informazioni, anche per le
note 88 e 89, sono state tratte dal Novissimo Digesto Italiano della UTET, dal Grande Dizio-
nario Enciclopedico della stessa editrice e dalla Enciclopedia Cattolica.

517



Sul Diritto Civile:* il Serafini per le Istituzioni, I’Einecio e I'Ortolani per il Testo, il
Carrara per il Diritto Penale, il Vidari per il Diritto Commerciale, il De Martino per
il Diritto internazionale. Per il Diritto naturale e per I’'Economia Politica si segue il
Liberatore»."

Dal 1884 al 1926, anno della sospensione, nella facolta legale insegnarono i se-
guenti docenti:” Giuseppe Francesco Re, Antonio Paschetta, Emanuele Colo-
miatti, Ettore Cappa, Luigi Piscetta, Francesco Brielli, Giuseppe Piovano, Bar-
tolomeo Chiaudano, Luigi Condio, Edoardo Riva, Alessandro Grignolio, Lui-
gi Boccardo, Luigi De Alexandris. Carlo Franco, Guido Capitani e Carlo
Maritano.

Dal 1887 al 1926 i laureati furono 195, con una media di 4,8 all’anno. I diocesa-
ni di Torino furono 121, gli extradiocesani (soprattutto piemontesi) 68 ed i religiosi

* Dovrebbe trattarsi di Enrico Serafini (1863-1914), professore di Diritto civile a Pisa e fi-
glio di Filippo Serafini (1831-1897), professore di Diritto romano. Francesco Carrara (1805-
1888): criminalista; la sua opera principale: Programma del corso di diritto criminale, 1866-
1874. Ercole Vidari (1838-1887): caposcuola della rinascita del diritto commerciale in Italia; la
sua opera: Corso di diritto commerciale pubblico, stampata nel 1887,

* Matteo Liberatore (1810-1892): gesuita, allievo di padre Taparelli; opere: Istituzioni di
Etica e di Diritto naturale, Roma 1863; Del Diritto pubblico ecclesiastico, Prato 1887; Prin-
cipi di Economia politica, Roma 1889,

™ Luigi Piscetta (1858-1925): salesiano, docente di Istituzioni di Diritto canonico nel 1885:
in seguito, preside per due bienni; sul moralista si veda pit avanti. Bartofomeo Chiaudano
(1862-1945): nacque a Torino I'8 maggio 1862 e vi mori il 25 luglio 1945; ordinato sacerdote
il 30 maggio 1885; laureato in Teologia nel 1885 e in utrogque jure il 26 giugno 1887; professore
di Diritto canonico dal 1895. Luigi Condio (1865-1941): nacque a Torino il 6 gennaio 1865 e
vi mori il 7 febbraio 1941; ordinato sacerdote il 17 dicembre 1887, laureato in Teologia il 28
giugno 1886 ed in utrogue jure il 21 luglio 1888; dal 1895 docente di Diritto Civile, Penale,
Commerciale e altro. Edoardo Riva (1865-1943): nacque a Torino il 15 ottobre 1865 e mori a
Borgaro Torinese (parroco) I'8 agosto 1943; laureato in Teologia il 12 luglio 1887, ordinato sa-
cerdote il 26 maggio 1888, laureato in utrogue jure il 19 luglio 1889; docente di Istituzioni di
Diritto canonico dal 1895 al 1900. Alessandro Grignolio (1869-1944): nacque a Serravalle
Scrivia il 26 febbraio 1869 ¢ mori a Torino il 27 aprile 1944; laureato in Teologia il 17 luglio
1891. ordinato sacerdote il 19 settembre 1891, laureato in utroque jure il 17 luglio 1893; do-
cente di Testo canonico dal 1897, Luigi Boccardo (1861-1936): nacque a Moncalieri il 9 ago-
sto 1861 e mori a Torino il 9 giugno 1936; ordinato sacerdote il 7 giugno 1884, laureato in
Teologia il 30 giugno 1884 ed in wtroque jure il 18 dicembre 1884; docente di Testo civile dal
1898 al 1924; direttore spirituale nel Convitto Ecclesiastico della Consolata dal 1886 al 1916.
Luigi De Alexandris (1871-1940): nacque a Torino il 13 febbraio 1871 e vi mori il 28 agosto
1940; ordinato sacerdote il 20 maggio 1894. Carlo Franco (1868-1936): nacque a Torino il 23
gennaio 1868 e mori a Torino-Cavoretto (parroco) il 29 aprile 1936; ordinato sacerdote il 23
maggio 1891, laureato in Teologia il 9 luglio 1891 e in utroque jure il 18 luglio 1893: docente
di Diritto pubblico ecclesiastico dal 1904 al 1924. Guido Capitani (1866-1936): nacque a Biel-
lail 2 giugno 1866 e mori a Torino il 15 dicembre 1936; laureato in Diritto all’ universita, or-
dinato sacerdote il 21 settembre 1901. Carlo Maritano (1876-1953): nacque a Venaria Reale
I"11 luglio 1876 e mori a Pianezza (parroco) il 17 settembre 1953; ordinato sacerdote il 29 giu-
gno 1900, laureato in Teologia il 3 luglio 1899 ed in utrogue jure il 28 novembre 1902; docen-
te di Testo canonico dal 1908 al 1924,

Fonti e bibliografia: AAT. 12/16/3: Libro dei Superiori della Facolta Pontificia Legale di To-
rino: G. LARDONE, In memoria di Mons. Comm. Prof. Luigi Condio, Torino s.d. (ma 1941); Dg
ALEXANDRIS-CAPITANL Deo et Caesari. Codex Juris canonici e diritto italiano, LICE, Torino
1922 Ip., Deo et Caesari. Sacerdoti, parroci, coadiutori in rapporto al Codex Juris canonici
e al Diritto Concordatario Italiano, 3 ed. rifatta in relazione al Diritto Concordatario. ai Nuo-
vi Codici Penali e alle Leggi di P. S. e sulla congrua, LICE-Berruti, Torino 1932,

518



6, di cui 4 Salesiani. Dal 1916 al 1921 (anni di guerra e del dopoguerra) nessun dio-
cesano: la scarsita di laureati rispecchiava la crisi della facolta nell’ultimo decennio.
Tra i laureati torinesi che poi emersero nella vita ecclesiastica sono da ricordare. Ni-
colao Milone, vescovo di Alessandria, Francesco Lardone, nunzio apostolico, Giu-
seppe Garneri, vescovo di Susa, Silvio Solero, dottore aggregato del Collegio Teo-
logico e significativa figura di cappellano militare, nonché docente di Storia Eccle-
siastica nel seminario arcivescovile. Tra gli extradiocesani: Francesco Chiesa, dottore
aggregato del Collegio Legale, maestro ad Alba di don Giacomo Alberione e don Na-
tale Bussi: il biellese don Alessandro Cantono, giornalista ed esponente di primo pia-
no del movimento cattolico piemontese ed italiano.”

6. Sviluppo della Facolta teologica

La riduzione del corso teologico da cinque a quattro anni, per favorire la facolta
legale, non era piaciuta al collegio teologico, che tra I"altro non ne era stato interpel-
Jato. Lo scontento emerse nella riunione del 13 luglio 1897 per bocca del dottore col-
legiato don Giuseppe Pola, curato di S. Francesco da Paola, che definiva il provvedi-
mento «contro il decoro» della facolta.” Era soprattutto don Giuseppe Piovano, dal
1892 titolare della cattedra di Storia Ecclesiastica, ad opporsi alle iniziative che po-
tevano attenuare la serieta degli studi ed il prestigio della facolta, come a proposito
delle aggregazioni. Fu appunto il caso della proposta di aggregazione di mons. Co-
stanzo Castrale, rettore del seminario e vescovo titolare di Gaza. Impedito a parteci-
pare alla riunione del Collegio. I'8 luglio 1909 per mezzo di una lettera don Piovano
esprimeva chiaramente il suo pensiero. Pur dichiarandosi amico da 45 anni di mons.
Castrale, era convinto, sulla base dello statuto, che due erano le vie per I'aggregazione
al Collegio: I'esame ed i titoli, ossia le pubblicazioni («qui eximiae scientiae theolo-
gicae publicum aliquod specimen ediderit»), come avveniva all’universita di Torino.
Ed aggiungeva: «L’ottenuta dispensa dalla mancanza di titoli & agli occhi di chi la
pensa come me una cosa superlativamente ridicola ed insieme il mezzo pit spiccio di
far intristire gli istituti scientifici». Quanto scriveva nasceva dall’affetto verso le due
Facolta «cui mi onoro di appartenere [...] e che sono ordinate ad esercitare una salu-
tare influenza nel mondo intellettuale. Ora tale influenza sara nulla, affatto nulla se
nell’aggregazione dei Dottori si seguono metodi riprovati anche dai secolari».” Fu
sotto I'episcopato del card. Richelmy, ma soprattutto sotto quello del cardinal Gam-
ba che si verificarono, da parte degli stessi arcivescovi, iniziative ed improvvide ri-
chieste di dispense a Roma, che andavano nella direzione di una dannosa attenuazione
della serieta degli studi.

Negli anni '90 il corpo docente era completamente rinnovato: la vecchia guardia
era scomparsa ed era subentrata la prima generazione della nuova facolta teologica:
Augusto Berta (dal 1878 docente di S. Scrittura); Giovanni B. Verlucca (Sacramen-
taria, dal 1893): Luigi Piscetta (Teologia Morale, dal 1887): Giuseppe Piovano (Sto-
ria Ecclesiastica. dal 1889); Giovanni Banchio (Teologia Speculativa, dal 1892); Ste-
fano Ronco (Fondamentale, dal 1893); Giuseppe Re (Lingua ebraica, dal 1887): Gio-

9 AAT. 12.16.18: Libro degli Studenti della Facolta Legale Pontificia di Torino. Esami pub-
blici.

* Ivi, 12.16.1/2: Ani, p. 121,

* Jvi, pp. 142ss. 11 Piovano propose invece, ma senza esito, I"aggregazione dello storico
gesuita il saluzzese Fedele Savio.

519



vanni Morino (Eloquenza); Giocondo Fino (Esercizi di Dispute Teologiche). Paral-
lelamente si verificd un altro importante cambiamento, su indicazione della Santa
Sede, segno emblematico del passaggio da una autonomia di cui godeva, per sua na-
tura, la facolta teologica universitaria e quindi i professori, ad una piena dipendenza
dalla Santa Sede, libera di porre le condizioni, in quanto autoriti costitutiva della
nuova facolta. Nella vecchia facolta i professori non adottavano ufficialmente testi,
ma davano le dispense dei loro corsi, che sovente poi pubblicavano, o litografate o
stampate. Tale prassi continud nel primo decennio della nuova facolta. Dopo la Ae-
terni Patris, Roma impose la Summa Theologiae nei corsi di Teologia speculativa e
morale. Dal canto loro alcuni professori cominciarono ad adottare manuali o corsi
pubblicati dai loro predecessori. Ad esempio nell’anno accademico 1898-99 Verluc-
ca aveva in adozione il testo del predecessore Francesco Molinari; Piscetta la Summa
Theologiae e il D’ Annibale; Banchio la Summa ed Alberto Knoll; Ronco il testo del
predecessore Francesco Marengo: Berta e Piovano non indicavano testi, perché fa-
cevano dispense.™

Nel 1903 Iarcivescovo Richelmy approvd un nuovo regolamento della facolta
teologica.” L'articolo 25 recitava che i professori erano titolari od effettivi e reggen-
ti, tutti di nomina del gran cancelliere. Ai titolari ed agli effettivi erano assegnati dei
supplenti. Non erano per0 indicati i requisiti per la titolarita. Sta di fatto che non
sempre le cattedre erano coperte da titolari; per cui, anche a causa delle lacune delle
fonti, non risulta facile ricostruire I'organico e la successione dei docenti sulle varie
cattedre. L’anno scolastico durava otto mesi, dal 15 ottobre al 15 giugno, cui segui-
vano gli esami privati e pubblici per i gradi accademici. L’articolo 3 descriveva la
divisa dei professori e dei dottori: la toga in seta nera, la mozzetta in seta paonazza
contornata d’ermellino, il berretto dottorale a quattro spicchi. L'uso delle facciole
era facoltativo ed i regolari non facevano uso della toga (in quanto rivestiti della di-
visa dell’ordine religioso). Questa la divisa del laureando (art. 97): veste talare, man-
tellina, facciole bianche e fascia in seta.

Nel frattempo, precisamente nel 1905, la facolta teologica si arricchi di due dot-
tori collegiati di notevole valore, che sostennero brillantemente gli esami di aggre-
gazione: i padri domenicani Marco Sales e Stefano Vallaro, entrambi Lettori di Teo-
logia nello Studium domenicano di Chieri. Il qualificato contributo del primo durd
soltanto alcuni anni, quello del secondo si protrasse con una partecipazione assidua
fino al 1932.%

Mette conto segnalare due iniziative culturali legate direttamente o indirettamen-
te alla facolta. La prima fu la pubblicazione, dal 1879 al 1910, dell’«Archivio di Let-
teratura biblica ed orientale. Contribuzioni mensili allo studio della Sacra Scrittura e
dei principali tra i Monumenti dell’ Antico Oriente»: prima rivista biblica italiana,
pubblicata a Torino da Paravia. Fu promossa, diretta e redatta da don Giuseppe Gia-
como Re: viceparroco nella cattedrale di Torino, dal 1880 dottore collegiato e dal
1887 al 1910 docente di lingua ebraica nella facolta teologica.” Dal settimo anno,
cioe dal 1885, vi pubblico il Dizionario di erudizione biblica dalla lettera A a Joa. Di

** ASCS, fasc. Torino 1873-1916, cit. Risulta dagli allegati C e D della prima relazione
triennale del 1899 del card. Richelmy.

% Regolamento della Facolta Teologica di Torino, manoscritto in AAT, 12.16.28.

* AAT, 12.16.6: Esami pubblici, cit. Si veda nota 170.

" Vedi nota 48.

520



qui risulta la sua attenzione alla problematica sollevata in quegli anni, e recepita poi
dal movimento modernista, nel campo degli studi biblici, in particolare nella que-
stione della paternita mosaica del Pentateuco, da lui affrontata nella voce Genesis
pubblicata nel 1900, alla vigilia della bagarre modernista: si dimostrava informato
sulla letteratura in materia e possibilista circa la non autenticita mosaica.”

Di lui ebbe a scrivere ’allievo don Ermanno Dervieux:

«Se vi fu un uomo originale, ma dotto e santo, certo fu il venerando canonico pro-
fessor Giuseppe Giacomo Re [...]. Discepolo del can. Ghiringhello, si diede agli stu-
di biblici, per i quali raccolse una meravigliosa collezione di libri, che lascio alla bi-
blioteca del Seminario, che cosi con i doni del Ghiringhello, del Testa, del Fino ecc.
divenne una delle prime del mondo per gli studi biblici, ben intesi considerandoli
com’erano trent’anni fa».”

Non so valutare I'affermazione finale del Dervieux, che fu per tanti anni respon-
sabile della biblioteca del seminario di Torino: sta di fatto pero che 1'attivita di don Re
continuava la tradizione di studi orientali e biblici dell’universita e della facolta teo-
logica (nonché della facolta di lettere e filosofia) di Torino, che da Vittore Testa risa-
liva fino all’abate Pasini nel primo "700. Era dotato di strumenti linguistici (credo ac-
quisiti da autodidatta) quali il tedesco, I'inglese, I’arabo, il sanscrito e 1’ebraico. Vien
fatto di collocare la rivista in quel timido ma diffuso fiorire di studi biblici in Italia
nell’ultimo scorcio del secolo XIX ed agli albori del secolo XX.," previo e conco-
mitante alla crisi modernista. Scopi della rivista erano la raccolta di materiale per la
comprensione della Scrittura e la soluzione delle difficolta sollevate dal «moderno
criticismo», informare sugli studi, specialmente stranieri, circa i principali monu-
menti dell’antico oriente ed i risultati pit importanti in rapporto alla religione, alla
storia, alla geografia e alla etnologia. La bibliografia su cui informava era soprattut-
to di lingua tedesca, inglese e francese. Nel primo numero, gennaio 1879, pubblico un
necrologio su Vittore Testa, professore alla facolta teologica e studioso della stele di
Mesa, recentemente deceduto: tra i manoscritti aveva lasciato uno studio sul Penta-
teuco. Dell’autore del Pentateuco si occupo lo stesso direttore dell” « Archivio» in di-
versi contributi del 1880.

L’altra iniziativa concerneva la fondazione di una rivista di scienze sacre come pe-
riodico della facolta. Su richiesta di parecchi professori e dottori collegiati, tra cui Pi-
scetta, Benna, Piovano e Vallaro. il 13 giugno 1912 fu convocato il Collegio «allo sco-
po di deliberare sulla convenienza e sul modo di fondare un periodico di scienze sa-
cre, organo della Facolta»." Montagnini, richiamando le difficolta che stava at-
traversando «La Scuola Cattolica» della facolta teologica di Milano, sollevo la diffi-
colta di disporre di «scrittori idonei». Difficolta non insuperabili per Piscetta, che ri-
teneva realizzabile la proposta, in quanto non mancavano nella facolta tali scrittori ed

" Dizionario di erudizione biblica, Torino 1900, pp. 233ss.

* E. DERVIEUX, I miei trovanti, Torino 1940, p. 93.

" Cf G. GHIBERTI, Lettura ed interpretazione della Bibbia dal Vaticano I al Vaticano I, in
R. FaBris (a cura di), La Bibbia nell'epoca moderna e contemporanea, EDB, Bologna 1992, pp.
187-245; Ip., Esperienza nel campo della catechesi biblica, in C. LANZETTI (a cura di), Fede e
cultura nell’Italia del Nord, Vita e Pensiero, Milano 1992, pp. 99-107; Ip., Cent anni di esege-
si biblica, in M. M. MorFiNo (a cura di), Miscellanea biblica in memoria di P. Silverio Zedda
S. I, in «Theologica». Annali della Pontificia facolta della Sardegna, Cagliari 1994, pp. 35ss.

" AAT, 12.16.1/2: Atti, cit., pp. 24ss.

521



inoltre era possibile ricorrere ad altri collaboratori. Favorevole era anche Piovano, che
attraverso lo scambio della rivista intravedeva la possibilita di avere gratuitamente per
la biblioteca una quindicina di riviste. Il canonico Benna la riteneva utile per «risve-
gliare I'amore delle scienze sacre nel clero», «ed anche allo scopo di non lasciare il
monopolio della cultura del Clero ai periodici modernizzanti, che sono un continuo
pericolo della fede e per la sana cultura». Il preside, monsignor Castrale, volle che per
il momento ci si limitasse alla discussione sulla convenienza del periodico. Fu quin-
di approvata una mozione di Benna, nella quale si affermavano i vantaggi che sareb-
bero derivati da una rivista di scienze religiose, ed inoltre si proponeva «la nomina di
una Commissione per studiare il modo di attuarla». Anche la mozione di Brielli, che
proponeva di interpellare la facolta legale, ottenne la stessa votazione favorevole: un-
dici a favore e cinque contro. Ricevuta risposta interlocutoria della facolta legale.
che a maggioranza aveva stabilito di «soprassedere per ora ad ogni deliberazione», in
attesa della proposta della commissione, il collegio teologico il 28 aprile 1913 alla
unanimita deliberd di «soprassedere sulla fondazione del periodico»." Cosi non si
concluse nulla.

Si tenga presente che a quella data esistevano in Italia soltanto due riviste teolo-
giche di livello scientifico: il «Divus Thomas» fondato nel 1880 dal Collegio Alberoni
di Piacenza e «La Scuola Cattolica» fondata a Milano nel 1885 e dal 1902 edita dal-
la facolta teologica del seminario arcivescovile milanese. Soltanto dopo la prima
guerra mondiale gli istituti teologici romani iniziarono la pubblicazione di riviste
teologiche: nel 1920 «Gregorianum» ¢ «Biblica», nel 1924 «Angelicum».

7. Riflessi ed intrecci della crisi modernista.
11 caso Piovano

Nella discussione sul periodico si € sentito un accenno ai «periodici moderniz-
zanti». E opportuno verificare quali siano stati i riflessi della crisi modernista a To-
rino, in particolare sulla facolta teologica.

Recenti studi, in particolare la pubblicazione di carteggi tra «modernisti», hanno
rivelato la diffusione, anche in Piemonte e a Torino. tra élizes laicali ed ecclesiastiche,
del movimento modernista, in tutta la sua complessita, dalle posizioni eterodosse a
quelle perfettamente ortodosse. desiderose di un necessario rinnovamento culturale e
religioso della Chiesa. Che siano i carteggi a mettere allo scoperto nuove dimensio-
ni e nuove caratteristiche del movimento non stupisce, dato il diffuso fenomeno del
nicodemismo e del ricorso a pseudonimi nelle pubblicazioni, anche per sfuggire alla
repressione antimodernista, scatenata in forma generalizzata, addirittura con dela-
zioni, sotto il pontificato di Pio X.

L’episcopato piemontese emano due documenti collettivi, in cui prese posizione
sul nuovo fenomeno, che li metteva in allarme: le lettere circolari del Natale 1905 e
dell’ 11 febbraio 1909. Come si vede, la prima' precedette di gran lunga il decreto
Lamentabili e 1’enciclica Pascendi di Pio X del 1907, e fu il primo documento magi-
steriale in materia. Se il primo documento, sia pure genericamente, distingueva un

" Jvi, pp. 31ss.
W [ettera circolare dell’episcopato delle province di Vercelli e Torino al venerando clero,
Novara 1905.

522



modernismo buono da un modernismo cattivo, il secondo." sulla linea della Pa-
scendi, era pil preciso, ma esprimeva una condanna senza sfumature. Da parte del-
I"arcivescovo, il cardinal Richelmy, a partire dal 1905 gli interventi in materia di mo-
dernismo furono numerosi." Nella predicazione ai chierici, li metteva in guardia
contro le novita. Parlando delle qualita del predicatore, I'8 maggio 1903, riferi il ca-
so del padre Semeria, predicatore di grido e di successo, anche a Torino proprio in
quei giorni, e cito il giudizio di una persona, che individuava nella attraente predica-
zione del padre barnabita tre qualita: la novita della forma, I'ingegno straordinario e
«]’accostarsi ch’ei fa, con amore, alle idee scientifiche e filosofiche moderne». Le pri-
me due qualita andavano imitate, la terza doveva essere evitata."

11 4 febbraio 1908 le Facolta teologica e legale inviarono al papa un indirizzo uni-
tario di adesione al decreto Lamentabili ed alla enciclica Pascendi, con le firme dei
presidi, Giuseppe Re ed Emanuele Colomiatti, seguite dai rispettivi Collegi."” Un
passo del documento cosi recitava:

«L'adempimento di questo dovere ci era tanto pil facile e gradito in quanto che i Do-

cumenti Pontificii non ebbero che a confermarci nelle dottrine da noi sempre pro-

fessate ed insegnate nelle nostre scuole».

La risposta del 27 febbraio inviata al preside Giuseppe Re sottolineava:

«E soprattutto nei teologici studi necessario che il veleno dell’errore sia tenuto lon-
tano perché non ne vengano corrotti gli animi di quelli che dovranno un giorno es-
sere al popolo maestri nelle verita della fede»."™

Era proprio cosi convinta, unanime ed unitaria I’adesione da parte di tutti i do-
centi? Non ¢ detto, data anche la complessita oggettiva e soggettiva del modernismo.
Ad esempio, come la intese il professor Piovano? Infatti, come e dimostrato dalla
pubblicazione di carteggi,"” la diffusione della problematica modernista a Torino ed
in Piemonte era piu capillare di quanto probabilmente pensassero i vescovi.

Scrivendo dei fermenti novatori a Torino all’inizio del secolo, Lorenzo Bedeschi
annota:

«Si profila fra le giovani generazioni cattoliche torinesi (laicali ed ecclesiastiche) nel
biennio 1906-1908 un notevole movimento di idee che un non minore e comprensi-

W Lettera circolare dell’episcopato delle province di Vercelli e Torino al venerando clero,
Novara 1909,

1% _ettera al clero del 4 dicembre 1905, lettera pastorale della quaresima del 1906, lettera
al clero del 24 ottobre 1906 ecc.: cf A. VAUDAGNOTTI, Il cardinale Agostino Richelmy, cit., pp.
327ss.

" Dagli appunti del chierico Adolfo Barberis. poi segretario dell”arcivescovo (Archivio di
mons. Adolfo Barberis presso Suore del Famulato Cristiano di Torino: Riassunto discorsi card.
Richelmy). E significativo in materia un passo della biografia scritta dal Vaudagnotti: «Pii vol-
te ogni settimana, fossero prediche o lezioni di teologia pastorale o altre esortazioni puntava i
suoi strali per ferire I’eresia modernista. Allora si accendeva la sua pallida faccia, la sua voce
assumeva tonalita insolita, i suoi occhi pigliavano un’espressione pit forte ancora dello sdegno,
si sarebbe detto quasi di odio» (/ cardinale Agostino Richelmy, cit., pp. 338s).

" ASV, Segreteria di Stato, Anno 1908, Rubrica 82: Modernismo.

L L

" Sul Piemonte sono stati pubblicati due fascicoli, 8 e 9, in Fonti e Documenti a cura del
Centro Studi per la storia del Modernismo, diretto da Lorenzo Bedeschi dell’ Istituto di Storia
dell’Universita di Urbino.

523



bile nicodemismo impedisce di svilupparsi. Dove pero. in relazione al sopravvento
della linea Sabatier-don Brizio su quella di Murri, sembra sostituirsi in maniera pri-
maria all istanza sociale e sindacale 1"altra della “riforma interiore” e della crescita
civile e religiosa delle coscienze»."’

Secondo lo stesso Bedeschi, sulla base dei carteggi, si individuano nel 1906 al-
meno tre gruppi, di notevole consistenza numerica:

«Il primo, formato da giovani studenti aderenti alla Unione democratico-cristiana di
autentica matrice cristiana; il secondo da un numero non precisato di chierici e di
giovani preti che si riconoscono in un vago “cattolicismo progressista” dove entra-
no interessi politico-sociali e riformistico-religiosi; il terzo da alcune decine di si-
gnore e signorine di estrazione aristocratica che don Brizio nei suoi incontri setti-
manali ha interessato alla problematica religiosa moderna».'"

A Torino vennero piu volte il protestante Paul Sabatier, autore della celebre vita
di S. Francesco, ed il prete marchigiano don Romolo Murri, animatore del movi-
mento della democrazia cristiana; con loro furono in intensa corrispondenza episto-
lare i maggiori esponenti del movimento torinese. Notevole influsso vi esercito don
Brizio Casciola, prete umbro, che visse per qualche tempo ad Osio di Sotto e fu ani-
matore a Torino soprattutto del gruppo delle donne aristocratiche.

Per quanto concerne il nostro argomento, si pone in particolare I'interrogativo
circa i rapporti con la Facolta teologica torinese da parte dei chierici e dei giovani sa-
cerdoti interessati alla problematica modernista. Infatti il gruppo pit compatto e piu
vivace era quello giovanile degli studenti e dei giovani sacerdoti aderenti alla Unio-
ne democratico-cristiana. Esso si riuniva nell’oratorio di S. Tommaso, dove era sor-
to il Circolo di cultura inaugurato da don Alessandro Cantono, sacerdote biellese,
giornalista, che mirava a promuovere studio e propaganda formativa fra giovani pre-
ti e laici. Anima del Circolo era un giovane sacerdote torinese, don Domenico Salza,
laureatosi alla facolta teologica. Altro sacerdote legato al Circolo fu Carlo Ludovi-
co Coccolo; senza dimenticare il brillante chierico novarese, Angiolo Gambaro, a
Torino per il servizio militare.

11 Circolo fu visitato da Murri, dal padre barnabita Semeria, altro protagonista
del modernismo italiano, dal conte Gallarati-Scotti e dallo stesso don Brizio, che
suggeriva la lettura di Laberthonniere, Tyrrel e von Hugel." Dopo la partenza di
don Salza nel novembre del 1906 per le missioni tra gli emigrati, animatore del grup-
po fu Mario Tortonese, forse il laico pil attivo tra i modernisti torinesi. Ed & pro-
prio il Tortonese che nel carteggio con don Murri ci offre preziose informazioni
sul clero modernista. 11 22 settembre 1906 lo informava che entro qualche mese
sarebbe stato

«un fatto compiuto la organizzazione segreta del giovin clero progressista delle dio-
cesi di Aosta, Torino, Ivrea, Saluzzo e Novara. Centro sard Torino; formeranno un
unico catalogo di libri da poter far circolare, onde sviluppare il mutuo soccorso in-
tellettuale; i capigruppo si troveranno a Torino, spero, nella prima quindicina di no-
vembre quando verranno a farci visita don Brizio e Gallarati-Scotti».

" Fonti e Documenti, 8, Urbino 1979, p. 10.
“ilvi. . 12,
" i, p. 13.

524



Usava espressioni dure nei confronti dell’arcivescovo Richelmy, che, a suo pare-
re, impersonava

«lo spirito pil gretto d’una reazione contro il modernismo e la democrazia e servil-
mente tutti i vescovi del Piemonte gli ubbidiscono; cosa che rende indispensabile
I’organizzazione di tutti gli onesti e i buoni sotto la nostra bandiera».'"

Queste lettere rivelano che il modernismo aveva aderenti e simpatizzanti anche nei
seminari, dove di nascosto si leggevano le opere dei padri del modernismo'* e dove
i preti modernisti cercavano di tenere contatti con i chierici. Don Salza, ormai in cri-
si di fede, il 31 ottobre 1907 scriveva al Sabatier:

«Fui la settimana scorsa per otto giorni a Torino ove rividi gli amici e mi riscaldai al
loro entusiasmo ed all’odor di battaglia. Non mancai di far visita ai seminaristi che
mi amano e che riamo tanto, non senza scavarvi qualche mina che scoppieri a tem-
po debito».'"*

Si legge anche di semjnaristi espulsi,'* non ammessi all’ordinazione, a causa del-
le loro simpatie moderniste. Non & possibile quantificarne il numero, sulla sola base
dei registri del seminario di Torino. Il caso pilt macroscopico e di vasta eco nei car-
teggi modernisti & quello di un chierico di Mathi, Francesco Levra, per il quale Ma-
rio Tortonese nutriva un’ammirazione sconfinata. Il Tortonese scrisse in tono allar-
mato a don Brizio il 6 giugno 1908 che il chierico Francesco Levra era stato espulso
dal seminario di Torino

«senza nessun motivo chiaramente indicato, ma con la velata accusa di moderni-
smo». «Riflettendo che & bene che ad Osio vada il migliore dei chierici progressisti
del Seminario torinese [...], giovane di svegliatissimo ingegno, ammiratore di Loisy
e di Tyrrel, tale da poter essere saldamente plasmato come vero sacerdote di un’e-
poca nuova [...] e stabilire nuovi rapporti tra lei ed il gruppo dei chierici modernisti
che abbiamo in Seminario».'"”

11 chierico Levra doveva pure sottoporre a don Brizio il progetto della pubblica-
zione delle Lettere di un chierico (che poi non ebbe seguito). Senonché dai registri del
seminario non consta I’espulsione. Anzi il chierico Francesco Levra di Mathi (a me-
no che si tratti di una singolare omonimia di due chierici dello stesso paese) risulta al-
lievo del seminario di Torino nel quinquennio 1904-1909 e proprio il 19 settembre
1908 (cioe tre mesi dopo la lettera del Tortonese) fu ordinato suddiacono; il 27 giu-
gno 1909 divenne diacono ed il 18 settembre 1909 fu ordinato sacerdote.'* Vicecurato

" Ivi, p. 79.

14 Sergio Soave ha raccolto a Carignano una testimonianza di un anziano sacerdote, don
Pietro Valetti, allora chierico del seminario, presentato come sospettato di modernismo. Il Va-
letti leggeva personalmente i testi «modernisti» (Murri, Semeria, Minocchi, Buonaiuti, Ney-
man, Tyrrel) e la rivista «Cultura Sociale»; ne parlava solo con i compagni di cui fosse piu che
sicuro: Fermenti modernistici e democrazia cristiana in Piemonte, Giappichelli, Torino 1975,
p- 255 nota.

"' Fonti e Documenti, 8, cit., pp. 155s.

¢ Jvi, pp. 138s. E confermato dal biografo Vaudagnotti: «Con gli alunni del Santuario giu-
dicati incorreggibili, gli fossero pur stati altre volte dilettissimi, si mostrd inflessibile nell’e-
spulsione» (Il cardinale Agostino Richelmy, cit., p. 399).

" Fonti e Documenti. 8, cit., pp. 155s.

" AAT, 12/17/16-17; 12/3/16.

525



a Castagnole Piemonte, fu soldato di sanita durante la grande guerra e poi parti per gli
Stati Uniti, alla stregua di numerosi altri sacerdoti torinesi, come missionario della
Pia Societa dei Missionari di S. Carlo per 'assistenza agli emigrati italiani, fondata
dal vescovo di Piacenza, mons. Giovanni Battista Scalabrini, ed approvata da Leone
X1 nel 1887.'"

Questo fatto rende cauti sull’accettazione pura e semplice delle affermazioni dei
modernisti soprattutto a proposito delle difficolta incontrate e delle «persecuzioni»
subite. La stessa presentazione del cardinal Richelmy come un cerbero non sembra
corrispondere al vero: la severita non gli era congeniale. Fu accusato tra I'altro dagli
oltranzisti della «Riscossa» e della «Unita Cattolica», pur essendo soprannominato
malleus modernistarum. di non essere abbastanza severo verso i modernisti. La stes-
sa visita apostolica del 1907 diceva chiaramente che anche Roma non si fidava del tut-
to dell’arcivescovo. Dal suo segretario, don Adolfo Barberis, sappiamo ad esempio
che nel 1914 accolse nel suo episcopio il padre Giovanni Semeria:

«Monsignore stimava, anzi amava Semeria, non ne ammetteva le intemperanze, ma
ne difendeva la rettitudine, la scienza e... la disgrazia di veder troppo presto e trop-
po lontano. Nell'inverno 1914 il Padre portava in esame al Nostro un grosso mano-
scritto su S. Agostino. Monsignore ne approvava in pieno il contenuto, consigliava
perd di ritardare la pubblicazione per prudenza. Semeria, con tutta naturalezza, get-
tava tutto il manoscritto nella stufa accesa li vicino, dicendo: “Di qua a qualche tem-
po gli studi avranno fatto strada e si dovranno riscrivere molte cose”. Notate: tutto
questo accadeva nel palazzo e quasi sotto gli occhi di quel Richelmy che era detto
malleus modernistarum».'*

L’arcivescovo emano norme restrittive, prima e dopo la Pascendi, soprattutto sui
seminari.” Nella lettera circolare del 24 ottobre 1906, in cui presentava l'enciclica
Pieni 'animo, stabiliva:

«A tutti i chierici e sacerdoti che ancora non hanno compiuto il corso di Teologia
Morale pratica rimane vietata la lettura dei libri e dei periodici che, sotto il pretesto
di eritica, di evoluzione, di progresso, favoriscono una liberta immoderata di pen-
siero e di giudizio e si adoperano per attenuare I’ossequio e la docilita al Papa e ai
membri tutti della gerarchia ecclesiastica».'

Tali misure non erano peraltro esclusive del seminario di Torino, perché erano
volute da Roma per tutti i seminari.

I superiori del seminario cercavano di coadiuvarlo, riducendo od eliminando nel
limite del possibile i contatti dei chierici con i modernisti: nel 1906 riuscirono, con
uno stratagemma, a mandare a monte I"incontro con don Murri.'*

Su invito del padre gesuita di Chieri, p. Giuseppe Chiaudano, considerato il cori-
feo dell’antimodernismo torinese, I"arcivescovo proibi la lettura della Storia della
Chiesa antica del Duchesne. Blocco in Torino le riviste di don Cantono, «Libri e

" Notizie tratte dalla scheda personale e dal ricordino della morte in AAT. Mori a New
Haven, Connecticut (USA) 1l 15 aprile 1947, Era nato a Mathi Canavese il 28 dicembre 1884,

" A. BARBERIS, Mons. Angelo Bartolomasi: modello di vita sacerdotale e di apostolato, in
«Bonus miles Christi», febbraio 1963.

' A. VAUDAGNOTTL Il cardinale Agostino Richelmy, cit., pp. 320ss.

2 Jvi, p. 341,

i p. 338

526



Idee» e la «<Nuova Rivista»." Istitui, su indicazione di Roma, il consiglio di vigilan-
za, che era costituito oltre che dai vescovi Luigi Spandre e Costanzo Castrale e dal-
lo stesso padre gesuita Chiaudano, da professori e dottori collegiati delle facolta teo-
logica e legale: Re, Allamano, Banchio, Ronco, Falletti ed il padre Stefano Vallaro
O.P.”s

Quali provvedimenti disciplinari assunse I"arcivescovo nei confronti dei preti
«modernisti»? Per quanto risulta, non ci furono provvedimenti eclatanti. Or non ¢
molto, & stato scritto, sia pure con una certa circospezione, che I'arcivescovo Ri-
chelmy ed altri vescovi piemontesi, per liberarsi dei preti modernisti. si siano servi-
ti dell’ Opera di assistenza agli operai emigrati in Europa e nel Levante di cui era pre-
sidente, fin dalla fondazione, mons. Geremia Bonomelli vescovo di Cremona. La co-
sa sarebbe stata piu facile, perché il cardinale Richelmy, tra i fautori dell’Opera con
Bonomelli e Scalabrini, dalla Esposizione delle Missioni celebrata in Torino nel 1898,
fino al 1908 fu a capo della Consulta ecclesiastica dell’Opera (detta anche Bono-
melli) incaricata dell’ assistenza religiosa. che aveva sede a Torino." Interpretazione
suggerita dallo stesso Tortonese in una lettera del 4 gennaio 1907 al Sabatier:

«Don Salza & stato traslocato a Friburgo in Baden, presso la redazione della Patria;
fra breve altri due preti modernisti lo raggiungeranno. L'Opera d’ Assistenza di mon-
signor Bonomelli diventa decisamente un focolare di modernisti, il luogo di rifugio
di sacerdoti progressisti».'”’

Era una voce diffusa, se dalla Francia, mons. Lacroix scriveva con un certo di-
sappunto: «On a pu dire méchantement, mais sans raison, que I’'Oeuvre Bonomelli est
une pépiniere d évadés».'*

Dal registro degli Exeat' della curia torinese risulta che dal 1901 al 1913 entra-
rono nell’Opera Bonomelli 21 sacerdoti della diocesi di Torino. Tra costoro conside-
rati modernisti o simpatizzanti nei carteggi pil volte citati sono i seguenti, con la ri-
spettiva data di partenza per la Svizzera, o per la Germania e la Francia: Petronio Za-
vattaro (1902), Adolfo Dosio (1903), Enrico Druetti (1904), Domenico Salza (1906),
Carlo Ghisio (1907), Piccinelli (1907), Giovanni Pavesio (1907), Marco Dellacroce
(1908). Eccettuato il Dellacroce, sono tutti laureati in teologia nella Facolta del se-
minario. Quattro di loro — Zavattaro, Salza, Ghisio e Dellacroce — presto entrarono in
crisi (posto che gia non lo fossero) e lasciarono il sacerdozio. Circa i primi quattro del

3 fvi, p. 350: Fonti e Documenti, 9, cit., p. 25. Con il motu proprio Sacrorum Antistitum del
1910 si proibiva infatti ai seminaristi e agli studenti degli istituti religiosi la lettura di giornali
e riviste; la Storia della Chiesa antica del Duchesne fu posta all’ Indice. Insomma il cardinal Ri-
chelmy non faceva altro che applicare a Torino gli ordini di Roma. Ctf G. MARTINA, La Chiesa
nell’eta dell’assolutismo, del liberalismo, del totalitarismo. Da Lutero ai nostri giorni, Mor-
celliana, Brescia 1970, pp. 653-656.

AL VAUDAGNOTTI, Il cardinale Agostino Richelmy, cit., p. 350 e nota.

2 Fonti e Documenti, 8, cit., pp. 20 e 87. A proposito dell’origine dell’Opera Bonomelli ¢’¢
un’interessante memoria di mons. Adolfo Barberis, da cui risulta determinante 1'azione del Ri-
chelmy (Archivio mons. Adolfo Barberis, cit.): notizie in proposito in PH, CANNISTRANO-R.
RosoLl, Emigrazione, Chiesa e Fascismo. Lo scioglimento dell’Opera Bonomelli (1922-1928),
Studium, Roma 1979.

¥ Fonti e Documenti, 8, cit., p. 190,

128 Ihidem.

™ AAT, 12.8.5, Exeat 1879-1932.

527



primo elenco, sulla base della data & molto problematica la partenza per accuse di mo-
dernismo; probabilmente furono raggiunti dalle accuse o introdotti nella causa del
modernismo gia missionari dell’Opera.

Don Luigi Gilardi, altro sacerdote modernista, aderi invece nel 1907 alla Societa
dei Missionari di S. Antonio da Padova, fondata nel 1905 da don Giovanni Antonio
Coccolo di S. Vito al Tagliamento," per I'assistenza agli emigrati sulle navi e nei
porti di sbarco: dal 1906 al 1914 vi diedero la propria adesione undici sacerdoti tori-
nesi. Don Carlo Ludovico Coccolo, animatore del Circolo di cultura di S. Tommaso,
ando missionario in Brasile."™ Il caso torinese dell’Opera Bonomelli viene numeri-
camente ridimensionato, se si tiene presente che tra la fine dell’800 ed il primo 900
fino alla guerra mondiale (periodo di esuberanza numerica di sacerdoti), partirono per
le missioni oltre un centinaio di giovani sacerdoti torinesi:'* circa sessanta per le
Americhe (Stati Uniti, Argentina e Brasile), cinque nell’Istituto Missioni Consolata
fondato dal canonico Allamano a Torino nel 1901, undici nella gia ricordata opera del
sacerdote veneto Coccolo. Anche tra costoro ¢’erano sacerdoti con fama o sospetto di
modernisti? Resta tuttavia il fatto che 1'Opera Bonomelli offri asilo a gran parte dei
sacerdoti torinesi conosciuti o ritenuti come modernisti.

Prima di trattare direttamente degli intrecci con la Facolta teologica, sembra op-
portuno fare un accenno, sulla base del breve ed intenso carteggio con Sabatier," al-
I’itinerario umano-sacerdotale di un ex-allievo della Facolta, caso emblematico a To-
rino della crisi modernista, che colpi (almeno in parte) il giovane clero: don Dome-
nico Salza. Nato a Torino il 6 novembre 1881, il 2 luglio 1903 si laured in Teologia
nella facolta torinese, fu ordinato sacerdote il 19 giugno 1904, fu approvato per la
confessione nel 1906 (verisimilmente dopo il biennio al Convitto della Consolata) e
nominato viceparroco a Settimo Torinese."™ 1l 26 maggio 1906 scrisse da Torino a
Paul Sabatier,"* dopo aver letto il suo libro, A propos de la séparation des Eglises de
I'Etat, 7" ed., Paris 1906:

«Convinto non potersi opporre la vera fede alla nuova scienza, credo mio stretto do-
vere abbandonare si dell’una che dell’altra le parti caduche, essendo ormai acquisi-
to essere I'evoluzione con tutte le sue conseguenze condizione indispensabile di
ogni vita fisica, intellettuale, religiosa».

" Cf C. Bona (a cura di), Quasi una vita... Lettere scritte e ricevute dal beato Giuseppe Al-
lamano con testi e documenti coevi, IV (1904-1907), Edizioni Missioni Consolata, Torino 1994,
pp- 362-366. Il nome di battesimo di questa singolare figura di sacerdote veneto & Giovanni An-
tonio, ma don Coccolo & chiamato anche Gian Giacomo. Dopo la guerra mondiale la sua ope-
ra «fu posta sotto la direzione del superiore generale dei Missionari di San Carlo o Scalabri-
niani, e, nel 1923, alle dipendenze della S. Congregazione Concistoriale». Nato a S. Vito al Ta-
gliamento, diocesi di Concordia,. il 16 giugno 1862, vi mori il 21 gennaio 1927.

" Don Carlo Ludovico Coccolo era nato a Cumiana ed era stato ordinato sacerdote nel
1897 frequentd per un biennio il Convitto della Consolata, sotto la direzione dell’ Allamano, 1
coordinamento dei sacerdoti diocesani che svolgevano attivita pastorale in America Latina era
stato affidato dall’arcivescovo Richelmy al canonico Michele Sorasio: ¢f C. BoNa (a cura di),
Quasi una vita... Lettere scritte ¢ ricevute dal beato Giuseppe Allamane..., 11 (1895-1900), To-
rino 1992, p. 463.

" Exeat, cit.

" Fonti e Documenti, 8, cit., pp. 140ss.

'™ Dalla scheda personale in AAT.

'* Fonti e Documenti, 8, cit., pp. 142ss.

528



Ormai conquistato, come ¢ facile capire, dallo spirito modernista, sente insop-
portabile I'ambiente clericale in cui vive:

«Ed in questo ordine di idee m'ha rafforzato ancor piti I'ambiente clericale in cui vi-
vo: qui ove la reazione trionfa tenendo sotto I'incubo pit barbaro ed irrazionale, con
minaccia di espulsioni ecc., anime ardenti di giovani [...] credono rendere segnala-
to servizio alla loro fede epurandola da quelle scorie che la rendono riluttante a tan-
te anime sitibonde di luce e di verita».

Invece i reazionari (tra cui anche |'arcivescovo) «fossili irriconoscibili di un’epoca
passata, credonsi umilmente da Dio destinati ad essere gli avamposti del cattolice-
simo di cui pretendon il monopolio. Ma invano, ché le idee non si combattono a for-
za di bastone, fosse pure un bastone “pastorale”. Ho ferma fiducia che a poco a po-
co lo spirito nuovo di sincerita, di disinteresse e di carita soprattutto avra il soprav-
vento e non ultimo fattore di questa rinnovazione sari il suo libro»,

Nel post-scriptum lo pregava di restituirgli lo «Spettatore» di Roma, probabil-
mente il numero in cui il Tyrrel aveva pubblicato la Lettera confidenziale ad un pro-
fessore di antropologia. Inoltre gli trasmetteva tre indirizzi di sacerdoti: il gia ricor-
dato don Carlo Ghisio, il canonico del Corpus Domini Giovanni Grossi, personalita
di prestigio del mondo ecclesiastico, il professore Alessandro Grignolio, docente al-
la facolta legale. Che significato dare alla trasmissione di questi indirizzi (gesto com-
piuto anche da altri), per quanto concerne le persone interessate?

Entusiasta della prossima visita del Sabatier a Torino, gli scriveva il 13 giugno:

«Cerchero anche di condurle alcuni miei giovani compagni sacerdoti, che al pari di
me, terminati gli esami, verranno distribuiti nelle parrocchie dell’ Archidiocesi, co-
si il buon seme verra subito sparso su larga estensione»."

Ed il 29 luglio ringraziava' lo studioso francese della sua visita, che lo aveva
segnato indelebilmente:

«Quel giorno (I'11 luglio 1906) sono certo fard epoca nella mia vita. Ho provato
sperimentalmente come s’ impara molto piu, specie a vivere, nel senso elevato supe-
riore della parola, dal contatto anche breve, fugace con persona che la vita morale ha
inteso in modo cosi nobile e sublime, che da tanti e tanti libri».

A suo dire, a Torino le cose andavano molto male:

«Qui a Torino la reazione continua ad imperversare; nei diversi corsi di Esercizi spi-
rituali per il clero il leit-motiv & la lotta contro il Modernismo».

Ciononostante, la buona causa continuava a farsi strada anche grazie alla sua ini-
ziativa:

«Noi per parte nostra ci prepariamo; ci siamo radunati un bel gruppo di studenti lai-
ci e di giovani sacerdoti a Moncalieri per un affiatamento e la costituzione di una bi-
blioteca moderna».

Moncalieri era uno dei centri piti vivaci del modernismo per la presenza al Real
Collegio Carlo Alberto di padre Giuseppe Trinchero, considerato uno degli amici del

Ve Ivi, p. 144,
B vi, p. 145.

529



movimento. Altro barnabita torinese considerato simpatizzante, e definito dall’inte-
gralista Cavallanti «prete di idee modernizzanti», era il parroco di S. Dalmazzo, pa-
dre Giovanni Germena."*

Le letture di don Salza erano a tutto campo e comprendevano modernisti manife-
stamente eterodossi:

«Se vedesse il Loisy non potrebbe interrogarlo a mio nome se ha ancora disponibili
L’Evangile et I'Eglise, La Religion d'Israel, Les Mythes Babyloniens, Les Evangiles
synoptiques? Perché non essendo io da lui conosciuto, ho paura che pur avendoli, si
rifiuti di vendermeli. Stiamo organizzando, insieme al gruppo delle Signore. un cor-
so di conferenze morali-religiose»."*

Vicecurato a Settimo Torinese — originario del paese era un suo compagno di cor-
so, don Luigi Gilardi, di simpatie moderniste — divenne animatore di un vivace circolo
di studi sociali; affrontd anche impegni di carattere scientifico, come la traduzione
con Mario Tortonese delle «<memorie di p. Lagrange e di von Hiigel sulla mosaicita
del Pentateuco»."*

Nel mese di novembre raggiunse la sua nuova destinazione come missionario del-
I'Opera Bonomelli, a Lucerna, dove non ando per scelta, ma «costretto», come scris-
se Tortonese a Sabatier. Dalla citta elvetica scrisse al Sabatier di due incontri avuti
prima di lasciare I'[talia:

«Prima di lasciare I'Italia nell'udienza di congedo I'arcivescovo mi invito a dimen-
ticare le mie idee nuove, ed egli ha viva speranza che |’attivita esteriore richiesta
per I'opera di assistenza agli emigrati me ne distragga isolandomi quasi da me stes-
s0; io credo invece di trovare nell attivita esterna una riprova, una conferma delle
idee. Ho passato a Genova una notte in conversazione con padre Semeria, ne ripor-
tero I'eco profondamente scolpita nel cuore! Mi incarica anzi di presentarle i suoi
cordiali saluti [...]. Faro il possibile di trovarmi a Ginevra», dove era in programma
una conferenza di Fogazzaro.'!

Dopo pochi mesi il giovane brillante sacerdote era in preda ad una crisi di iden-
titd e di fede: «Sono investito d’ogni parte da un profondo scetticismo cui tante vol-
te invano tento ribellarmi. Gia da 6 mesi non dico pit il breviario e tante volte anche
la messa: dove andro a finire?»." scriveva il 19 luglio da Briey, in Francia, sua nuo-
va destinazione.

La crisi di fede sembrava ormai irreversibile, in una situazione esistenziale dram-
matica; egli vi riconosceva anche, candidamente, le conseguenze logiche di certe
premesse. Era il 20 agosto 1907, quando comunicava al Sabatier il suo dramma
mnteriore:

«Ormai la mia fede & sfumata! Sia la solitudine, sia ancora la lotta accanita di quel-
li che si dicono depositari dello Spirito Santo, sia la logica inesorabile fatale di prin-
cipi ammessi... mi resta ben poco. La stessa fede in un Dio personale. in una vita fu-
tura, nell'immortalita dell’anima sono in me pid che scosse quasi scomparse» e si
domanda se uscire dalla Chiesa «non & pi logico, pili leale».™

% Ivi,pp. 12 e 122,
" Ivi, p. 146.

" Ivi, p.43.

M v, p. 148,

" Ivi, p. 150.

" i, p. 151,

530



11 Sabatier cercava di distogliere da questo passo il sacerdote torinese, che nel
settembre ribadiva:

«Dopo i giorni terribili della mia crisi, ormai mi trovo tranquillo fra le rovine che io
stesso con le mie mani ho fatte prima lentamente con dolore, con strazio, poi con
acre desiderio, di quella che credevo fede viva, reale e doverosa [...]. E pure mi sen-
to cosi lontano da tutto quanto: persone, cose, idee soprattutto, che prima ritenevo in-
discutibili; sfuggo la compagnia di quelli che ancor le hanno e mi irrito al solo pen-
sarvi. Quanto sono debole e quanto devo ancor apprendere da Lei! Mi faccia da mae-
stro e da padre spirituale; mi compatisca e mi ami sempre».'™

In questo stato d’animo, nel mese di ottobre fece un viaggio in Italia. dove in-
contrd i chierici, di cui era stato assistente, ed i superiori di seminario, i quali si ral-
legrarono del fatto che avesse meno tempo per leggere e studiare. Negativamente im-
pressionato, scrisse il 31 ottobre da Briey:

«Ormai & trovato il rimedio: per essere cattolici non bisogna studiare. Tale & il con-
cetto di cattolicismo dei nostri superiori».'*

Il carteggio con Sabatier si chiude con un breve biglietto del 29 dicembre 1907, in
cui contraccambia gli auguri. Poi pit nulla: don Salza scompare dalla scena."*

Chierici e sacerdoti anche a Torino furono quindi coinvolti nella crisi modernista.
Abbiamo visto due casi emblematici, il chierico Levra ed il sacerdote don Salza, un
allievo ed un ex-allievo della Facolta teologica. Vien fatto di domandarci se i profes-
sori abbiano influito sul loro interesse e sulla loro adesione al movimento moderni-
sta, oppure ne siano restati indifferenti, o almeno non coinvolti.

Tra di loro c¢i fu una vittima illustre, il professore di Storia Ecclesiastica, il cano-
nico Giuseppe Piovano, privato della cattedra su richiesta di Roma. Quale fu il suo in-
flusso sui chierici? Stupisce infatti che nei carteggi dei modernisti piemontesi non
compaia mai il suo nome, neppure indirettamente. Meraviglia di pitt ancora che non
vi si accenni mai alle Facolta teologica e legale; a meno che si intendesse identificarle
con il seminario, oggetto di aspre critiche, sia sotto il profilo culturale che discipli-
nare. L’unico dato certo € costituito da alcuni nominativi suggeriti al Sabatier, come
possibili interlocutori e destinatari della corrispondenza e di pubblicazioni: si tratta
di Alessandro Grignolio, allora professore di Diritto naturale, suggerito da don Sal-
za: di Tommaso Alasia, dottore collegiato; di Luigi Piscetta, professore di Teologia
morale, e di Francesco Brielli, gia professore di Diritto canonico ed allora prefetto
della Basilica di Superga, indicati dal canonico Giovanni Grossi.'” Non ¢ possibile

™ Jvi, p. 155,

1 i, p. 156.

" Ivi, p. 157. Nella citata scheda personale € annotato: «Passato a nozze civili».

" Fonti e Documenti, 8, cit., pp. 19 nota 27 e 142ss. Il canonico aveva passato a Luisa Giu-
lio Benso, fondatrice a Torino della sezione femminile della Democrazia Cristiana, il volume
di don Brizio L'anima e Dio (Ivi, pp. 282ss). Bedeschi scrive: «E soprattutto meraviglia che al-
le cervellotiche analisi degli zelanti denunciatori sfuggano le esperienze mistiche del sacerdote
torinese Giovanni Grossi, consigliere fra I'altro con Buonaiuti di “sorella Maria™ confonda-
trice dell’eremo di Campello sul Clitunno ben noto alla Curia spoletina» (Fonti e Documenti,
9. pp. 12s). Candido Bona sui rapporti del Grossi con il movimento modernista esprime que-
sto prudente giudizio: «E difficile stabilire la natura dei rapporti del can. Grossi con quanti a

531



chiarire se costoro fossero segreti aderenti al modernismo, dato il diffuso fenomeno
del nicodemismo, o semplicemente interessati alle problematiche sollevate dal mo-
vimento o addirittura ignari destinatari di materiale «propagandistico».

Di due professori risulta con certezza I'interesse agli interrogativi sollevati dal
movimento modernistico: il professore di Ebraico, Giuseppe Giacomo Re — interes-
sato alle questioni bibliche dibattute — ed il professore di Storia Ecclesiastica, Giu-
seppe Piovano, molto attento alle nuove problematiche sociali ed alla nuova meto-
dologia storica.

Giuseppe Piovano ' era dottore collegiato in entrambe le Facolta. Nella Legale
a partire dal 1888 aveva insegnato successivamente Istituzioni di Diritto Canonico e
Diritto Pubblico Ecclesiastico. Dal 1889 era docente di Storia Ecclesiastica nella
Teologica. Sull’onda delle idee lanciate dalla Rerum Novarum del 1891 e dell’entu-
siasmo suscitato dalla stessa enciclica, nel 1894 aveva fondato a Torino 1’ Accade-
mia di Scienze Sociali. Aveva svolto un ruolo importante nella nascita e nello svi-
luppo della Democrazia cristiana torinese e dell’omonimo settimanale, poi diventa-
to quotidiano. Nel 1897 pubblico il Manuale sociale cristiano. Attorno al 1900 lascio

Torino nella prima decade del nuovo secolo, furono sospettati di modernismo. La sua appar-
tenenza all’Opera Bonomelli potrebbe fornire una pista di ricerca (...). Si deve affermare che
questi indizi, assai tenui, non hanno valore probativo» (C. BONA, Quasi una vita, 11, cit., pp.
253s). Nelle stesse pagine padre Bona fornisce interessanti informazioni biografiche sulla vi-
ta e sulla personalita del canonico Grossi: nato a Valenza, diocesi di Alessandria, il 17 no-
vembre 1842, fu ordinato sacerdote il 13 giugno 1866. Incardinato nella diocesi di Torino nel
1868, divenne nel 1889 prete teologo della Congregazione del Corpus Domini in Torino. In-
segnante di religione, direttore spirituale dal 1884 dell’Educatorio della Provvidenza, assi-
stente ecclesiastico dell’Opera Buona Stampa «fu membro attivissimo dell’ Opera Bonomel-
liana per I'assistenza degli emigrati all’estero, fece diversi viaggi in Germania, Svizzera e
Francia fra le colonie dei nostri italiani. Predicava e confessava anche in lingua tedesca». Ogni
domenica, nella chiesa del Corpus Domini, davanti ad un pubblico scelto, commentava il van-
gelo in francese. Era infatti predicatore di grido. «Tempra di asceta. vegetariano, franco e
scontroso da parer crudo aristocratico». «Le sue caratteristiche erano cosi pronunciate che
non passavano inosservate. Capelli bianchi spioventi fin quasi sulle spalle, viso affilato e ce-
reo, occhi ispirati. Per le vie della citta lo si vedeva sempre assorto, meditasse o tacesses.
Mori a Torino il 16 ottobre 1926.

" Giuseppe Piovano (1851-1934): nacque a Druent il 23 gennaio 1851 e mori a Torino il
3 aprile 1934. Ordinato sacerdote il 22 maggio e laureato in Teologia 1’8 luglio 1875; vicecu-
rato a Buttigliera d” Asti; dottore collegiato della Facolta teologica il 22 aprile 1884, professo-
re di Filosofia nel seminario di Chieri. Nel 1888 docente di Istituzioni di Diritto canonico e di
Diritto pubblico nella Facolta legale. Dal 1889 al 1911 ebbe la cattedra di Storia ecclesiastica
nella Facolta teologica. Bibliografia: Opere. Ermanno Dervieux al breve profilo biografico fa
seguire 40 titoli di pubblicazioni: quattro saggi sulla «Rivista internazionale di Scienze socia-
li» negli anni 1897, 1900, 1906, 1914; cinque sulla «Rassegna nazionale», dal 1909 al 1911;
ventidue sulla «Scuola Cattolica» dal 1909 al 1929; numerosi articoli sui giornali cattolici di To-
rino: «Il Corriere nazionale», «Il Corriere», «Il Momento». Tra i saggi piti significativi, oltre a
quelli citati nel testo: Lezioni di Diritto pubblico ecclesiastico, Chieri s.d.: Napoleone e il mo-
nopolio del pensiero, in «Studium» 1908: La R. Universita, il Clero di Torino e il gallicanesi-
mo, in «La Scuola Cattolica» LX (1927) 129; La Facolta Teologica, il Clero di Torino e il Gian-
senismo, in Arti della Accademia delle Scienze di Torino, 1928, vol. 64. M. 123-140; Il capita-
no Nicolo G. Alberto Diessbach S. 1., ivi, 1931, vol. 66. M. 199-211. Studi: E. DERVIEUX, [ miei
trovanti, Torino 1940; la voce curata da C. VALENTE in DSMCI, cit., I11/2; informazioni inte-
ressanti in S. SOAVE, Fermenti modernistici, cit.; A. ZUSSINI, Luigi Caissotti di Chiusano e il
monde cattolico dal 1896 al 1915, Torino 1965; C. BoNA (a cura di), Quasi una vita..., cit.

532



I’'impegno diretto nel movimento democratico-cristiano, probabilmente anche a cau-
sa delle aperte riserve manifestate dall’arcivescovo Richelmy.

Da quel momento prevalse il suo impegno di studioso, saggista e storico. Sulla
«Rivista Internazionale di Scienze Sociali», dal 1901 al 1906, pubblico alcuni saggi
sulla liberta d’insegnamento; collaboro, su questioni sociali e culturali, al quotidia-
no torinese «I1 Momento», fondato nel 1903. Nel campo della storia della Chiesa, sia
nell’insegnamento, sia negli studi, si avvalse, secondo i nuovi orientamenti storio-
grafici, del metodo critico basato sui documenti. Ne fanno testo gli Appunti del cor-
so di storia ecclesiastica svolto nell’anno accademico 1892-93. Nella introduzione ri-
vendicava la validita della critica storica, sull’esempio dei Bollandisti (egli si ispird
esplicitamente al libretto di padre Carlo de Smedt S.1., Principes de la critique
historigue), del Baronio, del Doellinger, dell'Hefelé. del Mansi. del Pastor e del-
I'Hergenroether, testo da lui adottato. Applico tale metodo in una serie di saggi de-
dicati alla discussa figura dell’ abate Félicité de Lamennais, pubblicati su «La Scuo-
la Cattolica» di Milano, dal luglio 1911 al maggio 1912, con il titolo La scuola la-
mennaisiana, poi raccolti in un volume con lo stesso titolo.

E in questo contesto che nella primavera del 1911 si inseri la seconda visita apo-
stolica (dopo quella dell’abate benedettino Mauro Serafini nel 1908), compiuta dal
vescovo di Piacenza, Giovanni Pelizzari, molto stimato da Pio X, cui segui 'allonta-
namento del Piovano dalla cattedra di Storia Ecclesiastica. Infatti il cardinal De Lai
il 24 agosto 1911 riferi al cardinal Richelmy sullesito della visita apostolica, chie-
dendo esplicitamente le dimissioni del docente di Storia Ecclesiastica:

«Son ben lieto di poter dire a Vostra Eminenza che nel complesso la S. Sede ¢ sod-
disfatta dello stato dei seminari torinesi. [...] Un provvedimento pero che si impone
& la mutazione del maestro di Storia Ecclesiastica, affine di dare all’insegnamento di
questa materia un indirizzo pitt educativo per la pieta e pel soprannaturale; cid che
non si verifica attualmente. Voglia quindi Vostra Eminenza avvertire il professore di
questa disciplina, canonico Giuseppe Piovano, di questo divisamento della S. Sede
ed esortarlo a dare senz’altro le sue dimissioni; giacché non & affatto sperabile n¢
presumibile che egli alla sua eta e coll’indirizzo di studi da lui seguito possa util-
mente piegarsi ed adottare il nuovo metodo di insegnamento».'

Appare chiaramente 1’oggetto della critica, cio il metodo dell’insegnamento, che
era storico-critico. Il Piovano esemplarmente ubbidi ad una ingiunzione che non ave-
va altro fondamento che I"allarme antimodernista e si limito a chiedere all’arcive-
scovo garanzie economiche, come il conservare l'alloggio in seminario: «Cid tutto
considerato, & poco quello che domando; tanto piu se si tiene conto delle circostan-
ze del mio allontanamento dalla cattedra. Eminenza si metta al mio posto. E que-
stione di giustizia e di dignita»." C’¢& da domandarsi se nel provvedimento discipli-
nare abbia avuto un peso la sua passata attivita nel movimento democratico-cristiano.
Pare lecito pensarlo, anche se 1'intenzione di Roma di promuoverlo vescovo di Luni-
Sarzana nel 1899 sembrerebbe se non altro attenuare tale capo d’accusa. E anche ve-
ro che soltanto in seguito ’appartenenza alla democrazia cristiana divenne titolo di
demerito.

Sulla base della documentazione non & assolutamente fondata I’ affermazione di

¥ AAT, 14.12.2: 8. Congregazione Concistoriale (1908-1923).
1 Jvi.

533



Sergio Soave che «i professori del seminario furono sospettati in blocco» e che 1’a-
bilita dell’arcivescovo riusci a limitare i danni al solo caso Piovano «contro i propo-
siti romani di un allontanamento in blocco di molti professori del seminario medesi-
mo»."! A questa interpretazione indebitamente estensiva ed oggettivamente anche
fuorviante, fatta propria da Lorenzo Bedeschi '™ e da altri, Iautore fu probabilmente
indotto da un’errata interpretazione di una lettera del cardinal Richelmy del 6 aprile
1911 al cardinal De Lai, prefetto del S. Ufficio. in cui si difendevano il rettore del se-
minario don Frola ed il professore di seminario, nonché segretario del vescovo, don
Marchisio, dai dubbi di modernismo (e ventilate rimozioni) espressi da Roma, nei lo-
ro confronti."™ Senonché non si trattava di Torino. ma di Ivrea, dove il Richelmy era
stato vescovo prima della promozione a Torino. Don Marchisio era un sacerdote del-
la diocesi torinese, che aveva seguito come segretario ad Ivrea il vescovo torinese
Matteo Filipello, successore dello stesso Richelmy. Tra I'altro questo caso conferma
la tendenza del Richelmy, alieno dagli estremismi, a minimizzare. anche davanti al-
la S. Sede, le accuse di modernismo.

Tenendo conto di quanto accadde attorno agli articoli del Piovano pubblicati dal-
la rivista milanese, il Bedeschi avanza il sospetto che il vero bersaglio non fosse il
professore torinese, ma «La Scuola Cattolica» ed addirittura I’ arcivescovo di Milano,
il cardinal Ferrari, inviso agli antimodernisti, anche per aver richiesto il trasferimen-
to del padre gesuita Mattiussi.” Se il Bedeschi intende dire che la rimozione del Pio-
vano fu un semplice pretesto per colpire altri, i documenti a disposizione non sem-
brano suffragare una simile supposizione, tanto pitt che il Piovano inizid la serie di
contributi sul prete francese nei mesi di luglio-agosto, dopo la visita apostolica. quan-
do ormai I’allontanamento del professore era gia stato verisimilmente deciso. E pos-
sibile invece concordare, se gli articoli sono considerati I'occasione od anche il pre-
testo per colpire la rivista della Facolta teologica milanese e lo stesso arcivescovo di
Milano, anche perché le accuse provenivano dall’ambiente milanese. Ma intanto il
bersaglio fu innanzitutto lo stesso Piovano, che si difese egregiamente e dignitosa-
mente, sia nella corrispondenza con il cardinal De Lai sia sulla stessa rivista, addu-
cendo argomenti, mentre gli avversari sollevavano soltanto polemiche pretestuose.
Accusato di fare I’apologia di un apostata, respinse I"accusa' in una lettera al car-
dinal De Lai il 20 marzo 1912:

«Ho cercato poi di attenuare la colpa del Lamennais con recare le circostanze atte-
nuanti ricavate dalla sua corrispondenza e dai suoi scritti. Esse poi consistono in
questo che nel periodo di lotta, cioé dal 1832 al 1834, il povero prete non era com-
pos sui, le sue facolta mentali erano perturbate. [...] Son prete cattolico. né moder-
nista, né ipercritico, né ribelle».

E su «La Scuola Cattolica» del marzo 1912 scriveva un’autodifesa:

«Quanto al metodo, cui studio di attenermi nella trattazione di temi storici, io "ap-
presi da un libretto, piccolo di mole ma di grande valore, intitolato: Principes de la

¥1'S. SoAVE, Fermenti modernistici, cit., p. 254 e nota.

'** Fonti e Documenti, 9, Urbino 1980, p. 100. Segretario del vescovo di Ivrea, Filipello, era
lo stesso teologo Marchisio.

Y AAT, 14.12.2: Sant'Ufficio.

¥ Fonti e Documenti, 9, cit., pp. 99ss.

¥ Ivi, p. 133 e nota. L’accusa era stata lanciata dalla «Unita Cattolica» i1 20 marzo 1912.

534



critique historigue. Autore del prezioso libretto € il compianto p. Carlo de Smedt, de-

cano dei Bollandisti, onore e vanto della Compagnia di Gesu.

E il metodo che fu raccomandato da Leone XIII, il quale, nella lettera su Gli studi

storici (18 agosto 1883) ai cardinali De Luca, Pitra ed Hergenroether, inculcava que-

sta regola: “A questo gli scrittori pongano ben mente, essere primaria legge della
storia, non osar dir nulla di falso, né tacere nulla di vero; che niun sospetto appaia
nello scrivere di favore. niuno di odio”. [...] Questo metodo seguirono scrupolosa-
mente i Cardinali Baronio e Pallavicino: frutto di questo metodo ¢ il “monumentum
aere perennius” del prof. Pastor, vo’ dire la sua Storia dei Papi. La storia della Chie-
sa scritta con siffatto metodo onora la religione; fatta con altri metodi, sotto pretesto

di non scemare 1'autorita e la dignita dei ministri di Gesu Cristo, attira la taccia di

malafede o di ignoranza, taccia accompagnata e seguita dal disprezzo»."™

L’elogio dei gesuiti bollandisti ed il richiamo a Leone XIII erano ben motivati e
voluti, in quanto tra i suoi avversari pitt accaniti ¢’erano i gesuiti ed i sedicenti di-
fensori del papa.

Il canonico Piovano continud la sua attivita nella Facolta legale, di cui fu anche
preside. Come storico, intervenne ancora negli anni "20 in un dibattito storiografico
concernente il giansenismo dell’antica Facolta teologica di Torino. Il dibattito-pole-
mica fu innescato dalla introduzione del gesuita padre Enrico Rosa alla biografia del-
I’abate Brunone Lanteri scritta dall’oblato Tommaso Piatti: I/ serve di Dio Brunone
Lanteri, apostolo di Torino, fondatore degli Oblai di M. V. Introduzione di P. E. Ro-
sa, Torino 1926: tanto il Piatti quanto il Rosa accusavano tanta parte del clero pie-
montese e |'insegnamento universitario di giansenismo e di tendenze antipapali. Il
Piovano volle contestare le accuse in una serie di articoli sul «Corriere» di Torino e
su «La Scuola Cattolica», a loro volta ribadite dal Piatti sullo stesso quotidiano tori-
nese e dal Rosa su «La Civiltd Cattolica». La polemica ebbe il merito di suscitare
I"interesse di alcuni studiosi nei confronti del giansenismo italiano: Arturo Carlo Je-
molo, Pietro Savio, Francesco Ruffini ed Ernesto Codignola. Un apporto determi-
nante e chiarificatore fu poi offerto dalle pazienti e sistematiche ricerche documen-
tarie e testuali di don Pietro Stella: le critiche del Piatti e del Rosa non erano del tut-
to infondate; erano perd troppo generiche ed indebitamente estensive; necessitavano
pertanto di puntualizzazioni di termini ¢ di contenuti, di luogo e di tempo.'”

8. Discipline, professori e testi. Dottori collegiati della Facolta teologica

Si ritiene opportuno presentare a questo punto un quadro d’insieme delle disci-
pline teologiche e della successione, con alcune lacune ed incertezze, dei rispettivi
docenti nel sessantennio circa di attivita didattica della Facolta teologica.

Teologia speculativa:'*

Angelo Serafino (1874-1881): Agostino Richelmy (1881-1882), supplente di Se-
rafino; Pietro Peyretti (1882-1892), supplente di Serafino nel 1882-1883, titolare

e Jvi, pp. 133-139.

17 Sulla questione e relativa bibliografia vedi G. TUNINETTI, Lorenzo Gastaldi, 1, p. 29 no-
ta 85.

'8 Angelo Serafino (1802-1887): nacque ad Albugnano il 15 luglio 1802 e mori a Torino il
26 gennaio 1887; laureato in Teologia a Torino il 22 aprile 1825 (esame privato) ed ordinato sa-
cerdote il 25 maggio dello stesso anno: dottore collegiato della Facolta teologica, dal 1833 fu
supplente del prof. Dionigi Pasio e dal 1835 fu titolare di Teologia speculativa: negli anni 1845-
46 pubblico a Torino le Praelectiones theologicae in 4 voll.; lascio 'insegnamento nel 1881.

535



dal 1886; Giovanni Banchio (1892-1912), titolare dal 1898: Domenico Bues (1912-
1932), titolare dal 1914.

Come gia & stato detto, con la seconda generazione di docenti invalse 1'uso del
manuale nelle varie discipline teologiche. Prima invece i docenti usavano ordinaria-
mente i loro testi. Ad esempio Angelo Serafino nel 1845 aveva pubblicato le Prae-
lectiones theologicae: ultima edizione nel 1865. Nulla & stato lasciato dal Peyretti e
dal Bues. Banchio, a conclusione del suo insegnamento, diffuse nel 1912 il testo li-
tografato De divina Christi gratia. In Summam theologicam commentaria. Risulta
che lo stesso Banchio nell’anno scolastico 1898-99, con la Summa Theologiae, voluta
dalla S. Sede, usava il testo di Alberto Knoll da Bolzano: ™ resta da precisare se si
trattava delle Institutiones theologiae theoreticae seu dogmatico-polemicae, la cui
7" edizione era uscita a Torino nel 1883, oppure del Compendium del 1863. 11 testo nel
1910-11 erano invece le Praelectiones scholastico-dogmaticae di Orazio Mazzel-
la."® Nel 1924, I’arcivescovo Giuseppe Gamba impose il Tanquerey,"' il manuale che
dal 1894 andava per la maggiore: si pensi che nel 1942 raggiunse la 25* edizione.

Pertanto i successori del Serafino non furono molto creativi e ricorsero a manuali
non certamente eccelsi: d”altronde la produzione teologica in Italia non offriva molto.

Sacramentaria: '

Giovanni Francesco Molinari (1874-1893); Giovanni B. Verlucea (1893-1904);
Giocondo Fino (1904-1907); Giuseppe Falletti (1907-1915); Luigi Benna (1915-
1924); Domenico Bues (1924-1932).

Agostino Richelmy: vedi nota 39. Pietro Peyretti (1821-1892): nacque ad Osasio nel 1821 e
mori a Torino nel 1892 ordinato sacerdote il 17 maggio 1845, laureato in Teologia nel 1849;
dottore collegiato nel 1852; docente di Teologia nel seminario di Chieri, professore di Teologia
speculativa nella Facolta teologica dal 1882 (ordinario dal 1886) al 1892, Gievanni Banchio
(1853-1912): nacque a Cavour il 6 dicembre 1853 e mori a Torino I'8 luglio 1912; ordinato sa-
cerdote il 12 giugno e laureato in Teologia il 14 giugno 1881: dottore collegiato il 16 maggio
1888. Domenico Bues (1869-1945): nacque a Villafranca Piemonte il 1° luglio 1869 e mori a
Torino il 15 gennaio 1945; laureato in Teologia I8 luglio 1889 ed ordinato sacerdote il 3 gen-
naio 1892, fu aggregato al Collegio teologico il 9 maggio 1905; docente di Filosofia nel semi-
nario di Chieri dal 1892; dal 1902 docente di Teologia dogmatica, Sacra Scrittura e Storia Ec-
clesiastica nel seminario del Regio Parco: dal 1912 professore di Teologia speculativa nella
Facolta teologica e dal 1924 anche di Sacramentaria.

Bibliografia: 1. M. ViGo, Elogio funebre del Teol. Coll. Pietro Peyretti canonico Cantore
della Metropolitana, professore nel seminario di Torino, Torino 1892,

"** Alberto Knoll da Bolzano (1796-1863): teologo, predicatore cappuccino della provincia
del Tirolo. Frutto di 24 anni di insegnamento a Merano furono le Institutiones theologiae dog-
maticae generalis seu fundamentalis, Innsbruck 1852; 2° ed. a Torino nel 1861; pin volte ri-
stampata; riveduta da E. Morandi, Torino 1892; 5* ed.. ivi, nel 1904. Seguirono le ampie Insti-
tutiones theologiae theoreticae seu dogmatico-polemicae, 6 voll., Torino 1853-1859, 7° ed. nel
1883: ridotte in Compendium, in 2 voll., dallo stesso autore; pilt volte ristampata e nel 1892 ri-
veduta da E. Morandi,

" Orazio Mazzella (1860-1939): teologo, arcivescovo di Taranto.

"“! Alphonse Alfred Tanquerey (1854-1932): teologo sulpiziano; la sua opera principale eb-
be una grande fortuna editoriale, con una 25* edizione nel 1942: Synopsis Theologiae dogma-
ticae, 3 voll., Parigi-Roma 1894-1896.

'* Giovanni Francesco Molinari (1816-1893): nacque a Corio Canavese il 1° ottobre 1816
e mori a Torino il 12 settembre 1893; laureato in Teologia il 7 giugno 1839; ordinato sacerdo-
te il 13 giugno 1840; dottore collegiato il 24 aprile 1845; tenne la cattedra di Sacramentaria dal
1874 al 1893: pubblico i corsi di Sacramentaria in genere e sui sacramenti in specie. Giovanni

536



Soltanto il primo, Molinari, pubblico dal 1864 al 1899 trattati sui sacramenti in
genere ed in ispecie, ad esempio le Praelectiones de Sacramentis in genere. De Bap-
tismo et de Confirmatione, adottato ancora da Giovanni Verlucca nel 1898-99. Inve-
ce il Falletti nel 1910-11 usava la Summa Theologiae ed il testo di Orazio Mazzella.
Dal 1924 fu adottato il Tanquerey.

Teologia morale: '

Felice Parato (1874-1882); Giovanni B. Verlucca (1882-1884); Agostino Ri-
chelmy (1884-1886); Bartolomeo Roetti (1886-1887): Luigi Piscetta (1887-1925);
Antonio Molinari (1926-1932).

Battista Verlucca (1847-1907): nacque a Lanzo il 1° gennaio 1847 e mori a Torino i1 9 gennaio
1907; ordinato sacerdote il 20 luglio 1870; laureato in Teologia nella Facolta universitaria 1’11
agosto 1873: dottore collegiato il 2 maggio 1877; ripetitore di Morale e vicedirettore nel Con-
vitto Ecclesiastico della Consolata nel 1876; nel 1882 sostituisce sulla cattedra di Teologia mo-
rale nella Facolta teologica Felice Parato, ritiratosi per motivi di salute; dal 1893 al 1904 pro-
fessore di Sacramentaria. Giocondo Fino (1867-1950): nacque a Torino il 3 maggio 1867 e vi
mori il 19 aprile 1950; laureato in Teologia il 18 marzo 1889, ordinato sacerdote il 13 novem-
bre 1889: dottore collegiato il 5 giugno 1893; canonico della Congregazione del Corpus Do-
mini; dal 1902 al 1904 docente sulla nuova cattedra di Introduzione alla Sacra Scrittura e dal
1904 al 1908 di Sacramentaria. Giuseppe Falletti (1860-1915): nacque a Pertusio Canavese il
14 novembre 1860 e mori a Torino il 28 maggio 1915; ordinato sacerdote il 10 maggio 1883; vi-
ceparroco a S. Giulia in Torino; laureato in Teologia il 22 giugno 1888; docente nel seminario
di Chieri dal 1886 al 1891: dottore collegiato nella Facolta teologica il 5 giugno 1893; docen-
te di Teologia dogmatica nel seminario del Regio Parco; docente di Teologia fondamentale dal
1902 al 1913 e dal 1907 al 1915 di Sacranrentaria nella Facolta teologica; canonico nella Con-
gregazione di S. Lorenzo. Luigi Benna (1872-1944): nacque a Montaldo Torinese il 7 agosto
1872 e mori a Torino il 10 dicembre 1944; ordinato sacerdote 1’8 giugno 1895; laureato in Teo-
logia il 2 luglio 1895 e in utroque jure il 12 luglio 1897:; dottore collegiato nella Facolta teolo-
aica il 25 maggio 1905; docente di Storia ecclesiastica e di Istituzioni bibliche nel seminario del
Regio Parco: nella Facolta teologica insegno successivamente: Storia ecclesiastica dal 1913 al
1916, Sacramentaria dal 1915 al 1924, Sacra Scrittura dal 1924 al 1932; fu anche docente di
Ebraico e Greco biblico; canonico Teologo e Prevosto della cattedrale; Vicario Capitolare dal
1929 al 1931.

Bibliografia: L. BENNA, S. Massimo di Torino, in «Rivista Diocesana Torinese» (1934) 47-
50.62-67.102-109.121-124; C. CASTRALE, /i sacerdote canonico Giuseppe Falletii, Teol. Coll.
Prof. nel Seminario Metropolitano, in occasione del funerale di Trigesima nella Chiesa della
Confraternita di San Rocco il 30 giugno 1913, Torino s.d. (ma 1915): A. VAUDAGNOTTI, Mons.
can. Prof. Luigi Benna prevosto del Capitolo metropolitano, Torino 1945; Ip., Nel solenne fu-
nerale di trigesima celebrato nel duomo di Torino il 18 gennaio 1945 per 'anima di mons.
Luigi Benna. Torino 1945.

' Felice Parato (1792-1883): nacque a Sommariva Bosco il 28 settembre 1792 e mori a To-
rino il 6 febbraio 1883; nipote del noto moralista Antonio Alasia, si laureo in Teologia a Tori-
no il 25 aprile 1817 (esame privato); dottore collegiato dal 27 aprile 1820: chiamato alla diffi-
cile successione di Gian Maria Dettori, tenne la cattedra di Teologia morale dal 1829 al 1882.
Bartolomeo Roetti (1823-1894): nacque a Cavour il 17 maggio 1823 e mori a Torino il 9 mag-
gio 1894; laureato in Teologia il 26 aprile 1845 nell’universita di Torino e ordinato sacerdote il
28 marzo 1846; allievo del Guala e del Cafasso al Convitto Ecclesiastico di S. Francesco; vi-
ceparroco a S. Francesco al Campo e poi a S. Andrea in Bra: rettore del Convitto Ecclesiastico
della Consolata dal 1873 al 1880: nominato dal cardinal Alimonda, arcivescovo di Torino dal
1883, professore di Teologia morale nella Facolta teologica: vicario generale della diocesi; nel
1891 quarto successore del Cottolengo. Luigi Piscetta (1858-1925): nacque a Comignano (No-
vara) il 12 febbraio 1858 e mori a Torino 1'8 ottobre 1925; professione perpetua nella congre-
gazione salesiana il 26 settembre 1877; ordinato sacerdote il 18 settembre 1880; laureato in Teo-

537



Negli anni *80 si verifico a Torino ed in Piemonte il passaggio dalla teologia mo-
rale moderatamente rigorista e probabiliorista alla teologia benignista e probabili-
sta, ispirantesi, pit 0 meno liberamente, a S. Alfonso: la prima impersonata dal Pa-
rato, la seconda dal Piscetta. Con Antonio Molinari, tomista, si passo all’equiproba-
bilismo alfonsiano.

Luigi Piscetta fu indubbiamente tra i docenti piu significativi della terza genera-
zione della Facolta. Al suo nome ¢ legato un fortunato manuale di teologia morale,
poi continuato ed aggiornato da un suo confratello salesiano, Andrea Gennaro: Theo-
logiae Moralis Elementa, 4 voll., Augustae Taurinorum 1900-1903; ebbe altre tre
edizioni negli anni 1904-1907, nel 1908 e nel 1913. La prima edizione del Piscetta-
Gennaro & del 1922-1932; la sesta ed ultima & del 1949-1955. Pur avendo frequenta-
to la Facolta teologica, quando sulla cattedra di Teologia morale sedeva Felice Para-
to, esponente della vecchia scuola piemontese probabiliorista, nel suo manuale il Pi-
scetta insegnava la Teologia morale benignista e probabilista, che era pure professata
al Convitto della Consolata, prima da mons. Giovanni Battista Bertagna, verso il qua-
le il Piscetta nutriva una grande ammirazione, poi da mons. Costanzo Castrale. Con
il Bertagna egli puo essere considerato il definitivo traghettatore del clero torinese
dalla sponda probabiliorista a quella probabilista.

Il successore, Antonio Molinari, nei primi anni adotto il testo del Piscetta, poi
passo alla Theologia Moralis di J. Aertnys e C. Damen, equiprobabilista, in una po-
sizione mediana tra il Parato e il Piscetta.

Sacra Scrittura;"™

Vittore Testa (1874-1878); Augusto Berta (1878-1902): Stefano Ronco (1902-
1924); Luigi Benna (1924-1932).

logia a Torino il 20 marzo 1880, dottore collegiato nella Facolta teologica il 23 aprile 1885; nel
1885 docente di Istituzioni di Diritto canonico ¢ di Diritto pubblico ecclesiastico nella Facolta
legale: dal 1887 al 1925 professore di Teologia morale nella Facolta teologica. Antonio Moli-
nari (1874-1942): nacque a Rocca Canavese il 3 ottobre 1874 e mori a Torino il 14 marzo 1942;
ordinato sacerdote il 4 giugno 1898, laureato in Teologia il 28 dicembre 1908 a Torino ed in Fi-
losofia a Roma; docente di Filosofia nel seminario di Chieri dal 1911 al 1926 e di Teologia
morale nella Facolta teologica dal 1926 al 1932,

Bibliografia: P. GASTALDL, Trigesima del P. della Piccola Casa della Divina Provvidenza,
mons. Bartolomeo Roetti. Orazione funebre, Torino 1894; L. PIsCETTA, Theologiae Moralis
Elementa, 1V voll., Ex Officina Salesiana, Augustae Taurinorum 1900-1903; 2* ed. nel 1904-
1907; 3" ed. nel 1908; 4" ed. nel 1913; F. RINALDI, Sac. Prof. Luigi Piscetta. Torino 1925; E. Va-
LENTINI, Due maestri di morale: 1l teol. Luigi Piscetta ¢ il dott. D. Andrea Gennaro, in «Sale-
sianum» XXHI(1961), n. 1. pp. 136-148: M. PERINO-BERT, /] can. prof. Antonio Molinari, To-
rino 1942; Un grave lutto per la Diocesi e per la Chiesa: la morte del can. Prof. Antonio
Molinari, in «Il Nuovo Seminario di Torino» (1942) n. 3, pp. 61-63: G. CAPELLO. Un grande
maestro: il prof. Antonio Molinari. in «Dove la Madonna pellegrina attende» 17 (1967), n. 1.

" Vittore Testa: vedi nota 31. Augusto Berta (1823-1902): nacque a S. Maurizio Canavese
il 26 maggio 1823 e mori a Torino il 26 giugno 1902; laureato in Teologia il 2 maggio 1844 nel-
I'universita di Torino, ordinato sacerdote il 10 dicembre 1845, dottore collegiato della Facolta
teologica il 12 agosto 1846: canonico della Congregazione di S. Lorenzo; assistente ecclesia-
stico delle Unioni Operaie Cattoliche e grande animatore con il teologo Leonardo Murialdo del
movimento cattolico a Torino; professore di S. Scrittura nella Facolta teologica dal 1878 al
1902; con lui si spegneva I"ultimo dottore collegiato dell’antica facolta universitaria. Stefano
Ronce (1862-1930): nacque a Chieri il 21 novembre 1862 ¢ mori a Torino '8 novembre 1930);
ordinato sacerdote il 30 maggio 1885, laureato in Teologia il 26 giugno 1885, dottore collegia-
to il 30 maggio 1888 nella Facolta teologica insegnd Teologia fondamentale dal 1893 al 1902,

538



Buon orientalista fu il Testa, di cui gia si & detto scrivendo del primo Collegio
dei dottori. Ronco e Benna non lasciarono testi litografati o pubblicazioni. Non cosi
il Berta, che invece lascid le sue lezioni litografate e pubblico nel 1888, presso G.
Speirani. I quattro Evangeli. Di Sacra Scrittura si occupo il docente di Ebraico, Giu-
seppe Giacomo Re, sulle pagine della rivista «Archivio di Letteratura Biblica».

Il Ronco e il Benna ricorsero al manuale di Karl J. R. Cornely: Compendium in-
troductionis; il secondo, oltre a fare le dispense, adotto pure, dopo il 1924, per volere
dell’arcivescovo Gamba, Simon-Prado, Praelectiones biblicae ad usum scholarum.

Storia Ecclesiastica:'®

Francesco Barone (1874-1882); Antonio Paschetta (1882-1884): Luigi Piscetta
(1884-1885): Matteo Filipello (1885-1888); Giuseppe Piovano (1889-1911); Luigi
Benna (1911-19247); Attilio Vaudagnotti, ordinario dal 1924 al 1932.

Il Barone ed il Piovano sono stati tra i docenti piu significativi non soltanto di
Storia Ecclesiastica, ma della Facolta teologica nel suo insieme. Il Barone aderi al ro-
sminianesimo. Del Piovano si & gia detto. Del Benna mette conto ricordare il saggio
su S. Massimo di Torino, pubblicato nel 1934, suo unico contributo alla ricerca sto-
rica; del Vaudagnotti conserva ancora una sua validita documentaria la biografia del-
I"arcivescovo di Torino: Il cardinale Agostino Richelmy, Torino 1926. Barone ¢ Pio-
vano dettavano le loro lezioni e non usavano manuali. Piovano tuttavia ne suggeri
due nel 1910-1911: J. Hergenroether, Storia universale della Chiesa: e Pighi, Insti-
tutiones historicae ecclesiasticae. Anche Vaudagnotti trattava gli argomenti secondo

Sacra Scrittura dal 1902 al 1924 ed Introduzione alla Sacra Scrittura dal 1904 al 1924.

Bibliografia: A. BONNET, Nelle solenni trigesimali esequie di mons. Augusto Berta... Com-
memorazione funebre. Torino 1902; il Berta pubblico litografate le sue lezioni di Sacra Scrit-
tura e diede alle stampe: / quattro Evangeli, Speirani e Figli, Torino 1888; Scelta di studi biblici
dei cingue libri mosaici ossia del Pentateuco; sunto di lezioni.... G. Speirani, Torino 1891.

s Francesco Barone (1813-1882): nacque a Torino il 16 giugno 1813; laureato in Teologia
all’universita torinese il 13 maggio 1835; ordinato sacerdote il 2 aprile 1836; dottore collegia-
to dal 1838, tenne la cattedra di Storia ecclesiastica dal 1848 al 1873 nella facolta teologica uni-
versitaria, e dal 1874 al 1882 nella facolta del seminario; mori a Torino il 30 luglio 1882, An-
tenio Paschetta: vedi nota 44. Matteo Filipello (1859-1939): nacque a Castelnuovo d’Asti il 12
aprile 1859: laureato in teologia a Torino il 5 luglio 1881, fu ordinato sacerdote da mons. Ga-
staldi il 28 ottobre 188 1; dottore collegiato il 30 aprile 1885: professore di Storia ecclesiasica
dal 1885 al 1888; curato di S. Francesco da Paola in Torino dal 1889; vescovo di Ivrea dal 1898
al 1939. Mori ad Ivrea il 26 gennaio 1939. Attilio Vaudagnorti (1889-1982): nacque a Torino il
14 giugno 1889 e vi mori il 29 giugno 1982: ordinato sacerdote il 29 giugno 1912; laureato in
Teologia il 10 maggio 1912. Fu presto (nel 19157) nominato dal cardinal Richelmy docente di
Storia Ecclesiastica di cui divenne ordinario nel 1924, anno in cui assunse anche I'insegna-
mento di Teologia fondamentale; dottore collegiato il 6 maggio 1921; dal 1939 al 1949 insegno
Teologia dogmatica nel seminario di Torino e dal 1949 al 1966 Patrologia nel seminario di Ri-
voli Torinese; dal 1940 al 1965 tenne, nella Facolta di magistero dell’universita di Torino, i
corsi quadriennali di Teologia.

Bibliografia: la voce Francesco Barone curata da F. Traniello nel Dizionario Biografico
degli Italiani: la voce Matteo Filipello curata da G. FARREL-VINAY in DSMCI, 111/, cit.; A,
VAUDAGNOTTL, [l cardinale Agostino Richelmy. Memorie biografiche e contributi alla storia
della Chiesa in Piemonte negli ultimi decenni, Torino 1926 (pil volte citata in questo lavoro co-
me fonte di notizie) € il suo migliore studio di storia della Chiesa; nell’agiografia, il Vaudagnotti
compose anche numerosi profili biografici. Il piu completo profilo del Vaudagnotti & quello
recente di O. FAvARO, Il Can. Mons. Attilio Vaudagnotti, in «Rivista Diocesana Torinese» LXIX
(1992) n. 6, giugno, pp. 769-784.

539



un suo disegno personale; ma consigliava come manuale L. Todesco, Corso di Storia
della Chiesa, Torino 1922-1929, '

Teologia fondamentale: '™

Giovanni Francesco Marengo (1874-1882); Agostino Richelmy (1882-1884);
Giovanni B. Verlucca (1884-1893), titolare dal 1886; Stefano Ronco (1893-1902). ti-
tolare dal 1898; Giuseppe Falletti (1902-1912); Antonio Bertolo (1912-1924): Atti-
lio Vaudagnotti (1924-1932), titolare dal 1929.

I1 Marengo, gia incaricato dal 1868 di Istituzioni Teologiche nella Facolta uni-
versitaria, aveva pubblicato a Torino nel 1865 Theologiae fundamentalis institutiones
e nel 1866 De locis theologicis et de Ecclesia (3* ed. nel 1895): testi adottati ancora
dai successori Ronco e Falletti. Il Vaudagnotti seguiva invece come testo, spiegandolo
ed ampliandolo, A. Tanquerey, De Religione, de Christo legato, de Ecclesia, de Fon-
tibus Revelationis, Parisiis 1925.

Istituzioni bibliche. Introduzione alla Sacra Scrittura (dal 1902):

Casimiro Banaudi (1874-1890); G. Battista Verlucca (1890-1893): Giocondo
Fino (1902-1904); Stefano Ronco (1904-1924); Luigi Benna (1924-1932).

I1 Banaudi era stato incaricato di tale disciplina gia dagli anni "40 nella Facolta
universitaria ed aveva pubblicato le Institutiones biblicae a Torino nel 1846 (2* ed. nel
1874).

Lingua ebraica:

Antonio Paschetta, Giuseppe Giacomo Re (1887-1911), Domenico Bues, Luigi
Benna.

Nel 1910-11 era usata la grammatica del Pizzi; ¢’era anche un corso di Lingua
greca sul Nuovo Testamento.

Greco biblico:
Luigi Benna.

Diritto Canonico:'®
Luigi De Alexandris (1924-1932), titolare dal 1929,

" Devo alcune significative informazioni sull’ultimo decennio della facolta a mons. Pietro
Caramello, ex-allievo della stessa facolta.

"7 Francesco Marengo (1811-1882): nacque a Carmagnola il 9 novembre 1811 e mori a
Torino il 26 marzo 1882; laureato in Teologia il 14 maggio 1834 e ordinato sacerdote il 24
maggio dello stesso anno. Antonio Bertolo (1872-1959): nacque a Caselette il 12 novembre
1872 e mori a Torino il 29 gennaio 1959; ordinato sacerdote il 30 maggio 1896, laureato in
Teologia il 30 giugno 1896 docente di Teologia fondamentale dal 1912 al 1924. Artilio Vau-
dagnotti: sono da segnalare nove titoli dei Quaderni apologetici, pubblicati presso la LICE di
Torino dal 1934 al 1940, ed il Corso quadriennale di Teologia fondamentale e dogmatrica.

Bibliografia: A. VAUDAGNOTTL, Il can. Prof. Antonio Bertolo, in «Dove la Madonna pelle-
grina attende» IX (1959), n. 3, p. 18.

" Luigi De Alexandris (1871-1940): nacque a Torino il 13 febbraio 1871 e vi mori i1 28
agosto 1940. Ordinato sacerdote il 20 maggio 1894, laureato in Teologia il 5 luglio ed in utro-
que jure il 14 luglio 1896; dottore collegiato nella Facolta legale nel settembre 1899. Nel 1903
docente di Istituzioni di Diritto canonico nella stessa facolta. Dal 1924 docente di Diritto ca-
nonico nella Facolta teologica.

540



Eloguenza:

p. Giovanni Morino (1899-1901), p. Giuseppe d’Isengard (1901-1910), Eugenio
Mascarelli, Antonio Bertolo, Attilio Vaudagnotti, Bartolomeo Chiaudano.

Nel 1910-11 il testo era il Corso di Sacra Eloquenza del Geronimi.

Altre discipline, con carattere pil pastorale, quindi pii richieste dal seminario
che dalla Facolta teologica. erano la Teologia Pastorale (dal 1907) con il manuale
del Frassineti: Il parroco novello: la Sacra Liturgia (dal 1907) con il Manuale per lo
studio della S. Liturgia del Veneroni; la Didattica Catechistica (dal 1911) con I'inse-
gnamento ed il manuale di Candido Chiorra; Elementi di Sociologia, corso tenuto
da Domenico Bues; Arte Sacra con il Manuale d’Arte Sacra del Lepore, insegnata da
don Adolfo Barberis, dal 1910.

Infine. s"impone un accenno alle personalita culturalmente pil significative del
Collegio teologico. che non ebbero incarichi di insegnamento nella Facolta, ma che
parteciparono con impegno alla sua attivita. Si tratta di religiosi, quasi ad indicare un
altro aspetto di continuita con I'antica Facolta universitaria, nella quale, specialmente
nei primi quattro secoli con Domenicani e Francescani in prima fila, essi avevano
svolto un ruolo determinante. Sono indicati secondo I’ordine cronologico di aggre-
gazione: Giuseppe Buroni, prete della Missione, nel 1874; Cesare Tondini de’ Qua-
renghi, barnabita, nel 1880; Marco Sales e Stefano Vallaro, domenicani, lettori di
Teologia nello Studium di Chieri, nel 1905; Celestino Gennaro e Francesco Macco-
no, Minori Osservanti, lettori di Teologia nello studentato di S. Antonio in Torino, nel
1921; Alessio Barberis e Giacomo Mezzacasa, salesiani, nel 1926.' Con I"eccezio-
ne di padre Tondini, impegnato fuori Torino, in vari paesi europei, tutti gli altri pre-
sero parte alla vita della Facolta, con la presenza nelle riunioni del Collegio e nelle
commissioni di esame. Di padre Tondini e di padre Buroni gia si ¢ detto in altro con-
testo. I padri domenicani Sales e Vallaro '™ furono tra i protagonisti della ripresa teo-
logica dei Domenicani a Torino e lettori nello Studium di Chieri. Il primo passato nel
1909 all’ Angelicum di Roma e poi a Friburgo, & considerato I'iniziatore della scuo-
la di esegesi biblica domenicana di Torino, continuata dai padri Giuseppe Girotti,

' AAT, 12.16/6.26.15.14: Esami pubblici.

™ Marco Sales o.p. (1877-1936): nacque a Sommariva Bosco il 2 ottobre 1877 e mori a Ro-
ma il 7 giugno 1936 lettore in Teologia nel 1899, ordinato sacerdote nel 1900 il 27 aprile
1905 aggregato al Collegio teologico di Torino. con la migliore votazione nella storia delle ag-
gregazioni della facolta. Dal 1909 al 1911 insegnd all’Angelicum di Roma; nel 1911 fu insignito
dal P. M. Generale del grado di Maestro in Teologia: passo quindi a Friburgo ad insegnare Teo-
logia dogmatica. Nel 1925 fu nominato da Pio XI Maestro del Sacro Palazzo Apostolico; con-
sultore di varie congregazioni romane. Pubblico diverse opere di divulgazione biblica. 11 suo la-
voro pill importante: La Sacra Bibbia commentata, testo latino della Volgata e versione italia-
na, LICE, Torino 1911-1935. Stefano Vallaro o.p. (1871-1951): nacque a Trino Vercellese nel
1871 e mori a Torino il 9 febbraio 1951. Compi gli studi nello Studiwm di Chieri; il 3 maggio
1905 fu aggregato al Collegio teologico di Torino, alla cui attivita partecipd assiduamente. Nel
1906 gli fu conferito il grado di Maestro in Teologia. Fino al 1946 insegn0 nello Studium do-
menicano Filosofia, Teologia dogmatica e soprattutto Teologia morale.

Bibliografia: S. VALLARO, I Domenicani in un documento antico dell' Universita di Torino,
in «Archivum Fratrum Praedicatorum», vol. VI, 1936, pp. 39-88: Ip, / professori domenicani
nell Universita di Torino, ivi, vol. VI, pp. 134-190; Ip., P. Marco Sales o.p. Maestro del Sacro
Palazzo Apostolico, in «La Stella di S. Domenico», Anno XXXIL, n. 6, giugno 1936, XIV: A.
GUARIENTL, E scomparso padre Vallaro: 9 febbraio 1951, in «La Stella di 8. Domenico», Anno
XLVII, n. 3, marzo 1951.

541



Giuseppe Vittonatto e Mauro Laconi. Padre Sales pubblico presso la LICE di Torino,
dal 1911 al 1934, La S. Bibbia commentata. Padre Vallaro, proclamato dal suo Ordi-
ne nel 1906 Maestro in Teologia, pur impegnato nello Studium come docente di filo-
sofia, di dogmatica e di teologia morale, fu tra i dottori piu assidui alla vita della Fa-
colta. Augusto Del Noce e Rocco Buttiglione, richiamandosi ad alcuni articoli pub-
blicati nel primo dopoguerra su «Angelicum», recentemente hanno sottolineato
I"importanza e I"influsso esercitato dalla sua impostazione aperta del tomismo." I pa-
dri Celestino Gennaro e Francesco Maccono erano Lettori di Teologia nello studen-
tato di S. Antonio in Torino. Don Giacomo Mezzacasa,'” allievo di padre Lagrange
a Gerusalemme, aveva conseguito a Roma, primo italiano, nel 1909, la laurea in
Scienze bibliche, impegnandosi in una intensa produzione scientifica e divulgativa. In
particolare prese parte a due notevoli iniziative: la versione della Bibbia dalla Volga-
ta, promossa da Benedetto XV e pubblicata dalla Salani; e la versione della Bibbia dai
testi originali a cura del Pontificio Istituto Biblico.

9. Ilaureati in Teologia dal 1874 al 1932

Le prime lauree furono conferite gia nel 1874, in quanto I'arcivescovo aveva ot-
tenuto dalla Santa Sede il riconoscimento dei corsi e degli esami degli anni prece-
denti, anche perché la soppressione nell universita era stata decretata soltanto nel
1873. 11 primo laureato fu, il 6 luglio 1874, il diacono racconigese Antonio Paschet-
ta, poi professore della Facolta. Nel luglio del 1932 furono conferite le ultime lauree,
in seguito alla costituzione Deus Scientiarum Dominus del 1931, che stabiliva la
riforma delle facolta teologiche. L'ultimo laureato, I'8 luglio 1932, fu il sacerdote
vercellese Mario Palestro.

In totale i laureati furono 1480; diocesani di Torino 900; extradiocesani 580; con
una media annuale di 25. Negli uni e negli altri sono compresi i religiosi, in gran par-
te salesiani, a partire in particolare dal 1904, e soprattutto nel dopoguerra.™ I dioce-
sani di Torino erano soprattutto chierici del seminario e pochi erano i sacerdoti; gli
extradiocesani, anche religiosi, erano in grande maggioranza sacerdoti. I sacerdoti
non frequentavano i corsi, ma sostenevano gli esami annuali, detti privati, che era
possibile affrontare in un periodo di tempo anche inferiore al quadriennio o al quin-
quennio. Le diocesi pill rappresentate erano quelle piemontesi; non mancavano dio-
cesi liguri, lombarde ed emiliane, e di altre regioni italiane.

"' R. BUTTIGLIONE, Augusto Del Noce. Biografia di un pensiero. Piemme. Casale Mon-
ferrato 1991, p. 21; Aa.Vv., La Filosofia di Carlo Mazzantini, Edizioni Studium, Roma 19835,
p- 52.

" Giacomo Mezzacasa (1887-1955), salesiano. Nacque nella Valle Agordina nel settembre
1887 e mori a Torino I'8 febbraio 1955. Per dieci anni in Palestina, fu allievo del padre Lagrange
nell’Ecole Biblique de Jérusalem. Nel 1909 la Pontificia Commissione biblica gli conferi la lau-
rea in Scienze Bibliche, primo italiano a conseguire tale titolo. Fu docente di Sacra Scrittura nel-
lo Studentato Internazionale Salesiano (poi Ateneo Salesiano) prima a Foglizzo, poi a Torino,
dal 1913 al 1955. 11 3 luglio 1926 fu aggregato per acclamazione al Collegio teologico di Tori-
no. Le sue pubblicazioni, che seppero conciliare scientificita e divulgazione, furono molto nu-
METOSsE.

Bibliografia: Ricordo di D. Giacomo Mezzacasa, in «Salesianum» XVII (1955), gennaio-
febbraio, n. 1; in appendice sono riportati i titoli delle pubblicazioni.

'™ AAT, 12/16/5-15 (Registri degli esami pubblici e privati).

542



Il decennio con il minor numero di laureati & stato, comprensibilmente, quello
della guerra; quello con il maggior numero il primo decennio del secolo. che ha vi-
sto anche, insieme all’ultimo decennio dell’ 800, il pit alto numero di ordinazioni sa-
cerdotali. Nell’ultimo ventennio della facolta si verificd un’inversione di tendenza nel
rapporto tra diocesani ed extradiocesani, a favore di questi ultimi, anche per la cre-
scente presenza numerica di salesiani, specialmente sudamericani.

Tra gli allievi appartenenti al clero diocesano torinese non pochi divennero ve-
scovi: '™ Teodoro Valfré di Bonzo (vescovo di Cuneo, Como, arcivescovo di Vercel-
li. nunzio, cardinale); Francesco Re (vescovo di Alba); Giovanni Battista Ressia (ve-
scovo di Mondovi); Matteo Filipello (vescovo di Ivrea); Luigi Spandre (vescovo di
Asti); Costanzo Castrale (vescovo titolare di Gaza); Giovanni Andrea Masera (ve-
scovo di Biella, di Colle val d’Elsa); Angelo Bartolomasi (vescovo castrense, di Trie-
ste, Pinerolo, ordinario militare); Giuseppe Castelli (vescovo di Susa, Cuneo e No-
vara): Giovanni Battista Pinardi (ausiliare dell’arcivescovo di Torino): Ferdinando
Bernardi (vescovo di Andria, arcivescovo di Taranto); Francesco Imberti (vescovo di
Aosta, arcivescovo di Vercelli); Giuseppe Debernardi (vescovo di Pistoia e Prato);
Paolo Rostagno (vescovo di Andria, di Ivrea); Carlo Rossi (vescovo di Biella); Giu-
seppe Angrisani (vescovo di Casale Monferrato); Giuseppe Dell’Omo (vescovo di
Acqui): Giuseppe Vincenzo Burzio (nunzio apostolico); Vincenzo Gili (vescovo di
Cesena): Francesco Bottino (ausiliare dell’arcivescovo di Torino); Francesco Lardo-
ne (nunzio apostolico); Giuseppe Garneri (vescovo di Susa). Anche il futuro arcive-
scovo di Torino, il fossanese Michele Pellegrino, si laureo, gia sacerdote, il 14 di-
cembre 1931, In verita egli non conservava un positivo ricordo della Facolta, diven-
tata negli ultimi anni un esaminificio.

Tra i laureati, poi emergenti nel clero torinese, sono da segnalare: Giuseppe Al-
lamano, rettore del santuario della Consolata e fondatore dei Missionari della Con-
solata: Pio Rolla, qualificato esponente del movimento cattolico, a Giaveno; Pietro
Caramello. insigne tomista, docente di Filosofia per oltre mezzo secolo nei semina-
ri diocesani: Silvio Solero, docente di Storia ecclesiastica nel seminario torinese € va-
lido cultore di storia locale; prestigiosi parroci quali Giovanni Pittarelli, Roberto Gal-
lea, Pietro Baima, Pompeo Borghezio e Francesco Facta; superiori di seminario qua-
li Eugenio Mascarelli, Luigi Dalpozzo, Bartolomeo Chiaudano, Luigi Bonino e
Giovanni Serravalle; fondatori di congregazioni religiose come Giovanni e Luigi
Boccardo, Adolfo Barberis. Personalita di rilievo fu il biellese Alessandro Cantono,
che svolse per parecchi anni attivita di giornalista e fu animatore molto apprezzato del
movimento cattolico a Torino ed in Italia.

Numerosi furono i salesiani a laurearsi nella Facolta torinese, soprattutto nel *900.
I primi a conseguire la laurea furono Luigi Piscetta e Francesco Paglia nel 1880. Al-
cuni divennero vescovi, altri conseguirono una buona fama nel campo della cultura.
I vescovi furono: Ignazio Canazei (vescovo di Shiuchow, Cina); Ludovico Mathias
(Madras, India); Angelo Muzzolan-Cossaro (vicario apostolico del Chaco, Paraguay).
Rodriguez Chaves (Cuiabd, Brasile): Fernindez Secondo Garcia (vicario apostolico
di Puerto Ayacucho, Pert): Céndido Rada Semosiain (Guaranda, Ecuador); cardinal
Stefano Trochta (Litomerice, Cecoslovacchia).

™ Cf G. TUNINETTL, Profili biobibliografici dei sacerdoti diocesani di Torino eletti vescovi
dal 1800 ad oggi, in «Rivista diocesana torinese» LXX (1993). settembre, pp. 973ss.

543



Insigni per la cultura: il moralista Luigi Piscetta; Paolo Ubaldi, professore di Let-
teratura Cristiana e greca all’Universita Cattolica di Milano e fondatore con don Si-
sto Colombo della rivista «Didaskaleion»; Andrea Gennaro, moralista, riedit il testo
del Piscetta, primo rettor magnifico dell’ Ateneo Salesiano e primo direttore della ri-
vista «Salesianum»; Guido Bosio, patrologo; Carlo Amerio, filosofo e docente a Val-
salice; Giorgio Castellino, biblista di fama internazionale."*

10. Difficolta post-belliche e sospensione del 1926

Le vicende della grande guerra, coinvolgendo anche molti chierici e ponendo gli
studi in una situazione necessariamente di emergenza, non furono certamente positi-
ve per la Facolta teologica. A peggiorare la situazione, a danno della serieta degli
studi, contribui la linea pastorale-culturale del nuovo arcivescovo di Torino, monsi-
gnor Giuseppe Gamba. Questi chiese — forse alle prese con necessita di clero in cura
d’anime — ed ottenne da Rona, il 30 agosto 1924, la riduzione del corso teologico da
cinque a quattro anni, sia pure «ceteris omnibus omnino immutatis»,"® da intendersi.
credo, con le stesse discipline teologiche e lo stesso orario, come era stato richiesto
dal Collegio dei dottori, che peraltro non si era opposto alla proposta dell’ arcivesco-
vo.""” Va notato che la modifica richiesta era motivata da monsignor Gamba con I"in-
tenzione di riformare gli studi, anche con I'introduzione del manuale in tutte le ma-
terie. Infatti il 17 agosto 1924 cosi scriveva al cardinal Bisleti, prefetto della Con-
gregazione dei Seminari:

«Mia intenzione ¢ di riformare seriamente gli studi teologici, che si compiono qui un
po’ alla meglio, come suol dirsi. Ritengo necessario introdurre il testo in tutte le ma-
terie e ordinare che sia spiegato e studiato, cid che non fu mai fatto. Cosi dovro ri-
toccare gli orari e curarne 1'osservanza. [...] Credo quindi indispensabile la riduzio-
ne chiesta a quattro soli anni dei corsi Teologici».'™

Resta francamente difficile capire come la riduzione del corso e 1’obbligatorieta
del testo potesse conciliarsi con una riforma seria degli studi. Per la Teologia fonda-
mentale e dogmatica impose il Tanquerey, per la Scrittura il Simon.

Segno di debolezza della Facolta era la persistente difficolta a concretizzare ini-
ziative di carattere culturale. Infatti, ripresentata nel 1924 da parte del Benna la pro-
posta di una rivista di scienze religiose a cura della Facolta, non si approdd a nulla.
Lo stesso professor Piovano, che pure lamentava che la Facolta dormisse, d accordo
in via di principio, era perplesso sull’opportunita e propose la collaborazione a «La
Scuola Cattolica» di Milano. L’arcivescovo dal canto suo offri un’alternativa, apren-
do ai contributi dei professori della Facolta la nuova «Rivista Diocesana Torinese» da
lui appena fondata.'”

Incontrava difficolta anche 1’abbonamento a riviste: nel 1926 don Solero propo-
se I’abbonamento a riviste teologiche, per I"utilita del Collegio teologico; il Piovano,

" Ringrazio don Aldo Giraudo, salesiano, per il cortese aiuto prestatomi nella verifica dei
nominativi.

" Sacra Congregatio de Seminariis et de Studiorum Universitatibus (gia Sacra Congrega-
zione degli Studi): Universita. Italia. Facolta soppressa. Torino: Facolta Teologica.

" AAT, 12.16: A, cit., 1/2, p. 96,

'™ Sacra Congregatio de Seminariis et de Studiorum Universitatibus, loc. cit,

™ Anti, cit. 1/2, pp. 103ss e 122ss,

544



tra i pit creativi nonostante 1’eta, suggeri la «Revue Biblique» di padre Lagrange ¢ la
«Revue d’Histoire Ecclésiastique» di Lovanio.

Nel maggio del 1926 avevano vinto I'aggregazione per esami il salesiano don
Alessio Barberis (quasi a sostituire il defunto don Luigi Piscetta) e don Silvio Sole-
ro. Fu ancora il Piovano a denunciare il danno provocato, anche agli occhi di Roma,
dalle aggregazioni per acclamazione, come avvenne nel luglio dello stesso anno,
quando furono proposti i nomi del biblista salesiano Giacomo Mezzacasa, peraltro
studioso degnissimo, di don Luigi Boccardo, docente nella Facolta legale, e del ca-
nonico Ignazio Dematteis, docente di morale presso i Missionari della Consolata.

E la risposta di Roma arrivo puntuale e fu pesante: venne sospeso con decreto del
10 luglio 1926 il conferimento delle lauree, sia nella Facolta teologica, sia in quella
legale.

11 provvedimento era la conseguenza della visita apostolica ai seminari, compiu-
ta nel mese di maggio da mons. Goffredo Zaccherini, vescovo di Civita Castellana, al
quale era stato affidato il compito della visita ai seminari del Piemonte. 11 visitatore
il 6 luglio 1926 invio alla Congregazione dei Seminari una dettagliata relazione "
sulla situazione dei seminari torinesi, di cui chiedeva importanti cambiamenti a livello
direttivo, e sulla situazione degli studi e delle due Facolta. Di queste si dava una va-
lutazione tutt’altro che positiva. Spulciando dal paragrafo concernente i professori, si
ricava il seguente prospetto:

Domenico Bues, docente di Dogmatica e di Sacramentaria:

«E molto intelligente e di ingegno acuto e versatile: ma in troppe cose occupato, si
che spesso fa lezione senza prepararsi, ¢ non ¢ quasi mai esatto e puntuale nell’ora-
rio. Quando esso ha tempo di prepararsi, né gli manca la volonta, fa lezioni splendi-
de»,

Antonio Molinari, docente di Teologia morale:

«E persona intelligente e studiosa e potrd un giorno essere buono e dotto moralista:
ma egli stesso che aveva posto tutto il suo pensiero e il suo studio nelle questioni fi-
losofiche, prova grande difficolta e dichiara apertamente la sua impreparazione per
I"insegnamento della teologia morale [...]. I giovani hanno molta stima del profes-
sore, perché lo sanno dotto, ma non dissimulano il disagio in cui si trovano e il tedio
che procurano le lezioni del Prof. Molinari».

Atrtilio Vaudagnoutti, docente di Teologia fondamentale e di Storia ecclesiastica:
«E ancora giovane; ma fa scuola con grande passione e competenza, riuscird certa-
mente, dato il suo grande amore allo studio e la sua forte intelligenza, un insegnan-
te impareggiabile».

Luigi Benna, docente di Sacra Scrittura e Greco biblico:

«Le lezioni sono forse alquanto superficiali, e il professore, sebbene faccia la scuo-
la con impegno, manca un po’ di comunicativa».

Guido Capitani, docente di Diritto civile:«I giovani sono assai contenti: ma trop-
po limitato € il numero delle Lezioni». Luigi De Alexandris, docente di Istituzioni di
Diritto canonico: «Fa bene la scuola». Luigi Condio, docente di Diritto Pubblico ec-

" ASCS, loc. cit.: §. C. dei Seminari e delle Universita degli Studi 6 luglio 1926. Torino:
Visita apostolica ai Seminari.

545



clesiastico: «Le sue lezioni sono Conferenze, e percid manca il metodo didattico,
proprio delle Scuole di Istituzioni».

Gli studenti di Teologia erano 51: 14 del quarto anno, 11 del terzo, 18 del secon-
do ed 8 del primo; non molti: anche questo spiega il numero ridotto di laureati tra i
diocesani di Torino negli ultimi anni *20.

Nel paragrafo De Studiis, accanto alle discipline suindicate erano anche segnala-
te la Sacra Eloquenza, la Liturgia, il canto Gregoriano e la Lingua ebraica. I visita-
tore lamentava I’assenza della Patristica, della Teologia Pastorale e della Catecheti-
ca (gia presente prima della guerra). Entrando nel merito, denunciava I'insufficienza
dei criteri di scelta e di formazione del corpo insegnante:

«Talora vengono chiamate persone che mai sognarono di ascendere una cattedra:
poco si bada alla loro formazione, né troppo si cura perché esse cerchino di abilitarsi
all’insegnamento. Inoltre i Professori, perché mal retribuiti. sono distratti da tante al-
tre occupazioni che, mentre procurano loro una conveniente mercede, impediscono
che essi attendano esclusivamente e con amore allo studio della materia che essi in-
segnano».

Non meno severo il giudizio sugli esami, che si riducevano ad «una vera forma-
lita», facendo conoscere al candidato le tesi su cui sarebbe stato interrogato. Anzi, a
causa delle alte tasse, delle lauree si faceva «un vero mercimonio». Sconfessando
implicitamente il recente provvedimento dell’arcivescovo circa i testi di teologia, la-
mentava che invece della Summa di S. Tommaso si fosse adottato il Tanquerey. E sug-
geriva i primi provvedimenti:

«Siccome si conferiscono i gradi accademici e le lauree anche agli esterni e a colo-

ro che vengono da altre Diocesi, & necessario per il decoro dell Istituto, riordinare la

facolta teologica e gli studi teologici del Seminario metropolitano. Credo che do-

vrebbesi adottare e seguire scrupolosamente il programma di studi proposto per i

Seminari Regionali, e negli esami usare maggior rigore e dare a questi un indirizzo

assal pi serio»,

Interessante ed occasione di riflessione un’altra osservazione:

«Il Seminario Metropolitano ha una ricca biblioteca; ma non ¢ frequentata dai Se-
minaristi»,

Il giudizio sulla Facolta Giuridica era pil severo ancora, anzi drastico e senza ap-
pello:

«Questa facoltd non gode la fiducia di alcuno, né dei Superiori, né degl’Inferiori.
Tutte le cattedre sono tenute da tre Professori [Condio, Capitani, De Alexandris], i
quali con orario ridottissimo trattano le pit disparate materie. [...] Gli alunni che fre-
quentano la scuola sono pochissimi, esiguo I’onorario che percepiscono i Professo-
ri»,

«Conclusione. Per la serieta dell Istituto s’impone la necessita o di riformare la fa-
colta giuridica, o di sopprimerla»,

Esprimendo il proprio avviso sulla riforma degli studi, il visitatore in conclusio-
ne scriveva:

™! 11 pesante giudizio sul prof. Molinari era probabilmente condizionato, nei chierici e for-
se nel clero in genere, dal concetto di teologia morale intesa soprattutto come morale casistica,

546



«Si desidera che la S, Congregazione dia ordini precisi per gli studi, ordinando pro-
grammi e testi di insegnamento per la Teologia e Filosofia, cosi si potra venire alla
sostituzione di qualche Professore, il quale ora non risponde bene al suo compito.
Per esempio il Prof. Molinari, ettimo Professore di Filosofia, Pessimo di Teologia
Morale, potrebbe riprendere la sua materia.™

E per rialzare il prestigio delle Facolta Pontificie Teologica e Legale ¢ pure neces-
sario che la S. Congregazione imponga una riforma radicale; oppure si sopprimano
le due facolta se si deve continuare nel metodo inconsulto e ridicolo di conferire
lauree a candidati che si presentino senza alcuna preparazione e con un programma
minimo di testi».

Alla luce di questa relazione, non stupisce né punto né poco la sospensione de-
cretata il 10 luglio 1926. Spiace invece constatare la politica dello struzzo, oggetti-
vamente suicida, adottata a Torino, dove non ci si rese conto (per miopia 0 per ma-
linteso orgoglio campanilistico o per oggettiva incapacitd) della gravita della situa-
zione e della necessita inderogabile di accogliere i suggerimenti di Roma e procedere
davvero ad una radicale riforma degli studi. Roma fu paziente. Purtroppo non si puo
dire che Torino, a tutti i livelli, dall’arcivescovo al corpo docente, abbia dimostrato in-
telligenza e coscienza della situazione ed una corrispondente volonta di riftorma. Si
perse un gquinquennio prezioso nella vana illusione che bastassero alcuni aggiusta-
menti. Se si vuole parlare di responsabilita di quanto accadde nel 1932, essa va anche
addebitata alle obiettive omissioni dei responsabili torinesi di quel quinquennio.

Ma veniamo alle reazioni torinesi al decreto del mese di luglio.

Nel frattempo, il 4 agosto, il prefetto della Congregazione dei Seminari, incari-
cava il segretario, mons. Giuseppe Rossino, di recarsi a Torino, per incontrare I"arci-
vescovo e concertare un programma di riforma. Tra 1"altro, per la Facolta legale, sag-
giamente e realisticamente consigliava di abbandonare il Diritto civile. per limitarsi
alla laurea in Diritto canonico.

A proposito di questa Facolta, il canonico Piovano. decano e preside vicario del-
la stessa Facolt, il 13 settembre, scrisse a mons. Rossino,™ per spiegare «1’origine,
le vicende e lo stato presente della Facolta giuridica pontificia di Torino». Premise un
excursus storico della Facolta giuridica: all’origine, con mons. Gastaldi, potevano
essere ammessi alle lezioni di Diritto soltanto «quei chierici che avessero gia com-
piuto il corso teologico che era di cinque anni». Dal 1884 al 1895, con il cardinal
Alimonda. furono ammessi alle lezioni gli allievi del quinto anno di Teologia. A
mons. Davide Riccardi furono concesse dalla Congregazione le nuove costituzioni: il
corso restava triennale, furono aggiunte alcune materie, il 2° e 3° anno si trasferiro-
no al Convitto della Consolata. La crisi fu determinata dalla guerra e dal dopoguerra
con la riduzione delle vocazioni e quindi degli allievi. Infine mons. Gamba. per con-
cessione della Santa Sede, otteneva la riduzione dei professori a tre: «Per tutte que-
ste ragioni la Facolta nell’ora presente si regge sulle grucce». Convinto del bene ope-
rato dalla Facolta in passato, lo era pure per quanto concerneva il futuro. Dissentiva
dalla proposta di ridurre la laurea a quella in Diritto canonico, per due ragioni: quel-
la sola laurea non avrebbe attirato un numero sufficiente di alunni: a Torino, sede di
una delle prime universita del Regno ¢’era bisogno di un «collegio di dotti giurecon-

cosi come veniva insegnata nel Convitto della Consolata; sotto questo profilo I'insegnamento
del Molinari poteva apparire astratto e noioso. Di fatto perd il prof. Molinari resto al suo posto.
" Visita apostolica ai Seminari, cit.

547



sulti che siano idonei ad esercitare efficacemente un apostolato cristiano in mezzo al-
le classi dell’insegnamento». Ribatteva un suo chiodo fisso: la decadenza era anche
dovuta al sistema delle aggregazioni per acclamazione: «Questo modo imperfetto
d’aggregazione @ forse la causa principale della inferiorita delle Facolta pontificie
d’Italia, le quali, fatta eccezione dei grandi Istituti di Roma, vengono chiamate sem-
plici giury d’esame e non facolta propriamente dette». Infine la Facolta aveva bisogno
per vivere che fossero ammessi agli esami anche candidati che non frequentavano le
lezioni (cioé i sacerdoti).

L’arcivescovo, piu realistico, non era del tutto d’accordo con la linea Piovano,
come emerge dalla lettera inviata a mons. Rossino il 15 settembre e da una lettera di
quest’ultimo scritta da Torino al prefetto della congregazione il 19 agosto: ci si limi-
tava alla laurea in Diritto canonico, mentre sarebbe rimasta sospesa, fino a tempi mi-
gliori, quella in Diritto civile: «L'importante & che tutti convengano nella necessita di
rendere gli esami molto severi per rialzare il prestigio della Facolti».

I nuovo statuto della Facolta Giuridica venne trasmesso dal Piovano alla Con-
gregazione I’ 11 novembre: da Torino non si intendeva rinunciare alla laurea in utro-
que jure. da conferire anche agli allievi non frequentanti.™ Pertanto in due punti im-
portanti venivano disattese le proposte di Roma. Intanto il professore della Grego-
riana, il padre gesuita Benedetto Ojetti, interpellato dalla congregazione, esprimeva
giudizio negativo sul nuovo progetto «tutt’altro che adatto a migliorare le condizio-
ni della Facolta». Il secondo esperto, don Sosio D’ Angelo, era del parere che biso-
gnasse limitare la laurea al Diritto canonico «ad experimentum», fatte le debite mo-
difiche al programma, sulla base di quanto concesso il 18 aprile 1923 alla Facolta giu-
ridica di Milano. Nella plenaria del 25 giugno 1927, la Congregazione dei Seminari
approvava la proposta D’ Angelo, cio¢ la concessione del privilegio di conferire la
laurea in Diritto canonico ad triennium ad experimentum, alle seguenti condizioni:

«Sicorreggano gli Statuti d’ufficio. Bisogna elevare le lezioni di Diritto Canonico al-

meno a 10 ore settimanali, due al giorno.Vi siano almeno 4 Professori per il Diritto

Canonico; due per il Testo e due per le scienze ausiliari, Bisogna istituire una catte-

dra di “Istituzioni di Diritto Romano”, come all’Universita Gregoriana ¢ all’ Ange-

lico, con le Istituzioni di Diritto Civile Italiano, Economico. Politico».'™

Di fatto la Facolta legale non riprese pill la sua attivita: infatti i registri di esami
di laurea si arrestano al 30 giugno 1926.

Sull"altro fronte, quello della Facolta teologica, si dava da fare il preside Pola
con il sostegno del Collegio dei dottori; tramite I’ arcivescovo si faceva presente la dif-
ficolta della stesura di un nuovo statuto, per cui sarebbero stati contenti di riceverne
uno «belle fatto» dalla congregazione."™ La Facolta, a firma del preside, invio alla
stessa congregazione, il 15 settembre 1926, un pro-memoria di autodifesa in tre di-
rezioni: scaricando sull’arcivescovo, in parte a ragione, la responsabilita della ridu-
zione del corso teologico da cinque a quattro anni con la conseguente contrazione nu-
merica di cattedre e di professori: e la stessa imposizione del Tanquerey al posto del-

" fvi. In una lettera del 16 novembre I'arcivescovo scriveva a riguardo del Piovano: «E un
brav'uomo, ma & vecchio».

'™ Jvi: la risposta di padre Ojetti era del 28 dicembre 1926.

" Ivi. C'¢ I'intero dossier. La decisione venne comunicata all’arcivescovo di Torino il 4 lu-
glio 1927.

548



la Summa: il tutto sempre avallato dalla congregazione; ritenendo che gli elementi
principali della relazione fossero stati riferiti dagli allievi, si osservava che tali criti-
che andavano accolte con riserva, dato lo scontento suscitato dall’aumento delle tas-
se di esame; infine si attribuivano le critiche mosse alla Facolta dal canonico Giu-
seppe Allamano alla sua mancata elezione a preside nel 1902, cui era seguita una
progressiva rarefazione delle presenze fino alla completa e continua assenza dal 1908.
L’occasione del ripristino del privilegio fu I'elevazione alla porpora di mons.
Gamba il 20 dicembre 1926. Si legge infatti nella relazione della plenaria della con-
gregazione del 25 giugno 1927 concernente la Facolta teologica di Torino:

«E I'E.mo Card. Prefetto, quale omaggio al nuovo Porporato, che tanto zelo aveva
dimostrato per il decoro e la serieta degli studi sacri e dei gradi accademici delle
Facolta Torinesi, gli faceva rimettere la lettera seguente:

Nell'udienza del 23 corrente esposi al S. Padre il desiderio che I'E.V. Rev.ma mi
aveva manifestato e la preghiera che il Rev.mo Preside della Facolta Teologica di To-
rino mi aveva fatta, perché fosse ripristinato nella Facolta medesima il privilegio di
conferire gradi accademici e lauree, che, in seguito alla Visita Apostolica, era stato
sospeso con lettera di questa S. Congregazione del 10 luglio u.s.

Sua Santita si degnd benignamente di acconsentire: ed io sono ben lieto di darne co-
municazione a Vostra Eminenza Reverendissima.

Debbo perd aggiungere che I'uso del privilegio & condizionato all’applicazione nel-
le scuole teologiche del Seminario Arcivescovile della “Ratio Studiorum™ adottata
nei Seminari Regionali ed al sistema di esami in vigore nei medesimi, in attesa che
siano presentate le riforme opportune agli Statuti della Facolta ed al relativo Rego-
lamento» "™

Infatti il 20 marzo 1927 il cardinale arcivescovo trasmetteva alla congregazione la
Ratio studiorum elaborata dal Consiglio dei professori e le proposte di modifica allo
statuto ed al regolamento. Una novita riguardava I’esame di laurea, articolato in una
prova scritta ed in una orale; la scritta verteva su di una tesi sorteggiata dall’alunno tra
le cinque proposte dai professori; la prova orale era pubblica, davanti al Collegio dei
dottori. e verteva su 100-150 tesi concernenti la materia dei quattro anni, in cui si ar-
ticolava il corso accademico.™ Il consultore interpellato era il domenicano padre
Marco Sales, dottore collegiato della Facolta torinese. Non manco di presentare al-
cune osservazioni e proposte di modifica, denunciando lacune di discipline teologi-
che ed insufficienza di ore."™ Ad esempio non capiva come |’etica insegnata nel bien-
nio filosofico potesse sostituire la Teologia morale fondamentale. Infatti uno dei pun-
ti deboli della ratio studiorum era la netta separazione tra Filosofia, insegnata nel
seminario di Chieri, e la Teologia, insegnata nel seminario di Torino, cio¢ nella Fa-
colta. Per ovviare all’inconveniente (e per risolvere pili facilmente i gravi problemi di
direzione del seminario chierese denunciati dalla visita apostolica). I'arcivescovo
promise il trasferimento dei chierici del seminario filosofico di Chieri in quello di To-
rino; promessa non mantenuta. Per cui il problema ritornera nel 1931 con la Deus
Scientiarum Dominus.

La plenaria della congregazione del 25 giugno, facendo proprie le osservazioni del
consultore, non approvava lo statuto ¢ ne indicava le modifiche suggerite dallo stes-

" Jvi.
" Riordinamento della Facolta Teologica: 25 giugno 1927,
'™ Ibidem.

549



so consultore. A queste condizioni si concedeva I"approvazione ad experimentum ad
triennium. Alla domanda di conferire i gradi anche ai non allievi della Facolta si ri-
spondeva «dilata», cio€ si rinviava la risposta. La decisione venne comunicata al car-
dinal Gamba in data 4 luglio 1927."*

Il dilata spiacque all’episcopato piemontese, che, radunato nell’arcivescovado
torinese dall’ 11 al 13 ottobre nel primo sinodo pedemontano, inoltro il proprio ram-
marico, in quanto veniva colpito soprattutto il clero delle sedi suffraganee: "™ Roma
non rimase insensibile alle rimostranze dell’episcopato piemontese ed il 15 novem-
bre comunico al cardinal Gamba che il Santo Padre nell’udienza del 9 aveva voluto
corrispondere alla domanda, concedendo, fino a nuova disposizione, quanto richiesto.

L’organico dei professori nell’anno accademico 1928-1929 era il seguente: Teo-
logia fondamentale e Storia Ecclesiastica (Vaudagnotti); Teologia dogmatica (Bues);
Teologia morale (Molinari); Introduzione ed Esegesi biblica (Benna): Introduzione al
Diritto canonico e Diritto canonico (De Alexandris); Greco biblico (Benna); Teolo-
gia tomistica (Molinari). Al Greco biblico si alternava I’Ebraico.

Nel marzo 1929 furono nominati professori titolari il canonico Bartolomeo Chiau-
dano, di Liturgia ed Eloquenza, ed il canonico Luigi De Alexandris, di Diritto cano-
nico. L'8 dello stesso mese si tennero le prime due dispute pubbliche di laurea da
parte di due candidati salesiani «sul nuovo Tesario ad decennium»."" Il discorso inau-
gurale dell’anno accademico 1929-1930 venne tenuto dal professore emerito Giu-
seppe Piovano sul tema: La versione della Bibbia fatra da mons. Martini. Origini, vi-
cende, pregi e difetti di detta versione." Tocco invece al salesiano don Giacomo
Mezzacasa la prolusione dell’anno 1930-1931: Vita, dottrina, attivita, opere meravi-
gliose intorno alla S. Scrittura del celebre piemontese sacerdote Gian Bernardo De
Rossi. Nel febbraio 1931 si decise I'abbonamento alla «Revue d’Histoire Ecclésia-
stique» di Lovanio e fu incaricato il Piovano di interessarsi all’acquisto dell’intera
collezione."™

11.La «Deus Scientiarum Dominus» del 1931
e la sospensione della Facolta nel 1932

Dopo le vicende degli anni del dopoguerra vissute dalla Facolta teologica torine-
se, non fa meraviglia la sorte toccata alla stessa facolta dopo la costituzione aposto-
lica Deus Scientiarum Dominus™ di Pio XI, promulgata il 24 maggio 1931. Questo
documento riformatore fu un fatto importantissimo e provvidenziale per gli studi ec-
clesiastici e teologici. Era la prima volta che la Santa Sede operava un organico as-
setto delle universita cattoliche e delle facolta ecclesiastiche, comprese quelle teolo-
giche. «Pio XI intese promuovere la riforma degli studi superiori resa necessaria dal-
la leggerezza con cui venivano concessi i gradi accademici, dall’abbassamento del

" Ihidem.

"™ fvi: Congregazione plenaria del 25 giugno 1927. Torino. Riordinamento della Facolta
Teologica.

¥ fvi,

¥ Atti, cit., 1/2, p. 205.

= Ivi, pp. 208, 220 e 232.

" Constitutio Apostolica De Universitatibus et Facultatibus Studiorum Ecclesiasticorum e
le Ordinationes, in «Acta Apostolicae Sedis». Annus XXII1, vol. XXIII, 1 Iulii 1931, n. 7, pp.
241ss ¢ 263ss.

550



livello degli studi, dalla varieta delle ratio studiorum, dalla diversita di metodologie,
per cui in alcune facolta era diventato egemone il metodo positivo a scapito dello
speculativo, mentre in altre dominava il metodo speculativo»."

Come si vede, la Facolta torinese non costituiva un’eccezione ed era in cattiva
compagnia. Di per sé la varieta delle ratio studiorum e dei metodi teologici di inse-
gnamento non ¢ difetto. Tuttavia, data la situazione di decadenza generalizzata, il
principio di sussidiarieta richiedeva un energico intervento dell’autorita pontificia,
con una specie di legge quadro per le universita cattoliche ¢ le facolta ecclesiastiche.
Infatti «la costituzione prescrisse la adozione di un metodo rigorosamente scientifi-
co nell’insegnamento delle varie materie, stabili norme sulla scelta dei docenti, la
ammissione degli alunni, le condizioni per conseguire i gradi accademici, impose
curricula precisi per ogni facolta. Stabili inoltre, per creare una unita organica nel-
I'insegnamento, che nelle singole facolta intorno alla disciplina precipua [...] ruotas-
sero le altre discipline, distinte in principali, ausiliari, speciali», commenta Massimo
Marcocchi."™

Come altre cinquanta facolta teologiche, anche quella torinese non fu in grado, al
di 1a della buona o cattiva volonta dei protagonisti, di adeguarsi alle nuove norme.
Tuttavia non accettd passivamente ¢ mise in atto delle contromisure. Il nuovo arci-
vescovo di Torino, monsignor Maurilio Fossati, il 21 settembre 1931 convoco il Col-
legio dei dottori, per decidere le procedure di adeguamento alle disposizioni della
costituzione apostolica. Si cred una commissione con I'incarico di adeguare lo sta-
tuto; era formata dai professori Bues, Benna e Vaudagnotti ¢ dai dottori Vallaro e
Barberis. Il padre domenicano Vallaro, informato dal padre Sales, membro della
Commissione Romana per la riforma delle facolta, osservo che il passo pit impor-
tante da compiere era I'adeguamento dei programmi.'”’

11 21 maggio 1932 il Collegio approvo i nuovi statuti e nel mese di giugno i pro-
fessori Benna, Bues e Vaudagnotti si recarono a Roma per presentarli alla congrega-
zione e chiederne I"approvazione, accompagnati da una lettera di semplice e pura
presentazione al segretario mons. E. Ruffini, senza alcuna raccomandazione, da par-
te dell’arcivescovo Fossati. Particolare significativo quest’ultimo circa |’ atteggia-
mento del nuovo arcivescovo torinese nei confronti della Facolta. Un breve comuni-
cato scritto della congregazione, presente nel dossier della facolta torinese, spiega
eloquentemente il tono distaccato della lettera dell”arcivescovo:

«31 maggio 1932. L'arcivescovo di Torino, venuto nella Segreteria della S. Congre-
gdflone. ha parlato con S. E. Rev.ma Mons. Segretario in merito alla Facolta Teolo-
gica. E convenuto che la detta Facolta non potra sostenersi, non soltanto per le dif-
ficolta economiche (disponendo soltanto di un capitale di L. 200.000), ma anche, e
soprattutto, perché non pud attualmente soddisfare alle esigenze scientifiche, man-
cando, fra I"altro, I'insegnamento filosofico»."

E evidente che ormai la sentenza era stata pronunciata in pieno accordo tra la
Congregazione dei Seminari e I'arcivescovo di Torino. I tre ignari professori si reca-

" M. MARCOCCHI, Seminari, facolia teologiche e universita, in DSMCI, cit. I/1, Casale
Monferrato 1981,

16 Jl'f‘,

7 A, cit., 1/2, p. 239.

" ASCS. Torino. Riordinamento della Facolta teologica, cit,

551



vano quindi a Roma a perorare una causa ormai persa. Non risulta se 1’arcivescovo
avesse gia espresso al Collegio teologico il suo vero pensiero. I tre professori porta-
rono anche un memoriale con la ratio studiorum redatta secondo i dettami della co-
stituzione apostolica. Lo si riporta, anche se destinato a restare un puro progetto:

I - Discipline Principali:

Teologia Fondamentale Prof. Vaudagnotti

»  Dogmatica »  Bues

»  Morale »  Molinari
Introduzione Biblica »  Benna
Esegesi Biblica »  Mezzacasa
Storia Ecclesiastica »  Solero
Patrologia »  Vaudagnotu
Archeologia »  Caviglia
Diritto Canonico »  De Alexandris

II - Discipline ausiliari:

Liturgia Prof. Chiaudano
Ascetica »  Boccardo
Quistioni di Teologia Orientale »  Alessio Barberis
Lingua greco-biblica »  Benna

Lingua ebraica »  Mezzacasa

II1 - Discipline Speciali:

Textus selecti ex PP. et D. Thoma Prof. Molinari-Vallaro
Teologia Mistica »  Boccardo

Recenti quistioni apologetiche »  Bertolo-Vaudagnotti
Eloquenza Sacra »  Chiaudano
Quistioni scelte di Teologia Morale »  Pola-Gennaro
Catechetica »  Fr. Dr, Enrico d.S.C.
Arte Sacra »  Garrone

Quistioni scelte di Storia ecclesiastica »  Maccono

Quistioni scelte di Teologia Dogmatica »  Griffa

Non lieve peso dovette esercitare il «voto» negativo di fr. Agostino Gemelli, ret-
tore magnifico dell’universita cattolica di Milano, che lo trasmise alla congregazio-
ne il 24 giugno. La sua era una valutazione totalmente negativa: sull’insufficienza
del biennio filosofico, sui criteri di scelta dei professori, sulle loro capacita scientifi-
che e didattiche (ironizzava sulle loro pubblicazioni), sulla ridicola dotazione finan-
ziaria della biblioteca e 'insufficiente rimunerazione dei professori: «Si deve con-
cludere che la nuova Facolta non sara che un seminario con studi un po’ pit accura-
ti» e pertanto «che non deve essere concessa alla Diocesi di Torino la ricostruzione
della Facolta Teologica, se essa non offre la dimostrazione di sapersi mettere nelle
condizioni richieste dalle attuali disposizioni legislative» '

In un appunto della congregazione si legge: «Parere: Sembra doversi dare di tale
Facolta il medesimo giudizio gia suggerito per la Facolta di Genova, la Facolta di
Padova, di Napoli ecc.». La sentenza negativa venne comunicata all” arcivescovo Fos-
sati il 7 settembre 1932:

9 i

552



«Da un primo sommario esame dei nuovi Statuti recentemente presentati a questo
Sacro Dicastero da cotesta Facolta Teologica. & risultato che essi mancano di quel-
le garanzie necessarie anche per una provvisoria approvazione.

Sono pertanto in dovere di significare alla Eccellenza Vostra Rev.ma che la suddet-
ta Facolta non sara considerata come tale e non potra quindi conferire gradi accade-
mici fino a quando non avra dimostrato di essersi conformata alla Costituzione Apo-
stolica “Deus scientiarum Dominus™ e alle relative “Ordinationes” di questa Sacra
Congregazione, e non presentera quei requisiti richiesti analogamente per le istitu-
zioni di nuove Facolti»

Il preside Benna, a nome della Facolta. il 24 ottobre trasmetteva alla congrega-
zione la dichiarazione di sottomissione alle disposizioni ricevute, congiunta alla rin-
novata supplica di approvazione. A pili riprese in seguito, nel 1935, 1936 ¢ 1941, gli
ex-dottori collegiati rinnovarono la richiesta di approvazione, ma inutilmente.>

Furono, come gia ricordato. una cinquantina le Facolta teologiche di fatto sop-
presse. In Italia fu risparmiata solo quella della diocesi di Milano. In Spagna, ad
esempio, accadde la stessa cosa, nonostante I’opposizione dell episcopato: restd sol-
tanto la facolta teologica di Comillas, affidata ai Gesuiti. e furono soppresse per vo-
lonta espressa di Pio XI, nel 1933, le facolta di Toledo, Valladolid, Tarragona, Burgos.,
Santiago de Compostela, Zaragoza, Valencia e Salamanca.”

E bene domandarsi a questo punto quali siano state le cause che hanno portato la
facolta teologica torinese nella estrema difficolta, per non dire impossibilita, ad ade-
guarsi alle giuste esigenze della riforma voluta da Pio XI. Cause esterne: la chiusura
della cultura cattolica e teologica italiana nel periodo della sua fondazione; la crisi
modernista che aggravo ulteriormente tale chiusura; gli eventi bellici e post-bellici,
che avevano prodotto un clima di emergenza. Cause interne, specifiche della facolta
torinese: una condizione di debolezza strutturale gia in partenza, dovuta alle ultime
vicende della facolta teologica universitaria; mancato rinnovamento interno del cor-
po docente con scambi con altre facolta teologiche e con I'immissione di docenti
provenienti da altre facolti; una progressiva attenuazione delle esigenze scientifiche
e didattiche, da attribuire ai successori di monsignor Gastaldi, in modo tutto partico-
lare al cardinal Gamba; un certo malinteso spirito campanilistico sempre proteso ad
esaltare il glorioso passato e non sufficientemente preoccupato degli indilazionabili
aggiornamenti richiesti dal presente. Tutto questo fece si che la Facolta teologica non
avesse piu in sé la forza per il salto qualitativo richiesto, a giusto titolo, dalla costi-
tuzione apostolica del 1931.

Poteva forse salvarla un progetto coraggioso e lungimirante del nuovo arcivesco-
vo, monsignor Maurilio Fossati, che invece sembro rassegnarsi ad una situazione og-
gettivamente disperata, o almeno estremamente difficile? Forse egli ritenne realisti-
camente di non poter disporre, almeno per il momento, di sufficienti risorse, umane,
culturali e finanziarie.

 Ivi.

I,

** Cf V. CARCEL ORTI, La persecucion religiosa en Espaiia durante la segunda repiiblica
(1931-1939), Rialp, Madrid 1990, pp. 58-60.

553



