Parte quarta

DIRITTO CANONICO

MaURO RIVELLA, Il dibattito postconciliare intorno a una fondazione
sacramentale del diritto canonico

PIER VIRGINIO AIMONE BRAIDA, Nomina agli uffici ecclesiastici
e cittadinanza europea

FiLippo NATALE APPENDINO, La visita pastorale del parroco alle famiglie



IL DIBATTITO POSTCONCILIARE
INTORNO A UNA FONDAZIONE SACRAMENTALE
DEL DIRITTO CANONICO

Mauro Rivella

Il problema della giustificazione del diritto canonico, cio¢ della sua legittimita
all’interno dell’esperienza ecclesiale, costituisce uno dei temi di maggiore rilevanza
nell’autocoscienza della Chiesa cattolica nel periodo successivo al concilio ecume-
nico Vaticano II e ha dato origine a un dibattito assai vivace e stimolante.

Fra gli studiosi che hanno tentato di giustificare su basi teologiche il ruolo del
diritto canonico, I'opzione forse piil interessante & costituita da quanti hanno cerca-
to di radicarlo nella struttura sacramentale della Chiesa: si tratta di un’ipotesi che
merita indubbiamente di essere considerata, ma non & esente, a nostro modo di ve-
dere, da una certa ambiguita, se non si precisa a quale concezione di sacramento e di
sacramentalita si intenda fare riferimento.

Pur senza pretese di completezza, ci sembra opportuno riprendere il discorso a
trent’anni dalla conclusione del Vaticano II, esponendo in ordine cronologico alcune
fra le posizioni piu originali emerse nel dibattito, non solo perché il tempo trascorso
permette probabilmente un approccio pil sereno alla tematica, ma anche perché I”ar-
gomento — che ¢ evidentemente fondamentale all’interno del diritto canonico — supera
i confini di questa disciplina, ponendosi alla confluenza di problematiche che tocca-
no in modo tutt’altro che marginale 1'ecclesiologia e la sacramentaria. Cercheremo
cosi di individuare quali siano gli interrogativi e le prospettive tuttora validi, i punti
acquisiti e quelli che necessitano di un’ulteriore riflessione.

1. La rivalutazione del concetto di sacramento in prospettiva ecclesiologica

E sintomatico del clima di rinnovamento della teologia negli anni immediata-
mente precedenti il concilio Vaticano II uno studio di Peter Smulders, apparso in la-
tino nel 1959, ma il cui originale fiammingo & del 1956:" si tratta di un grande sfor-
zo per congiungere, pur restando negli orizzonti della teologia scolastica, la dimen-
sione istituzionale a quella sacramentale e cultuale della Chiesa. Partendo dal-
I"enciclica di Pio XII Mystici Corporis, che aveva escluso I"antitesi fra Chiesa del di-
ritto e Chiesa della carita, Smulders si chiede quale rapporto esista fra I’ aspetto giu-
ridico e I'aspetto spirituale all’interno dell’unica Chiesa.? Egli & convinto che sia pos-
sibile rispondere alla questione solo se si tiene conto che la Chiesa, oltre che societa
del diritto e dell’amore, & pure societa di culto, e investigando a fondo la natura dei

' P. SMULDERS, Sacramenta et Ecclesia. lus canonicum - Cultus - Pneuma., in «Periodica de
re morali canonica liturgica» 48 (1959) 3-53.

* «Quaenam est, in una Ecclesia, relatio positiva inter aspectum iuridicum et aspectum
pneumaticum?» (ibid., p. 3).

261



sacramenti, dal momento che anche in essi la dimensione della grazia ¢ inscindibil-
mente congiunta con quella della visibilita.

La trattazione si sviluppa a partire dai due principi classici della dottrina tomista
sui sacramenti: la loro natura di causa strumentale, e il fatto che essi significano cio
che operano e operano cio che significano. Si instaura cosi un parallelismo fra la na-
tura della Chiesa e la natura dei sacramenti:

«Nella Chiesa si possono distinguere tre gradi dell’essere e dell’operare, che non
pOSSONo essere separati, ma ne costituiscono piuttosto 1'unita interna: la Chiesa co-
me societa giuridica, la Chiesa come societa cultuale, la Chiesa come societa di gra-
zia. A questi tre gradi corrispondono tre principi attivi connaturali: la Chiesa come
societd umana, Cristo Sommo Sacerdote, lo Spirito santo come comunicazione di-
vina di sé. La triplicita che esiste nel sacramento, cio¢ il sacramento esterno, il ca-
rattere (o cio che corrisponde al carattere negli altri sacramenti), e la grazia spiri-
tuale, concorda con questa triplicita nell’essenza della Chiesa e con la triplicita dei
principi attivi connaturali. (...) Cid che ¢ giuridico nella Chiesa, & segno e strumen-
to di cio che e cultuale, ciog dell’agire sacerdotale di Cristo. Parimenti cid che &
cultuale, ¢ segno e strumento di ¢id che ¢ pneumatico, cioe dell’operare santifican-
te dello Spirito santo».”

La trattazione prosegue verificando la dimensione giuridica, cultuale e di grazia
nei sacramenti e nella Chiesa: per 1’ambito giuridico, si rimarca il fatto che per trop-
po tempo i sacramenti sono stati presentati € vissuti in una prospettiva eccessiva-
mente individualista, mentre non pud essere trascurata la loro dimensione sociale e gli
effetti che hanno sulla condizione del fedele. Smulders giunge ad affermare che per
i canonisti moderni i sacramenti sono all’origine del diritto della Chiesa:

«Infatti il diritto di una societa si fonda in quegli atti con i quali questa societa & co-

stituita come societa esterna. Ora sono proprio i sacramenti a costituire la Chiesa co-

me societa esterna».*

Ne consegue che:

«Ogni diritto di questa societa, rispecchiandone la sua natura intima, & sacramenta-
le. (...) Ogni diritto della Chiesa partecipa in certo modo alla proprieta essenziale dei
sacramenti, per cui sono segni della grazia. Tutte le sue relazioni e i suoi atti giuri-
dici, 0 sono sacramenti, o si rapportano ai sacramenti».*

* «In Ecclesia tres distingui possunt gradus essendi et agendi, qui separandi non sunt, im-
mo internam unitatem constituunt: Ecclesia ut societas iuridica, Ecclesia ut societas cultus, Ec-
clesia ut societas gratiae. Hisce tribus gradibus correspondent tria principia activa connaturalia:
Ecclesia ut societas hominum, Christus Sacerdos Magnus, S. Spiritus ut divina sui communi-
catio. Triplicitas in sacramento: sacramentum externum, character (vel quod characteri in aliis
sacramentis corrispondet), gratia spiritualis, concordat huic triplicitati in esse Ecclesiae et tri-
plicitati principiorum activorum connaturalium. (...) Id quod iuridicum est in Ecclesia, est si-
gnum et instrumentum illius quod est cultus, seu operationis sacerdotalis Christi. Et iterum id
quod est cultus, est signum et instrumentum illius quod est pneumaticum, operationis scilicet
sanctificantis Spiritus Sancti» (ibid., p. 8).

* «Nam ius societatis fundatur in illis actibus, quibus haec societas, ut societas externa,
constituitur, Sunt autem ipsa sacramenta quae constituunt Ecclesiam ut societatem externam»
(ibid., p. 13).

* «Omne ius huius societatis, quod intimam eius naturam spectat, est sacramentale. (...)
Omne ius Ecclesiae proinde quodammodo participat proprietatem essentialem sacramentorum,
qua sunt signa gratiae. Omnes eius relationes et actus iuridici aut sunt sacramenta, aut ad sa-
cramenta referuntur» (ibid.. p. 14).

262



Riflettendo poi sul fatto che la concezione giuridica dei sacramenti & valida, ma
incompleta, Smulders sottolinea che i sacramenti devono essere intesi come «atti del
culto pubblico di Dio».* A giudizio del nostro autore, questo aspetto fu quasi del tut-
to disatteso dalla teologia scolastica, che intende i sacramenti come segni, con i qua-
li Dio da la sua grazia agli vomini, non come atti con i quali la Chiesa onora Dio. Si
deve invece alla teologia recente (in particolare a Schillebeeckx) la riscoperta della di-
mensione cultuale dei sacramenti:

«In che modo i sacramenti sono atti di culto? In maniera assai generica si pud dire

perché costituiscono la professione e la manifestazione pubblica della fede, della

speranza ¢ della carita. (...) Pil concretamente si puo dire perché sono la realizza-
zione in noi del sacrificio di Cristo, che & 1'atto di culto divino assolutamente per-
fettox.

Cosi conclude Smulders:

«Nei sacramenti si ha I"attivita giuridica della Chiesa in quanto societd umana, per-
ché colui che li riceve ne ¢ costituito membro, o & investito di qualche compito, o &
assunto in qualche attivita pubblica di questa societia. Questa azione giuridica della
Chiesa ¢ inoltre segno e strumento dell’attivita sacerdotale di Cristo, che attraverso
I"azione giuridica della Chiesa rende colui che riceve il sacramento partecipe della
sua potesta sacerdotale o del suo atto sacerdotale».*

Possiamo cogliere in questo studio un duplice sforzo: da una parte il tentativo di
proporre una rinnovata teologia dei sacramenti che, pur muovendosi ancora nell o-
rizzonte della teologia scolastica, ne ricupera la dimensione di atti di culto di Cristo;
dall’altra, quello di comprendere teologicamente, proprio a partire dal parallelismo
con la natura dei sacramenti. I'essenza della Chiesa, senza disconoscerne la dimen-
sione giuridica, ma tentando di correlarla con le dimensioni del culto e della grazia.

2. La Chiesa come sacramento nel Vaticano II.
Limiti del modello ecclesiologico sacramentale

Le idee contenute nello studio di Smulders ebbero grande fortuna negli anni del
Vaticano Il e nel postconcilio, soprattutto perché si ritrovano in due passi fondamen-
tali della Lumen gentium, che sembrano legittimare la categoria di «sacramento» co-
me adeguata per esprimere il mistero della Chiesa:

«La Chiesa ¢ in Cristo come sacramento, cioé segno e strumento dell’intima unione
con Dio ¢ dell’unita di tutto il genere umano» (n. 1);

Dio ha fatto dei credenti in Cristo la Chiesa, «perché sia per tutti e per i singoli il sa-
cramento visibile di questa unita salvifica» (n. 9).

* «Sacramenta sunt acta cultus, acta cultus publici Dei» (ibid., p. 17).

" «Quomodo sacramenta sunt actus cultus? Modo omnino generico dici potest: quia sunt pu-
blica professio et protestatio fidei. spei et caritatis. (...) Magis concrete dici potest: guia sunt
realisatio in nobis sacrificii Christi. quod est actus undequaque perfectus cultus divini» (ibid..
p- 18).

* «In sacramenta habetur activitas iuridica Ecclesiae ut societatis humanae, qua recipiens
constituitur membrum, vel muneri cuidam praeficitur, vel assumitur in quadam activitate pu-
blica huius societatis. Haec actio iuridica Ecclesiae autem est signum et instrumentum activi-
tatis sacerdotalis Christi, qui per actionem iuridicam Ecclesiae recipientem facit participem
potestatis suae sacerdotalis vel actus sui sacerdotalis» (ibid., p. 28).

263



E evidente che «sacramento» & qui inteso in senso ampio, da non confondersi con
"accezione stretta che si usa in riferimento al settenario sacramentale. Si tratta sen-
za dubbio di un’applicazione suggestiva, perché permette di pensare la Chiesa attra-
verso un oggetto conoscibile nella sua realta empirica, senza perdere la dimensione
di mistero salvifico.

Seguendo queste categorie, O. Semmelroth?® ha potuto parlare della Chiesa come
«sacramento primordiale» (Ursakrament), intendendolo non come ’ottavo sacra-
mento, ma come il fondamento insieme visibile e spirituale da cui derivano gli altri.
E. Schillebeeckx " ha invece riferito a Cristo la categoria di «sacramento primordia-
le»: I'uvomo non pud sperimentare Dio se non nella materialita delle cose e dei segni
visibili. Una volta tornato Cristo al cielo, si rende necessario che la sua corporeita si
prolunghi sulla terra. Ora cid avviene nella forma corporale della Chiesa e i sacra-
menti sono azioni di Cristo stesso divenute visibili nell’azione della Chiesa: percio
costituiscono i punti focali di una sacramentalita pil vasta, che si estende dalla sto-
ria della salvezza all’azione globale della Chiesa fino al mondo stesso.

E indubbio che I'utilizzazione della categoria di sacramento in riferimento alla
Chiesa puo essere efficace nella predicazione e nella catechesi, ma & necessario rile-
varne i limiti all’interno di una penetrazione piu profonda della sua natura:

«A ben vedere, non sembra che sacramento dica di piu di cio che gia si diceva quan-
do semplicemente si osservava che la Chiesa, da un lato, non & riducibile alla sua for-
ma empirica e, dall’altro, non pud essere pensata come mistero di Dio senza ritenerle
essenziale anche la forma empirica, Come, appunto, il sacramento che & grazia di
Dio, ma nel segno materiale, ed ha senso nella sua materialita solo come veicolo di
grazia»."

L'uso della categoria di «sacramento» nel primo paragrafo della Lumen gentium
¢ stato senza dubbio fecondo, ma a patto di rimanere nel senso esigito dal testo, quel-
lo cioe di porre in connessione la Chiesa con il Regno di Dio e con il mondo, supe-
rando I’ecclesiocentrismo che pretenderebbe di considerare la Chiesa come fine a se
stessa, e non come segno e strumento del Regno di Dio per il mondo.

Dobbiamo far notare la riserva sostanziale che si puo esprimere circa |'applica-
zione indiscriminata del concetto di sacramento all’intera realta della Chiesa: mentre
nei sette sacramenti ¢ garantito, in quanto creduto per fede, il rapporto infallibile fra
il segno visibile ed il suo effetto di grazia (cosi nell’Eucaristia vedo il pane materia-
le e so per fede che esso ¢ il corpo di Cristo), nelle altre azioni della Chiesa I'effetto
di grazia puo e deve essere verificato caso per caso nella qualita della testimonianza
che essa rende al mondo con le parole e con le opere. Questa considerazione ¢ di no-
tevole importanza se applicata alla questione della fondazione del diritto canonico:
sarebbe infatti pericoloso affermare sic et simpliciter che la normativa canonica ha va-

? Q. SEMMELROTH, La Chiesa come sacramento di salvezza, in J. FEINER - M. LOHRER (edd.),
Mysterium salutis, VII, Queriniana. Brescia *1981, pp. 377-437 (orig. tedesco 1972). Cf anche
P. SMULDERS, La Chiesa sacramento della salvezza, in G. BARAUNA (ed.). La Chiesa del Vati-
cano 11, Vallecchi, Firenze 1965, pp. 363-386 (orig. brasiliano 1965).

" E. SCHILLEBEECKX. Cristo, sacramenio dell’incontro con Dio, Ed. Paoline, Roma *1981
(orig. olandese *1960).

"' S. DIaNICH, Ecclesiologia. Questioni di metodo e una proposta, Ed. Paoline, Cinisello
Balsamo 1993, p. 81.

264



lore sacramentale, dal momento che non esiste una garanzia automatica che quanto
essa prescrive sia direttamente e immediatamente efficace in ordine alla realizzazio-
ne del Regno di Dio e al conseguimento della salvezza.

3. 1l tentativo di giustificare sacramentalmente il diritto canonico
come reazione all’antigiuridismo postconciliare

Al di la e contro gli intendimenti del Vaticano II. gli anni immediatamente suc-
cessivi al Concilio hanno costituito il vertice della stagione antigiuridica all’interno
della Chiesa cattolica: mai, in quasi duemila anni di storia, in modo cosi radicale e
diffuso si era messo in discussione il fatto che la natura della Chiesa comporti in-
trinsecamente una dimensione giuridica e che il Vangelo della grazia non sia incon-
ciliabile con I'esistenza di una legislazione ecclesiastica.” In passato, se si eccettua-
no alcune prese di posizione spiritualistiche o escatologiche, gli attacchi al diritto
canonico erano venuti dall’esterno della Chiesa cattolica: si pensi al rifiuto radicale
della Chiesa visibile, e quindi anche della dimensione giuridica, da parte di Lutero e
di Calvino, o alla pretesa dei moderni Stati nazionali di riservare a sé la dignita di or-
dinamenti giuridici primari e la conseguente possibilita di strutturarsi in sistema giu-
ridico indipendente e autonomo. Ora Iattacco & sferrato dall’interno della Chiesa
stessa, sia dall’intellighenzia dei teologi e dei biblisti, sia dal pullulare di gruppi e co-
munita di base. Da una parte si invoca un ritorno alla purezza della Chiesa delle ori-
gini, non ancora inquinata dal costantinismo e dall’adozione delle categorie del diritto
romano; dall’altra si auspica che siano portate alle estreme conseguenze le aperture
comunionali del concilio Vaticano II, riconoscendo che anche nella Chiesa la condu-
zione non puo che essere «dal basso», cioé democratica e partecipativa.

E comprensibile lo sconcerto in cui vengono a trovarsi i cultori del diritto cano-
nico: molti di essi, abituati a muoversi con la disinvoltura degli esperti fra le pagine
della legislazione codiciale e le sperimentate categorie di «societia», «istituzioni» e
«poteri», si trovano spiazzati. I pili accorti e preparati cercano coraggiosamente una
via d’uscita. che parta dalle acquisizioni ecclesiologiche del Vaticano II, e nel con-
tempo permetta di giustificare la necessita e il valore del diritto canonico.

Fra le piste percorse. merita particolare attenzione quella praticata dalla cosiddetta
corrente teologica: in essa raccogliamo autori assai diversi per provenienza e sensi-
bilita, accomunati dall’intento di radicare il diritto canonico nel mistero della Chie-
sa, secondo I'orientamento espresso dal Vaticano I1," ma ancor pilu secondo le linee
portanti del suo magistero ecclesiologico."

Alcuni di questi autori tentano di spiegare la natura del diritto canonico recupe-
randone la connessione con la liturgia e i sacramenti.

All’interno di questo filone, suscitano grande interesse le posizioni di un canoni-

2 Cf A. M. Rouco-VARELA, Le statut ontologique er épistémologique du droit canonique,
in «Revue des Sciences philosophiques et théologiques» 57 (1973) 203-227.

"1l rimando esplicito & al noto testo del Decreto Opratam totius, n. 16: «Nell esposizione
del diritto canonico (...) si abbia presente il mistero della Chiesa, secondo la costituzione dog-
matica “De Ecclesia™ promulgata da questo concilio».

" Per una presentazione d’insieme della tendenza, cf C. REDAELLL [l concetto di diritto
della Chiesa nella riflessione canonistica fra Concilio e Codice, Glossa, Milano 1991, pp. 53-
161: Ip., Il dibattito sul diritto della Chiesa nel periodo postconciliare. in «Quaderni di diritto
ecclesiale» 1 (1988) 169-179.

265



sta protestante di inizio secolo, Rudolph Sohm, le cui tesi — criticamente vagliate —
vengono accolte come punto di partenza per una rifondazione del diritto canonico.

Dobbiamo a Y. Congar una magistrale rilettura delle tesi di Sohm," il cui assun-
to fondamentale ¢ di marca rigorosamente protestante: /a nozione di Chiesa e quella
di diritto sono fra loro inconciliabili. E evidente che alla base di questa tesi ¢’& una
certa idea di Chiesa e una certa idea di diritto: la Chiesa ¢ pura grazia; & ’opera at-
tuale di Dio, la cui Parola suscita la fede nel cuore dell’uomo e il cui Spirito distri-
buisce tra i fedeli i propri doni. Cio che & visibile agli occhi non ¢ la «vera» Chiesa,
ma una realta mondana. Il diritto € I"ordine sovrano di una comunita esterna so-
praindividuale moralmente necessaria: & una forma positiva ed esteriore.

Sohm distingue tre stadi nella storia della Chiesa: il tempo delle origini (Urchri-
stentum); il «cattolicesimo antico», che si estende sino al Decretum di Graziano: il
«cattolicesimo nuovo o moderno».

a) Alle origini, la Chiesa & essenzialmente carismatica: ciascuno riconosce, nel-
lo Spirito, i carismi che Dio ha donato ai fratelli e vi si sottomette nell'amore: ¢’¢ ef-
fettivamente un ordine nella comunita, ma non ¢ di tipo giuridico, bensi spirituale.

b) Verso la fine del I secolo si entra nel «cattolicesimo antico»: cattolicesimo,
perché si € passati a un’organizzazione giuridica; antico, perché si € in continuita
con I'idea originaria secondo cui ¢ Dio a governare la Chiesa. Come ¢ avvenuto il
passaggio? Prima ogni comunita aveva una pluralita di vescovi, ugualmente abilita-
ti a celebrare I'eucaristia e ad amministrare i beni. Per evitare "anarchia, si ¢ giunti
a stabilire che in ciascuna comunita un solo vescovo ha il diritto di celebrare 1'cuca-
ristia: si & creato un vero diritto, ma sacramentale, non giuridico. Dal momento che
i sacramenti costituiscono I'occasione nella quale Dio opera direttamente nel cuore
del credente, tutto il diritto, in quanto sacramentale, & divino. Graziano (che vive e
opera intorno al 1140) costituirebbe ancora un rappresentante del diritto antico, per-
ché — a giudizio di Sohm — il suo Decretum si sviluppa a partire dai sacramenti.

¢) Il «cattolicesimo moderno» ha inizio con Rufino e Alessandro 11, intorno al
1170: cambia il concetto di diritto canonico, perché cambia la concezione di Chiesa.
Essa non ¢ pit intesa come corpo di Cristo, ma come societa di tipo terrestre, come
corporazione: il suo diritto non & piu divino, sacramentale, ma legato alle dimensio-
ni sociologiche della convivenza umana.

Non ¢ difficile dimostrare i limiti dell'impostazione di Sohm, come del resto fe-
cero molti canonisti sin dalle prime apparizioni dei suoi scritti. Gli storici del diritto
sono infatti concordi nell’individuare in Graziano un esaltatore della dimensione giu-
risdizionale della Chiesa e del primato disciplinare del papa. Anche la suddivisione
tripartita della storia della Chiesa ¢ assai debole: in particolare la tesi di un’eta delle
origini puramente carismatica contrasta con i dati a nostra disposizione e non regge
alla verifica dei fatti.

La forza di Sohm - come osserva acutamente Congar' — sta nell’essersi posto
sul piano di una concezione teologica del diritto canonico e di aver legato il regime
del diritto alla visione della Chiesa.

Y. CONGAR, R. Sohm nous interroge encore, in «Revue des Sciences philosophiques et
théologiques» 57 (1973) 263-294.
' Ibid., p. 273.

266



La sottolineatura del diritto antico come «diritto sacramentale», pur nell’esaspe-
razione che la caratterizza, ha il merito di porre in rilievo una dimensione che ¢ fon-
damentale nel diritto canonico e che invece & stata messa in ombra nel corso del se-
condo millennio, dominato per ragioni storiche dalla preoccupazione di sottolineare
gli aspetti legati all’esercizio dei poteri e alla visibilita istituzionale della Chiesa.

E pertanto necessario andare «al di la di Sohm, verso un diritto della Chiesa-sa-
cramento di salvezza».'” Congar prende come punto di partenza 1" affermazione con-
tenuta al n. 8 della Lumen gentium, per dire che nella complessa natura della Chiesa
I'ontologia della grazia a fondamento sacramentale & prioritaria rispetto alla dimen-
sione societaria e gerarchica, che ¢ posta a suo servizio.

«Bisogna cercare una visione sintetica e integrante dove il momento sacramentale,
nel contempo spirituale e visibile, nel quale si compie la Parola, il momento perso-
nale di grazia. quello della comunione ecclesiale, il momento dell’ordinamento giu-
ridico, siano percepiti come significativi del medesimo disegno di Dio»."

«Il diritto della Chiesa & I’ordine di esistenza e di vita di questa societa originale che
¢ il popolo di Dio, corpo di Cristo, tempio dello Spirito santo. Cio che € cosi strut-
turato deriva la sua realta dai sacramenti della fede, e merita in sé il titolo di sacra-
mento primordiale. In questo senso il diritto della Chiesa ¢ a fondamento sacramen-
tale»."

Congar conclude osservando che i sacramenti sono «istituenti e strutturanti», dal
momento che la loro recezione fonda e modifica la condizione del fedele; nel con-
tempo essi non costituiscono I"unica fonte del diritto, perché presuppongono la pro-
fessione di fede e, ancor pit radicalmente, la Parola di Dio. La storia inoltre ci impone
di riconoscere che nella Chiesa la giurisdizione € stata esercitata con una certa auto-
nomia rispetto alla dimensione sacramentale dell’ordine. Esiste inoltre un diritto de-
gli «stati di vita»: se quello dipendente dal matrimonio & sacramentale. non altrettanto
si pud dire per i diritti e i doveri che derivano dalla consacrazione mediante la pro-
fessione dei consigli evangelici.

Senza dubbio una delle proposte di maggior spicco fra quelle elaboratc dai so-
stenitori di una fondazione ICOIOgICO-de[’dan[alC del diritto canonico & opera di
Klaus Morsdorf, maestro della Scuola di Monaco di Baviera. Ne raccogliamo qui le
idee attraverso la lettura e la riproposizione fattane da due suoi brillanti discepoli, A.
Rouco Varela ed E. Corecco, in un breve testo assai significativo dello stato della di-
scussione agli inizi degli anni Settanta.® Morsdorf accosta frontalmente il problema

" E il titolo della parte conclusiva dello studio di CONGAR (pp. 281ss.); a p. 281, cita un pen-
siero di K. Barth: «Le droit ecclésiastique est liturgique dans son origine: il crée I'ordre a par-
tir du culte, se renouvelle en lui et en assure en méme temps I'ordonnance».

8 I faut chercer une vision synthétique et intégrante ot le moment sacramentel, a la fois
splrlluel et visible, dans lequel s"achéve la Parole, le moment personal de grice, celui de com-
munion ecclésiale, le moment d’ordonnancement juridique, soient pergus comme relevant du
méme dessein de Dieu» (ibid., p. 284).

" «Le droit de I'Eglise est I'ordre d’existence et de vie de cette société originale quest le
peuple de Dieu, corps du Christ, temple de I'Esprit Saint. Ce qui est ordonnancé ainsi tient sa
réalité des sacrements de la foi, et mérite en soi le titre de sacrement primordial. En ce sens-la
le droit de I'Eglise est 4 fondement sacramentel» (ibid., p. 285).

» Cf A. Rouco VARELA - E. CORECCO, Sacramento e diritto: antinomia nella Chiesa?, Ja-
ca Book, Milano 1971, pp. 43-48.

267



della giustificazione teologica dell’esistenza del diritto all’interno della Chiesa, ri-
correndo a due categorie tipicamente teologiche, la Parola e il Sacramento. Egli scar-
ta volutamente come possibile punto di partenza la categoria di popoelo di Dio. per
evitare di ricadere nell’approccio umano-sociologico (ubi societas, ibi ius), tipico
del modo di giustificare il diritto canonico nei tempi anteriori al Vaticano I1.

«La Parola e il Sacramento in quanto forme di comunicazione anche umana, pos-
seggono come loro struttura ontologica la possibilita di esprimere anche una inti-
mazione giuridica vincolante, Questa possibilita &€ sempre stata riconosciuta e sfrut-
tata da tutta la tradizione culturale umana, non solo biblica. Attraverso la parola e il
simbolo sono sempre stati posti fatti giuridicamente vincolanti, Cristo ha assunto la
parola e il simbolo usandoli come strumento sacramentale per comunicare la sua
Salvezza. conferendo loro un valore ed una intimazione soprannaturali soteriologi-
camente vincolanti».!

Cosi procedendo, Morsdort puo sostenere che la Chiesa € una comunita i cui ele-
menti teologicamente costitutivi comportano necessariamente normativita e ordina-
mento sociale. Si noti perd che la Parola e il Sacramento, pur rispettando il principio
dell’incarnazione, non sono fenomeni desunti dalla realta sociologica e adattati alla
Chiesa, ma traggono la loro originalita dall'interno dell’esperienza stessa della Chie-
sa, nella prospettiva della fede. Sono ovviamente normativi in quanto pronunciati e
celebrati dal Cristo, «]’ultima e definitiva possibilita di salvezza che Dio ha offerto al-
I"'uomo».*

Per evitare la prospettiva di Sohm, che riduceva il sacramento a «occasione» del-
I"intervento della grazia di Dio sul singolo fedele, bisogna pero inserire Parola e Sa-
cramento nel solco della successione apostolica:

«In forza della Successione Apostolica la Chiesa da la garanzia che la sua Parola e
il suo Sacramento conservano la stessa pretesa giuridicamente vincolante della Pa-
rola e del Sacramento di Cristo»,*

La proposta di Moérsdorf (e la lettura fattane da Rouco Varela e Corecco) affron-
ta anche il problema del metodo: posto che il diritto canonico ¢ vero diritto, ma solo
in senso analogo rispetto al diritto civile, perché radicato in una realta — la Chiesa —
che & ontologicamente diversa dalle societa puramente umane, resta da stabilire se al
suo interno si debba procedere con metodo teologico o con metodo giuridico. La ri-
sposta di Morsdorf € netta: il diritto canonico & una disciplina teologica con metodo
giuridico. Cio significa che il diritto canonico, come ogni ordinamento giuridico,
porta i suoi effetti non solo nella sfera individuale e nella dimensione interiore del fe-
dele. ma condiziona in modo oggettivo le relazioni interpersonali nella comunita, sia
in foro interno. sia in foro esterno.*

Possiamo osservare come nell’impostazione di Maérsdorf la categoria di sacra-
mento sia assunta in senso ampio, allo scopo di individuare una realta specificamen-
te ecclesiale su cui fondare la teoria del diritto: si tratta di un procedimento accetta-
bile, a patto che si riesca a determinare un criterio che impedisca I'immediata sacra-
lizzazione, e conseguentemente 1’assolutizzazione, di ogni norma canonica.

2 [bid., p. 45.
2 [bid.. p. 47.
2 Ibid., p. 53.
* Ibid., pp. 64-65.

268



4. Una recente rilettura della proposta di fondare sacramentalmente
il diritto canonico

La preparazione e la pubblicazione del rinnovato Codice di diritto canonico, av-
venuta nel 1983, ha spostato I'attenzione dei cultori della disciplina su questioni di-
verse da quella della sua giustificazione. Non mancano tuttavia tentativi recenti di ri-
proporre il problema: del resto — trattandosi di un argomento fondamentale — & evi-
dente che esso & destinato a riemergere ciclicamente.

Esaminiamo la proposta di Pier Virginio Aimone Braida, che riprende e supera le
posizioni di Mérsdorf e Corecco.” Aimone critica la tesi di Morsdorf, secondo cui il
diritto canonico & una disciplina teologica con metodo giuridico, per portare total-
mente il diritto canonico nell’ambito teologico: come I'oggetto della teologia ¢ la
«fides quaerens intellectum», cosi I’oggetto del diritto canonico, scienza riguardan-
te la prassi, ¢ la «fides quaerens actionem». La scienza canonica va quindi intesa co-
me una disciplina teologica con metodo teologico.

A giudizio di Aimone, proprio a partire dal vincolo liturgico, cio¢ dalla comu-
nanza dei sacramenti, & possibile parlare del diritto canonico come disciplina teolo-
gica con metodo teologico. Il diritto nacque nella Chiesa come ordinamento dei sa-
cramenti e della liturgia e la comunione con la comunita fu condizionata alla parte-
cipazione ai sacramenti. Solo in seguito, in gran parte per ragioni storiche, si
aggiunsero i vincoli della professione di fede e dell’obbedienza gerarchica.

«I1 diritto canonico &, in quanto tale, onticamente, diritto liturgico e solo come diritto

liturgico pud essere rettamente inteso come ordinatio fidei. 11 diritto canonico sa-

cramentale nasce in quanto diritto liturgico, i canoni sono espressione di una lex

orandi che si & stabilita come celebrazione e memoriale della Pasqua del Signore e
nella lex erandi si trovano le ragioni della comunione e della unita ecclesiale».

[l richiamarsi al vincolo liturgico-sacramentale diverrebbe di nuovo attuale nella
Chiesa del nostro tempo:

«Dalla Chiesa-comunione che emerge dal concilio Vaticano II non ci si allontana
oggi tanto per eresia o per scisma (...). Essa viene abbandonata per “apostasia”, che
sovente ¢ semplicemente indifferenza, noncuranza. La comunione ecclesiale cessa
non tanto perché vengono meno il vincolo simbolico o quello gerarchico (cadono
certamente anche questi vincoli, ma piuttosto come conseguenza dell’abbandono e
non causa), quanto piuttosto perché cessa il vincolo liturgico, la fiducia, la preghie-
ra, le ragioni del credere e dello sperare».

Intendere il diritto canonico come diritto liturgico-sacramentale significa per il
nostro autore da una parte emanciparlo dal bisogno di ricorrere alle categorie desun-
te dal diritto civile; dall’altra farne un diritto di liberta, nel quale la vita religiosa per-
sonale del cristiano adulto non & sottoposta a direttive estrinseche, ma si modella,
per adesione interiore, sulle regole stesse della preghiera e dei sacramenti.

Avremmo non tanto un diritto coercitivo, ma un «diritto a»:

«Il diritto della Chiesa deve anzitutto essere inteso come diritto interpersonale, dia-

logico, il cui fondamento va ricercato nell’essere e che come dovere giuridico si

identifica con I"obbligo morale».

* Ringrazio 1" Autore, che mi ha gentilmente permesso di attingere a un suo studio ancora
inedito, intitolato «In iure canonico exponendo respiciatur ad mysterium Ecclesiae». Un con-
tributo sulla natura della canonistica, di prossima pubblicazione su «lus Ecclesiae».

269



La proposta di Aimone ¢ senza dubbio suggestiva, non solo perché — nella scia di
Morsdorf e dei suoi discepoli — cerca di giustificare il diritto canonico con argomen-
ti teologici, evitandone la dipendenza dal diritto civile e I'impressione che se ne pos-
sa fare a meno senza intaccare la struttura costitutiva della Chiesa, ma anche perché
individua nel vincolo liturgico I’elemento specificativo dell’identita cristiana. fonte
di diritti e doveri nella comunita. Lascia piu perplessi la tendenza — che ci sembra di
poter cogliere in filigrana — a un’eccessiva soggettivizzazione degli obblighi giuridi-
ci. E corretta e praticabile I'identificazione fra il dovere giuridico e I'obbligo mora-
le? Come si porra la coscienza del fedele di fronte alle indicazioni e alle direttive
che provengono dalla legittima autorita?

5. Osservazioni conclusive

La panoramica assolutamente non esaustiva qui tratteggiata allo scopo di illu-
strare il clima di una stagione di studi canonistici. disponendo cronologicamente le
posizioni di alcuni autori emblematici, ci permette di trarre alcune conclusioni, sia sul
versante della natura del diritto canonico, sia su quello del diritto liturgico-sacra-
mentale.

Quanto alla natura del diritto canonico, I'inserzione della categoria della Chiesa-
sacramento e la valorizzazione del diritto liturgico-sacramentale come dimensione
specifica del diritto canonico, pur con i limiti piti volte indicati, ha permesso di sot-
tolineare che il diritto canonico puo avere spazio e dignita nella teologia contempo-
ranea solo se riesce a dimostrare la propria connessione essenziale con il nucleo mi-
sterico della Chiesa. Senza dubbio il sacramento, costituendo una realta propria del-
I’esperienza cristiana, non totalmente riconducibile negli schemi della convivenza
umana, permette di correlare il diritto canonico con il centro dell’esperienza di fede
e consente di superare una comprensione piattamente sociologica della Chiesa e del-
le sue leggi (si pensi agli evidenti limiti delle categorie «societa» o «istituzione»). E
anche vero che 1’evento liturgico-sacramentale, soprattutto in rapporto al battesimo
¢ all’eucaristia, sta alle origini della comunita cristiana e ne consente una rilettura fe-
dele all’ispirazione costitutiva. Tutto cio non toglie che — da sola — la categoria
sacramento risulti insufficiente, sia per una comprensione adeguata del mistero della
Chiesa, sia per una spiegazione esaustiva del ruolo del fenomeno giuridico al suo
interno.

Quanto al diritto liturgico e sacramentale, la proposizione in senso ampio del
concetto di sacramento e la sua connessione con il mistero della Chiesa ha permesso
di superare il rischio di intendere I'atto sacramentale in senso eccessivamente indi-
vidualistico, dimenticando che il sacramento & «vero» e «significativo» se compreso
come momento della vita ecclesiale. poiché esso trova nella Chiesa non solo il con-
testo, ma anche 'origine. Cid ha pure aiutato a superare una visione frammentata
dei sacramenti, cogliendone maggiormente I’unita dinamica nel cammino di fede del
credente (si pensi alla rilettura del battesimo, della confermazione e dell’eucaristia
come momenti dell’itinerario dell’iniziazione cristiana).

Siamo convinti che la questione della fondazione del diritto canonico non possa
venire elusa e che una corretta impostazione del problema possa aiutare ad ap-
profondire la comprensione stessa del mistero della Chiesa. E dunque un tema che va
al di 1a dell’esigenza del diritto canonico di giustificarsi nel contesto di un’ecclesio-
logia misterico-comunionale. La cosiddetta «corrente teologica» sembra essere oggi

270



quella in grado di offrire risposte pill convincenti, anche se, come anche quest’espo-
sizione ha permesso di verificare. non si ¢ ancora giunti a una formulazione davvero
soddisfacente. Si tratta infatti di approfondire lo studio ecclesiologico, per una com-
prensione sempre pii piena del mistero della Chiesa nel progetto salvifico di Dio per
['umanita; nel contempo, di superare i residui della sudditanza del diritto canonico al
diritto civile. senza smarrire il carattere realmente giuridico, e percio vincolante, del-
la disciplina.

271



