GLI ESERCIZI SPIRITUALI AL CLERO
DI SAN GIUSEPPE CAFASSO

Lucio Casto

L’arco della vita di S. Giuseppe Cafasso occupa uno spazio relativamente breve di
anni, dal 1811 al 1860, e tuttavia sufficiente perché maturasse una personalita di san-
to di non poca importanza sia sul piano ecclesiale, sia su quello sociale.

Torino, la citta in cui si svolge il ministero presbiterale del Santo, lo ricorda con
affetto e venerazione, anche se il suo nome nella coscienza dei cattolici torinesi ri-
mane sicuramente pill in ombra rispetto ad altri giganti della santita a lui contempo-
ranei, quali ad esempio S. Giovanni Bosco, che del Cafasso fu discepolo ed estima-
tore. E tuttavia, resta difficile comprendere appieno il cattolicesimo torinese di meta
Ottocento senza una conoscenza approfondita della figura del Cafasso: soprattutto
non si comprende la spiritualita e lo stile pastorale del clero torinese della seconda
meta dell’Ottocento, improntato a indubbio zelo, come pure la grandezza e 1’ origi-
nalita dello stesso Don Bosco e di altri santi torinesi.

[1 motivo di tutto ¢id ¢ dovuto al ruolo speciale di formatore di preti, assunto
dal Cafasso per oltre vent’anni al Convitto ecclesiastico di S. Francesco d’ Assisi di
Torino. Purtroppo a tutt’oggi non esiste ancora una biografia critica del Santo e nep-
pure, cid che ¢ piu grave, una edizione critica delle sue opere, la maggior parte delle
quali giace ancora soltanto a livello di manoscritti originali. Verrebbe da dire che To-
rino, cosi prodiga di santi, non sempre ha saputo dare ai suoi figli migliori il dovuto
onore e il doveroso studio dei loro insegnamenti. Nel nostro caso il fatto & tanto piil
singolare quanto maggiormente si vede che la lezione di santita presbiterale data dal
Cafasso e inculcata nel clero non solo torinese & stata quasi generalmente incarnata
da generazioni di preti fino almeno alle soglie del Vaticano I1. Tutto questo grazie ad
una tradizione solo in parte scritta. Sarebbe venuto il momento (per la verita & gia ve-
nuto da un pezzo) di verificare cio che di questa tradizione risale effettivamente al Ca-
fasso, per coglierne meglio sia la validita, sia la storicita, e al tempo stesso per riuscire
ad individuare pil esattamente il carisma di uno stile pastorale torinese e piemonte-
se che ha sicuramente nel Cafasso il suo principale ispiratore.

Don Giuseppe Cafasso entrd al Convitto ecclesiastico alla fine di gennaio del
1834: aveva da poco compiuto i 23 anni e da pochi mesi era prete. Accolto dal retto-
re, I"abate Guala, vi rimase come convittore circa tre anni seguendo le lezioni di teo-
logia morale. Al termine di questo periodo fu invitato a restare, prima come aiuto del
Guala in qualita di Ripetitore delle conferenze di morale (dal 1836 al 1843), poi co-
me rettore del Convitto e insegnante principale dal 1844 al 60, anno della morte.

Il Cafasso predicatore di Esercizi al clero

Accanto al lavoro ordinario di formazione del clero che il Cafasso svolgeva al
Convitto ecclesiastico di Torino, ¢’era un’altra attivita pit ridotta nel tempo, ma non

482



meno efficace: la predicazione di Esercizi spirituali ai sacerdoti. Un tale lavoro offriva
una possibilita che la scuola di morale al Convitto non aveva, quella cio¢ di potersi
periodicamente rivolgere ad un largo uditorio di preti per una sintetica ed insieme ef-
ficace formazione sacerdotale. Ed & proprio grazie agli Esercizi spirituali che la linea
di teologia morale e di spiritualita sacerdotale, che al Convitto vedeva celebrata la sua
versione dottrinale, poté lasciare un’impronta duratura nel clero non solo torinese e
impostare una ben determinata immagine di prete.

Se vogliamo capire chiaramente qual era il tipo di prete che il Cafasso si propo-
neva di inculcare, piti che alle sue lezioni di morale dobbiamo infatti ricorrere alle sue
prediche nei vari corsi di Esercizi spirituali. Qui pit che mai emerge chiaramente il
pensiero del Cafasso sul prete, circa il suo essere e il suo agire, e insieme, in traspa-
renza. una sottile critica verso altri modelli o stili di vita sacerdotale non soltanto
immaginati dal Cafasso, ma vivi e reali nel suo tempo.

Anche nel ministero degli Esercizi spirituali il Cafasso fu pilt un continuatore che
un iniziatore. Ma, come gia stava avvenendo nell'insegnamento della morale al Con-
vitto, anche nella predicazione degli Esercizi ben presto il continuatore seppe rivela-
re una sua autonomia e una sua originalita, pur restando in una linea sostanzialmen-
te tradizionale.

La guida di corsi di Esercizi fu assunta dal Cafasso all’inizio degli anni "40 per in-
carico del Guala; probabilmente le prime esperienze di predicatore vero e proprio, ol-
tre alle normali omelie festive, il Cafasso le fece nel corso di Missioni al popolo. I te-
sti che ci riportano queste Missioni sono dunque in ordine di tempo i primi scritti del
Cafasso nel suo ministero di predicatore.'

La predicazione di Esercizi al clero fu svolta dal Cafasso quasi sempre al San-
tuario di S. Ignazio, nelle valli di Lanzo. Questo Santuario, situato su una rupe a cir-
ca 900 m. di altitudine, ebbe una storia singolare, raccontata dal Nicolis de Robi-
lant.? Abbandonato a se stesso nel periodo della rivoluzione francese e dell’occupa-
zione napoleonica, fu riscattato e riadattato dal Guala all'inizio dell’800: appunto
quest’ultimo diede al Santuario la sistemazione di casa per Esercizi spirituali, am-
pliandone i fabbricati in modo tale che potesse ospitare circa 80 persone. Ulteriori
sistemazioni, tra cui un notevole tratto di strada carrabile fino al Santuario, furono
portate a compimento sotto il rettorato del Cafasso, il quale, come gia s’¢ detto,
alla morte del Guala diventava lo stesso giorno rettore del Convitto e del Santuario
di S. Ignazio.

La predicazione di Esercizi al clero era ormai una tradizione al Santuario, quan-
do il Cafasso intraprese anche questo ministero. Gia da tempo il Guala teneva ogni
anno a S. Ignazio uno o anche due corsi di Esercizi spirituali molto frequentati da sa-
cerdoti, facendosi spesso aiutare da quelli che erano al tempo i predicatori di grido.’
E fu appunto il Guala ad offrire a don Cafasso I’opportunita di tenere un corso di
Esercizi per sacerdoti a S. Ignazio verso il 1844. Da allora il Cafasso predico quasi
tutti gli anni. fino alla morte, almeno un corso di Esercizi, limitandosi negli ultimi an-

' F. ACCORNERO, La dottrina spirituale di S. Giuseppe Cafasso, Torino 1958, pp. 169 e 180.

2 L. NicoLis DI ROBILANT, S. Giuseppe Cafasso (ed. riveduta a cura di J. Cottino), Torino
1960, pp. 704ss. Cf G. TUNINETTI, Il Santuario di Sant'Ignazio presso Lanzo, Pinerolo 1992,
pp. 75ss.

* fvi, p. 714. Scorrendo i nomi si pud rilevare che ad esser chiamati come collaboratori del
Guala erano soprattutto i Gesuiti, ma anche gli Oblati di M.V. del Lanteri.

483



ni a tenere le istruzioni e lasciando ad altri predicatori le meditazioni. Il successo
che riscuotevano le sue prediche & comunemente attestato da moltissime testimo-
nianze: il pit delle volte a S. Ignazio non ¢’era posto per tutti coloro che chiedevano
di fare gli Esercizi spirituali con don Cafasso.*

Di questa notevole attivita ci restano precise testimonianze costituite soprattutto
dagli scritti del Santo. Questi aveva I'abitudine di scrivere per intero le sue prediche,
lasciando sulle pagine anche la forma vivace della lingua parlata. Abbiamo cosi
la possibilita di entrare nel vivo del pensiero del Santo e, insieme, percepire anche lo
stile tipico usato con i sacerdoti.

Di questi scritti sono state tentate delle edizioni fin dalla fine del secolo scorso,
tutte parziali, non critiche e neppure fedeli in tutto al testo manoscritto. Meditazioni
originariamente distinte sono state a volte unite, il linguaggio & stato rivisto e ritoc-
cato per renderlo pitt moderno, con I"effetto di ridurre di molto la vivacita originaria.
Inoltre molte meditazioni, circa la meta, restano del tutto inedite. Una prima edizio-
ne fu curata dal nipote del Santo, il can. Giuseppe Allamano, nel 1892-93, in due vo-
lumi.* Una ripresa di questa prima edizione fu fatta per il centenario della morte del
Cafasso. Purtroppo i curatori di quest’altra edizione non si sono affatto preoccupati
di offrire un’edizione critica o almeno integrale degli Esercizi spirituali al clero del
Cafasso, ma non han fatto altro che ricopiare quanto gia I’ Allamano aveva pubblicato
alla fine del secolo scorso: unica preoccupazione ¢ stata quella di rivedere ulterior-
mente il linguaggio, con il risultato di allontanarsi ancora di pil dal testo originale.*

I manoscritti contenenti gli Esercizi spirituali del Cafasso si conservano nell’ Ar-
chivio del Santuario e Convitto della Consolata, in Torino. Un elenco e un catalogo
delle prediche di cui restano i manoscritti & stato gia esposto dall’ Accornero nel suo
studio sul Cafasso.” Esistono anche delle trascrizioni a mano, molto pil leggibili, ma
andrebbe verificata I’esatta corrispondenza con gli originali.* Questi ultimi occupa-
no oltre mille pagine divise in tre volumi, dal foglio 1843 (vol. V) al foglio 2903
(vol. VII).

Nonostante I’enorme ampiezza di questo materiale risulta comunque abbastanza
semplice lo schema di base a cui si attenne sostanzialmente fedele il Santo in tutto lo
svolgimento della sua missione di predicatore. Per quanto riguarda le meditazioni ci

* Cf lettera dell’agosto 1853 a don Giorgio Gallo: «Gli aspiranti sono in numero di 100,
onde mi riesce impossibile farle luogo», in G. COLOMBERO, Vita del Servo di Dio D. Giuseppe
Cafasso, con cenni storici sul Convitto Ecclesiastico di Torino. Torino 1895, p. 420.

* Meditazioni per Esercizi spirituali al Clero, Torino 1892, e Istruzioni per Esercizi spiri-
tuali al Clero, Torino 1893, Tipografia Fratelli Canonica. Questa edizione ebbe una ristampa nel
1924,

¢ L’edizione in questione &: S. Giuseppe Cafasso, Esercizi spirituali al clero, Alba 1960.

" F. ACCORNERO, op. cit., pp. 168-177.

¥ Per il presente studio mi sono avvalso soprattutto di queste trascrizioni a mano, perché gli
originali presentano difficolta di lettura non piccole. Pud darsi che queste trascrizioni non sia-
no sempre esattissime, ma ad un esame sommario si presentano molto piii fedeli all’ originale
delle edizioni a stampa citate. Tali trascrizioni verranno citate con la sigla T.M.C. (Trascrizio-
ni Manoscritti del Cafassso) e il numero del fascicolo. Per le meditazioni ho preferito in gene-
re il fascicolo 6 che mi sembra il pitt completo: & molto tormentato come trascrizione e porta la
data del 20 giugno 1892 con il «nulla osta» per la stampa del teol. Camisassa. Quando in nota
ci sara soltanto I'indicazione della meditazione e del foglio relativo, s"intende che tale medita-
zione & tratta dal fascicolo 6 delle TM.C.

484



restano due versioni di uno schema sostanzialmente unico. Le istruzioni invece ci
sono state riportate in una sola versione. Probabilmente, mentre nelle meditazioni il
Cafasso non si attenne mai soltanto ad una forma, ma varid un poco la distribuzione
della materia, per quanto riguarda invece le istruzioni si limito ad un solo schema. Si
tratta, comunque, di una ipotesi perché non ¢ affatto certo che noi possediamo tutte
le versioni dei suoi Esercizi al clero. Una cosa si pud pero dire: riguardo alla figura
del prete, come del resto anche per gran parte dei suoi scritti di morale, non assistia-
mo nel Cafasso ad una apprezzabile evoluzione di pensiero. Al termine della sua vi-
ta il suo modo di delineare la figura e il ministero del sacerdote non ¢ sostanzial-
mente diverso dalla presentazione che ne faceva nei suoi primi corsi di Esercizi. Il fat-
to che abbia utilizzato lo stesso schema e talvolta anche le stesse parole, pure a
distanza di anni. denotano in lui una concezione sostanzialmente fissa e codificata del
prete: il Cafasso anche in questo appare un uomo in possesso di certezze, poco vici-
no all’interrogarsi moderno circa I'identita del pastore d’anime. Varia un poco in lui
la forma, ma la sostanza dottrinale appare sicura e stabile.

Le meditazioni al clero

Vale la pena esaminare lo schema generale degli Esercizi al clero. Questi durava-
no normalmente otto giorni interi nei quali il predicatore alternava meditazioni (due
o tre al giorno) e istruzioni (circa due al giorno).

Il primo argomento delle meditazioni era il fine dell'uomo, identificato nel ser-
vizio di Dio in vista del premio eterno promesso al servo fedele.

Veniva quindi il tema dell’ importanza della salvezza, dove si inculcava a forti
tinte 1'idea che il sacerdote deve pensare in prima persona, senza sperare troppi
aiuti dall’esterno, alla sua salvezza eterna, come pure I'idea che la salvezza dell’ani-
ma & I'unico affare importante.

Il secondo giorno degli Esercizi vedeva la continuazione delle tematiche prece-
denti. Dopo aver messo a fuoco nella prima giornata il fine del cristiano e, a maggior
ragione, del sacerdote, il Cafasso passava alla meditazione sul peccato: ¢io che puo
mettere in forse la salvezza & appunto lo scoglio del peccato: all’esame dettagliato
della realta del sacerdote peccatore si aggiungeva 1’insistenza sul timore, fondato
non soltanto sul senso di Dio, ma anche e molto sull’annuncio di castighi temporali
ed eterni.

Le tinte fosche continuavano ancora nei due giorni successivi con la meditazione
sulla morte che, tra I'altro, & la sezione che forse offre pill che non altre immagini ti-
piche di un certo modello di sacerdote tutt’altro che raro al tempo del Cafasso. A
questo punto sopraggiungeva la meditazione sull’inferno: la sua eternita, le pene con-
nesse alla dannazione venivano presentate con vive immagini, tali da incutere un ve-
ro senso di sgomento nell’ uditorio. Qui veramente raggiungeva il suo apogeo dram-
matico quel tema che era iniziato con la meditazione sul peccato; & evidente lo sco-
po pedagogico: solo analizzando le conseguenze del peccato fino all’ultima, la piu
grave e definitiva, che & la dannazione. il Cafasso pensava di poter inculcare un’esatta
valutazione del peccato stesso. La forma drammatica della meditazione aveva quin-
di lo scopo di smantellare quelle resistenze che si potevano facilmente ipotizzare in
qualcuno dei presenti.

Una meditazione sulla misericordia di Dio concludeva in genere la prima parte
degli otto giorni.

485



La seconda parte degli Esercizi, che in genere iniziava con il 5° giorno, aveva co-
me oggetto I'imitazione di Gest quale modello di vita cristiana e sacerdotale. Veni-
vano presi in considerazione soprattutto i momenti salienti della vita di Cristo, cioé
la nascita, la sua vita nascosta, la sua vita pubblica, la sua passione e morte.

L'ottavo e ultimo giorno era riservato in genere per una meditazione sul paradiso
e un’altra sull’amore di Dio. C’era quindi la predica di conclusione, detta «memoria
degli Esercizi».

Lo schema delle meditazioni degli Esercizi spirituali del Cafasso consente di
fare alcune considerazioni.

Innanzitutto si tratta di uno schema abbastanza rigido che non si permette delle
deviazioni su aspetti che non siano assolutamente centrali. Si potrebbe dire che so-
stanzialmente unico ¢ I’oggetto degli Esercizi per il Cafasso: essi non fanno altro che
rispecchiare I’obiettivo essenziale di ogni cristiano, che & la salvezza eterna, e mira-
no a servire a questo fine. Gli Esercizi spirituali sono una esperienza di vita cri-
stiana condensata in otto giorni: I'obiettivo ¢ la salvezza, e Cristo & il salvatore. Per
questo, dopo aver sviluppato il primo tema, quello della salvezza, ¢ poi la figura di
Cristo che attira completamente I"attenzione. Il discorso perd non segue un modo di
procedere biblico, ma obbedisce piuttosto ad un metodo deduttivo-filosofico. Si par-
te infatti dalla definizione del fine dell’'uomo, per arrivare alla tesi della necessita
della salvezza messa in forse dal peccato. Cristo allora ¢ il salvatore, colui che ricu-
pera I'umana natura. Tuttavia, piu che incentrare il discorso sulla salvezza operata
dal Cristo, questi & visto soprattutto come modello esemplare posto all’imitazione
del sacerdote.

In effetti pare di riscontrare una scarsa continuita tra la prima e la seconda parte
delle meditazioni. Infatti, dato il procedimento deduttivo del discorso, Cristo avreb-
be dovuto esser presentato soprattutto come il realizzatore di quella salvezza e non
tanto nella sua esemplarita proposta all’imitazione.

La ragione di una certa discontinuita tra la prima e la seconda parte delle medita-
zioni pare dovuta al fatto che I'intelaiatura del discorso obbedisce ad uno schema
estrinseco, anche se classico in una certa teologia spirituale: la divisione, cioé, delle
eta della vita spirituale in via purgativa, illuminativa ed unitiva. Ne abbiamo un chia-
ro indizio proprio in apertura al testo della meditazione con cui si iniziava la parte de-
gli Esercizi dedicata all’imitazione del Redentore.” Questo schema di lavoro fa si che
il messaggio biblico venga incanalato in una costruzione teologica estrinseca ed ob-
bedisca piuttosto ad un bisogno di utilitd pratica: portare il cristiano alla conversio-
ne, quindi farlo crescere con I'imitazione, per giungere all’unione con Dio. Natural-
mente, se ai fini pratici questo metodo ha il suo valore, ad un giudizio strettamente
teologico non pud che rivelare i suoi limiti ed anche qualche pericolo.

Ci potremmo domandare se lo schema seguito dal Cafasso si ispiri a dei modelli
precedenti. Certamente i suoi Esercizi obbediscono ad uno stile comune nel suo tem-
po ¢ ancora in seguito. Se comunque ¢’¢ da trovare un precedente illustre alla linea in
cui & inserito anche il Cafasso, questo ¢ certamente s. Ignazio di Loyola con i suoi
Esercizi spirituali.'

* «Colla presente meditazione noi entriamo in quella parte degli Esercizi che & detta
comunemente la via illuminativa»: Med. 10.f. 1, in TM.C., 6.
" Cf G. Cusson, Ignace de Loyola, in Dict. de spiritualité, V11, Paris 1971, pp. 1266ss..

486



Al di la delle innegabili differenze, gli Esercizi ignaziani restano anche per il Ca-
fasso il modello prossimo a cui ispirarsi. Non & imitazione e ripetizione tal quale: &
I"utilizzo di uno schema, rivisto e reso funzionale per assolvere ad uno scopo preci-
so, quello di portare il sacerdote esercitando ad uno stato di conversione nell’imita-
zione del Redentore, in vista della salvezza eterna.

Le «istruzioni» al clero

Se attraverso le meditazioni il Cafasso riusciva a porre le basi del suo progetto di
prete, mettendo a fuoco le verita portanti di tutto 1"edificio spirituale, ¢ soprattutto
nelle istruzioni che emerge piu chiaramente la fotografia del sacerdote secondo il
pensiero del Santo torinese.

Notiamo in esse un procedimento ancora una volta deduttivo e non biblico. Si
parte dalla domanda iniziale del «Tu quis es?»." ¢ si risponde esaminando 1’argo-
mento da due punti di vista.

Prima di tutto viene dato ampio spazio a definire il sacerdote nella sua vita inte-
riore ¢ nella sua dimensione piu personale: ¢ il tentativo di dire la essenza del sacer-
dote, la sua natura e il suo stato di vita. Legato a questo primo aspetto, il Cafasso
esamina tutta una serie di atteggiamenti. di virt, e di mezzi atti a favorire una per-
sonalita sacerdotale. Cosi una delle prime virtl inculcate & quella della modestia, de-
finita sulla scorta di s. Tommaso come quella che deve moderare «corporales motus
et actiones, ut scilicet decenter et honeste fiant, tam in his quae serio, quam in his
quae ludo aguntur».”

E certamente interessante notare come una delle virtd programmatiche per un
sacerdote sia proprio la modestia: in questa scelta ¢’ gia in embrione un ben chiaro
ideale sacerdotale.

Circa i mezzi e le virti adatte a formare lo spirito sacerdotale il Cafasso insiste
soprattutto su alcuni ambiti: la vita di preghiera e lo spirito di religione, la fuga e il
distacco dal mondo, la purezza e la delicatezza di coscienza.

Con questo termina la prima parte del compito prefissato dalle istruzioni. Identi-
ficata cioe I'identith del sacerdote, si rende necessario passare all’esame di quello
che & il compito del prete, il suo ministero. L'istruzione sullo zelo dell’ecclesiastico
fa da cuscinetto tra la prima e la seconda parte delle istruzioni.

1l ministero sacerdotale & individuato soprattutto a partire da due ambiti, quello
della predicazione e quello della confessione. A quest’ultimo ministero viene dato dal
Cafasso un maggiore sviluppo, naturalmente per una particolare sensibilita del Ca-
fasso verso questo settore.

soprattutto il paragr. Les «exercices spirituels». pp. 1306-1318. E interessante notare come gii
s. lgnazio distinguesse la possibilita di dare gli esercizi completi o solo quelli relativi alla pri-
ma settimana. Gli esercizi completi (le 4 settimane) nel pensiero ignaziano andrebbero dati «se
I"esercitante & capace di una coscienza spirituale pil grande, che gli faccia desiderare una ri-
sposta cristiana per vivere al limite delle sue capacita (senso del “magis”™)» (p. 1316). Nel Ca-
fasso ¢’2 la preoccupazione di fondare I"esercitante nella linea della fedelta e del servizio, tipica
della 1* settimana ignaziana, senza tuttavia rinunciare completamente alle altre 3 settimane.

"Istr. L in TM.C., 5. f. 1. Le successive indicazioni in nota delle istruzioni porteranno so-
lo pitr il numero dell’istruzione e il numero del foglio. Con questo s’intende che sono tratte dal
fascicolo 5 delle T.M.C. In caso diverso verri indicato il numero del fascicolo.

2 Summa Theologiae. 11-11ae. q. 160, a. 2.

487



Le istruzioni si chiudono quindi con una classica perorazione a favore della de-
vozione mariana nella spiritualita sacerdotale.

Com’¢ evidente gia da questo sommario schema delle istruzioni, non emerge uno
sforzo per definire biblicamente I'identita sacerdotale. La teologia sottostante parte
dai dati acquisiti del Magistero e rispecchia un’immagine ormai codificata del sa-
cerdozio ministeriale. Le fonti da cui viene desunta questa immagine sono soprattut-
to i Concili, in particolare il Tridentino, nel quale & da individuare il vero testo pro-
grammatico da cui il Cafasso deduce la sua immagine di prete.

1l fatto poi che nelle istruzioni si parta prima da una definizione della personalita
del sacerdote e poi si arrivi a parlare del suo ministero, & sintomatico di una certa
mentalita. E il solito schema scolastico che ancora una volta emerge: prima si defi-
nisce la res e poi si passa alle applicazioni pratiche (nel caso nostro, le opere di mi-
nistero); il procedimento avrebbe potuto essere piuttosto il contrario: soprattutto a
partire dal ministero si riesce a definire chi & il sacerdote.

Definizioni di sacerdote

Negli Esercizi al clero il Cafasso offre, insieme a immagini di sacerdote, anche
delle definizioni di prete.

In generale si pud dire pero che non & tanto dalle definizioni che si riesce a rico-
struire la vera immagine del prete secondo il Cafasso, ma piuttosto dalla tipologia.
Le definizioni risentono di un clima, nel quale la figura del prete & delineata in
modo molto impegnativo: ma si tratta di definizioni correnti che non riescono a dire
ci0 a cul veramente mirasse il Cafasso; riescono soltanto a testimoniare in lui
I"accettazione di una certa teologia del prete che in fondo & quella riproposta dal
Tridentino.

Una delle espressioni a cui pit diffusamente si richiama il Cafasso per definire il
sacerdote ¢ quella di uomo di Dio, con un preciso riferimento al testodi / Tm 6,11 e
di Eb 5,1." Dicendo cosi, si vuole subito situare il sacerdote nella cornice che gli
compete, che € quella della sua altissima dignita. Si arrivera infatti a dire di lui che &
come un Dio in terra, ossia il rappresentante di Dio, uno specchio di divina bellezza:"
egli & addirittura visto come uno «posto tra Dio e I'uomo, sotto di Dio, ma sopra
I"uomo»,* citando in proposito lo Pseudo-Dionigi e Innocenzo III. Il suo ministero &
una missione che sfocia nell’eternita: «Egli non & un uomo di questo mondo. & un uo-
mo d’eternita, un uomo cioé che sa d’esser eterno, eppercio pensa e lavora per la sua
eternitd... La massima tra le professioni e le arti & quella appunto di provvedere al-
I"eternita. I maestri di questa grand’arte siamo noi ecclesiastici; tocca a noi coi nostri
discorsi e molto pili colla nostra condotta, far conoscere che siamo gente che sappia-
mo, che studiamo, che insegniamo I’eternita».'

In questo senso il sacerdote € colui che fa le veci di Dio in terra."” Proprio per
questa ragione il prete ¢ visto soprattutto nella sua diversita rispetto agli altri
uomini: «In forza della sua vocazione & stato separato dagli altri, disgiunto, elevato

" Cf Medit. L. f. 3.
e x50 18 0 O

Y str. I £, 5.

' Medit. VIIL f. 14.
" Medit. VII, f. 4.

488



e quasi trasformato in un altro uomo»." Molto si insiste su questo aspetto che ri-
sulta uno di quelli determinanti per caratterizzare il prete e per dedurre precise
conseguenze.

Egli percid ha come fine la gloria di Dio e il servizio di Dio,"” con un preciso e
primario dovere: combattere il peccato. «Eccovi, fratelli, il nostro impegno, la no-
stra impresa, il nostro dovere: guerreggiar il peccato, combatterlo con ogni sorta di
armi, guerreggiarlo col buon esempio, con la nostra parola, colle preghiere, e cac-
ciarlo: cacciarlo prima da noi e poi, per quanto possiamo dal paese. dal luogo in
cui siamo, dalle nostre case, da tutte quelle anime che Iddio mandera ai nostri piedi».*
E quanto diceva ancora il Cafasso nell’ultima istruzione e che rappresenta un ritor-
nello che ritorna spesso: «Coraggio, adunque, o cari. ed ogni giorno adoperiamoci
per aiutare, per salvare qualche anima, per impedire un qualche peccato coi sani
o cogli infermi e moribondi, in confessionale o fuori, predicando e conversando,
solo che ci venga dato d’affrontarne uno solo, la giornata sarebbe gia troppo bella e
felice».”

Nel raggiungimento di questo fine che il sacerdote ha davanti a sé, il modello ¢
Geslu: si tratta di conformare |’esterno e |"interno a questo modello: «Fratelli miei ca-
ri, prendiamoci questo Crocifisso in mano e poi, fissandolo, diciamo a noi stessi: se
io non faccio una cosa sola con questo Signore, se i miei pensieri, i miei affetti, le
opere mie non sono come quelle di questo divin Redentore, debbo disingannarmi:
avrd il nome, il titolo, il carattere di sacerdote, ma in realtid non lo sono; sard sacer-
dote si, ma disgiunto, separato dal principio che mi deve animare; sacerdote, ma co-
pia difforme, degenere dal tipo e dal modello».”

Come gia & stato detto, la figura di Gesu & vista come modello esemplare di ogni
sacerdote. Non c¢’¢ invece lo sforzo teologico di fondare una riflessione sul ministe-
ro sacerdotale a partire dal sacerdozio di Cristo.”

Una linea di interpretazione del sacerdozio ministeriale quale appare negli scrit-
ti del Cafasso andrebbe confrontata con una indagine storica della teologia del sa-
cerdozio, per vedere quale ¢ stata esattamente la corrente in cui anche il Cafasso si
trova inserito.

Un’ipotesi & senz’altro quella di vedere nello Pseudo-Dionigi prima, e poi nella
spiritualita della scuola francese berulliana le linee teoretiche che ispirano anche la
teologia del sacerdozio del Cafasso. Non sembra che quest’ultimo abbia positiva-
mente studiato quegli Autori: certamente ha assimilato dall’ambiente nel quale si
formo la sua personalitd sacerdotale quella precisa concezione del prete, che ritro-
viamo nei suoi scritti.

" Istr. I, f. 7. Cosi pure nella Predica di conclusione, f. 5: «Per la sacra Ordinazione fummo
come svelti da questa terra e trapiantati in un altro cielo»,

¥ Medit. I, f. 3; Medit. XIV, f. 8.

» Medit. IV, f. 20.

# Istr. XVL f. 14.

2 Medit. X, f. 1.

2 Pud essere interessante confrontare le affermazioni del Cafasso con quelle di un altro
grande predicatore di Esercizi al clero, il Rosmini. Questi sembra pil attento a fondare teolo-
gicamente il ministero sacerdotale sul sacerdozio di Cristo: «Noi tutti siamo un solo sacerdo-
zio in Cristo, essendo il nostro sacerdozio il sacerdozio stesso di Cristo da molti partecipato»,
in Conferenze sui doveri ecclesiastici, 11, Domodossola 1931, p. 213.

489



Immagini tipiche di sacerdote

Non sono solo e principalmente gli enunciati teorici che c¢i dicono quale imma-
gine di prete avesse in mente il Cafasso, ma pitt ancora i molti tratti nei quali egli di-
pinge a vivi colori certe figure tipiche di sacerdoti. Il linguaggio e lo stile del Ca-
fasso, soprattutto negli Esercizi, ha di mira un effetto pratico, vuol parlare al cuore
e agli affetti, vuol suscitare emozioni: per questo, al posto di ricercate costruzioni
teologiche, c’¢ in lui un linguaggio popolare che si serve molto di immagini e di
quadri di vita vissuta, attraverso i quali perd emerge chiaramente una concezione del
sacerdote.

In genere prevalgono le immagini negative su quelle positive. Naturalmente, nel
seguire questo procedimento il Cafasso non ha dovuto far fatica per trovare quei mo-
delli di comportamento verso i quali puntare la sua attenzione: in questo modo gli
Esercizi spirituali del Cafasso sono anche un’importante fotografia della vita del cle-
ro non solo torinese a meta del secolo scorso.

Una delle immagini tipiche del prete contro la quale si puntano continuamente le
armi ¢ quella del prete ozioso. Si potrebbe dire che in fondo, detto in mille modi.
questo ¢ il grande male di non piccola parte del clero a meta Ottocento. Del resto la
cosa non stupisce: 1 dati anagrafici ci rivelano allora una notevole sovrabbondanza di
clero un po’ in tutta Italia, e questo fatto non & mai stato troppo positivo per la vita del-
la Chiesa.

Val la pena rileggere alcune righe della meditazione sul fine dell’'uomo: «Fatevi
dappresso a molti sacerdoti, osservateli da mattino e sera, in casa e fuori casa; dite-
mi quel che fanno fuorché la Messa ed il Breviario: se studino. se preghino, se inse-
gnino, se lavorino in qualche parte del ministero. Chi sa quanti giorni noi troveremo,
in cui non si vede traccia del loro servizio, oziosi da mattina a sera, oppure occupati
in tutt’altro che in opere del Signore. Dite a certi ecclesiastici, che diano mano a una
data opera, a far un catechismo, ad assistere ad una funzione. a visitare un infermo,
a sentir confessioni: vedrete quanti pretesti metteranno fuori, e quanta fatica ci vorra
a indurli: e poi lo dicono francamente essi medesimi che non ne hanno voglia, che &
loro di peso e li incomoda»

Che il Cafasso avesse di mira non primariamente quei sacerdoti resisi colpevoli di
gravi scandali, ma piuttosto un certo stile disimpegnato e ozioso di tanti preti, lo di-
ce piu volte lui stesso: «Non parlo solo dei sacerdoti scandalosi, ma dei mondani,
leggieri. dissipati, freddi, pigri, oziosi, dati pit al divertimento, alle partite, alle cose
secolaresche, che al ritiro, all’orazione, allo studio ed alle opere di ministero».* E an-
cora: «Dov’e quel prete che non aveva mai di che fare, vagabondo per le strade, ozio-
so su quelle sedie o collo schioppo in ispalla per la campagna? Dov'é quel prete che
si trovava a tutti i mercati, che faceva i tali negozi, dov'e, che non si vede pit né in
questo né in quel luogo?».* La risposta € semplice, dira piu sotto il Cafasso; non ha
cambiato vita, ma domicilio, da questo mondo all’eternita.

Purtroppo un simile comportamento non doveva essere raro nel clero. Troppo
spesso infatti nell’opinione popolare la vita del prete era vista come un esempio di
inattivita e di vita comoda. Lo rilevava il Cafasso stesso nelle sue istruzioni: «Si tie-

* Medit. I, £, 4.
# Medit. IV, 1. 18.
* Medit. V, f. 14,

490



ne (il sacerdozio) per una carriera comoda ed uno stato di quiete, di riposo, quasi da
non sapere come spendere i giorni, o al pit occuparli solo in bagatelle ed inezie piu
da divertire che faticare; si ha per uno stato, se non totalmente di agi. di gran fortuna
e ricchezze, almeno di mezzo facile e sicuro di sussistenza».”” Naturalmente una si-
mile idea del sacerdozio non lasciava sperare molto di buono nel popolo: un certo an-
ticlericalismo ottocentesco ha anche qui le sue radici. Non potevano quindi certo va-
lere nei suoi confronti le polemiche di matrice cattolica volte a ribadire i diritti della
Chiesa e i privilegi del clero e delle istituzioni religiose. E noto infatti a quali magri
risultati abbiano portato quelle polemiche. Il Cafasso invece si pone su un diverso pia-
no: la sua critica e interna, la sua & un’opera volta non alla difesa politica dello sta-
tus quo, ma essenzialmente alla riforma della vita e della mentalita del clero verso un
ideale pit puro e pi evangelico.

Ci0 che il Cafasso tentava di smantellare, accanto a quello stile di vita ozioso di
cui gia s’e detto, era anche quella immagine di preti «anfibi», come li definisce lui:*
coloro cioe che passano tranquillamente e disinvoltamente da impegni di ministero ad
occupazioni secolari, fino ad assumere addirittura atteggiamenti mondani. Per un
verso sembrano buoni ecclesiastici, ma subito dopo non lo sono pit. Da costoro, di-
ce il Cafasso, ¢’& ben poco da sperare: sono dei mediocri, e la mediocrita & gia pat-
teggiamento con il male.

Certamente il Cafasso non si nascondeva la realta di sacerdoti diventati tali pur-
troppo senza vera vocazione, ma per motivi umani, quali il desiderio di trovare una si-
stemazione conveniente per una vita sicura e tranquilla. Di questo problema ne trat-
ta espressamente in una delle sue istruzioni finali, per dire che anche in questo caso
il sacerdote senza vocazione «dimandando, pregando, pud ottenere per misericordia
cio che per giustizia e per diritto non gli sarebbe dovuto».*

Fermo restando questo principio, erano perd fin troppo noti gli esiti a cui perve-
nivano certi ecclesiastici senza vera vocazione. Un sintomo di questa carenza era
senz’altro la fretta e la superficialita con cui venivano svolti i servizi del ministero.
«Ma fate che arrivino sul Luogo; oh! allora la fretta li assale tutto in un colpo, ed al-
lora il popolo & obbligato ad essere spettatore dello scandalo nostro nel Santuario
medesimo; a veder cio¢ sacerdoti indossare le vestimenta sacre, amministrar Sacra-
menti, distribuir la S. Eucaristia in una maniera cosi sgarbata, che perfin I’artigiano
si vergognerebbe di maneggiar in quel modo gli strumenti dell’arte sua».*

Lo stesso discorso valeva per altri esercizi di pieta: «Si recitera il Rosario in tan-
te famiglie, ma in quella del prete non se ne parla; forse si dira in casa sua, ma biso-
gna aspettare che egli sia fuori o dopo andato a letto. Si annunziera la Parola di Dio,
ed il popolo benché stanco, benché talvolta ne capisca poco, pure sta la pendente dal-
le labbra del predicatore, ed il prete sard in un angolo a dormire o ciarlare».”

[1 Cafasso ravvisa in alcune carenze la causa di simili comportamenti. Una di es-
se & la mancanza di spirito religioso, di convinzioni profonde e, aggiungeremmo noi,
di fede vera e propria.* Certamente se soprattutto negli anni di Seminario si rivelava

¥ Istr. 11, . 2.

® Istr. I, £. 14.

* Istr. XVI, 1. 6.

* Medit. I, f. 6.

 Medit. X1, 1. 19,

# Medit. I, f. 9 e Istr. VIL f. 2.

491



insufficiente la formazione teologica e la proposta di un’autentica spiritualita sacer-
dotale con modelli chiari e vissuti, non ci si poteva stupire se i frutti erano poi cosi de-
ludenti ¢ preoccupanti. Dobbiamo riconoscere che solo con il Cafasso si inaugura a
Torino una vera scuola di spiritualita sacerdotale e di vita pastorale. Si potra discutere
sull’opportunita o meno di riproporre ancora oggi un modello di prete quale lo deli-
neava il Cafasso a meta dell’Ottocento. Un fatto pero € certo: prima di lui gli esem-
pi in negativo che abbondano nei suoi Esercizi erano tutt’altro che rari; dopo di lui il
clero torinese si presentera molto piti nutrito di spirito religioso e molto piti zelante
nelle opere di ministero.

Per concludere le immagini in negativo varra la pena andare a rileggere la lunga
sequenza in cui il Cafasso descrive la malattia e la morte del sacerdote mediocre, di
colui cioé che ha lavorato pil per mestiere che per missione. Ci troviamo in presen-
za di uno dei quadri pil arguti e vivaci usciti dalla penna del Santo torinese: ¢ una sce-
na tratteggiata con tale maestria che, se non fosse per la serieta e la drammaticita
dell’argomento, sarebbe equiparabile ad una delle migliori pagine di letteratura tea-
trale. I ragionamenti del prete infermo, I'esitazione dei parenti nel dirgli il suo stato
reale, la fatica del confessore per aiutarlo a disporsi alla morte, la superficialita con
cui I'infermo riceve gli ultimi sacramenti: sono pagine vivacissime ed efficaci che
non potevano non destare una forte impressione negli ascoltatori:

«Osserviamo adunque questo sacerdote, disteso sul letto, assalito da quella ma-
lattia che deve essere 1'ultima per lui e che terminera i suoi giorni. Nel principio se ne
fa poco caso cosi dal medico e da quei di casa, come pure dall’ammalato: “Questo &
niente, fra poco si guarira”. Cosi si calcola e si progetta in terra, ma in cielo diversa-
mente si decreta...».

La malattia si fa sempre pil grave, i parenti gia bisbigliano, ma intanto col mala-
to si fa la faccia allegra. Finalmente si decide di chiamare il confessore perché sia lui
a dire al malato le sue condizioni. «Chi & il confessore? Si sapra chi ¢? Si conosce il
confessore del padre, della madre, del fratello, della sorella... ma chi ¢ il confessore
del prete che ¢ nella stessa casa? Oh! davvero che nessuno lo sa. Possibile che non si
confessi? lo non dico tanto, andra ogni due, tre mesi, e forse pitt sovente; ma perché
non si sa? perché va dal confessore tamquam fur, in secreto, di notte, si va a trovar in
camera, e pare si abbia paura che perfino I’aria lo sappi».

Ci si decide infine a chiamare un buon sacerdote, sperando che in vita tra i due non
ci siano stati screzi: questi arriva, si mette accanto all’ammalato e incomincia a par-
lare con molta circospezione:

«"“Senta, signore, le cose non paiono troppo bene incamminate; pare che la pru-
denza voglia si pensi un po’ ai sacramenti, e che ella disponga delle sue faccende af-
finché, caso il Signore lo chiami, non abbia a sentir rimorsi e pene”.

Che impressione gli fara questa notizia?... Quello che & certo si & che egli non se
I’aspettava questa nuova e lo mettera in gran pensiero.

“Vuol dire dunque che vi sia il bisogno? Crede lei che non mi cavi pit di questa
malattia? Per altro il medico mi fa coraggio™; e cose consimili. Come finira poi il di-
scorso? “La ringrazio della sua visita, all’occasione mi approfitterd della sua carita e
se occorre la mandero a chiamare”».

Si da pero il caso che il confessore abbia la possibilita di ritornare: «Ma che con-
fessione fara? forse si & aspettato tanto che non si puo piu reggere. “Faccia lei per me:
non ne posso pili”», oppure «dira tre o quattro cose delle comuni: impazienze, di-
strazioni, negligenze, e via. E d’altro? “eh... adesso di sostanza pare che non mi ri-

492



cordi d’altro: perd mi riservo, ¢ mia intenzione di far una cosa piu compita; ¢ gia
molto che ne avevo I'idea; avra poi la caritd un’altra volta; appena guarito comince-
remo da capo”... Fosse almeno pentito! Questo ¢ il sostanziale, ma non si sentono da
questa gente quei gemiti, quei sospiri che fanno proprio vedere e toccare con mano un
cuore compunto e pentitos.

Si arrivera quindi agli altri sacramenti, ricevuti tutti in modo freddo e frettoloso,
proprio com’era abituato ad amministrarli agli altri.

Arriva quindi 1'ora di disporre delle sue cose: «Il povero prete sara attorniato da
una quantita di parenti; tutti, in queste occasioni si presentano, fratelli, nipoti, pro-
nipoti, e via dicendo: uno fa la guardia all’altro ed ognuno fa i suoi conti: tutti a ga-
ra gli si vogliono avvicinare. tutti bramano sapere sue nuove. tutti fanno i graziosi,
e ne sanno il perché. Quindi, gelosie tra loro, contese, litigi, mentre il prete ancor vi-
ve e ne capisce qualche poco... Si presenteri intanto, dopo mille brighe il notaio e la
prima domanda che gl’indirizza sara come vuole sia fatta la sepoltura. Che doman-
da, signori miei! io ho veduto di quelli che a una tale interrogazione divennero
muti, ed appena poterono approvare con un cenno di capo quello che loro sugge-
rivano il notaio ed i circostanti. Altre volte ha pensato a procurarsi uno stato, a
disporsi una bella abitazione. Ora pensi a disporsi una tomba.., Come cambiano
le circostanze! Ma andiamo avanti. “A favore di chi vuol disporre, a chi vuol
lasciare il suo?”. Eccolo dunque obbligato egli stesso a tagliare ed a trinciare il suo
patrimonio. “Lascio... lascio un pezzo a questo, un altro a quello, parte di qua, par-
te di 1a”. La gran tela che egli ha ordito e tessuto con tanti sforzi e sudori, ora la di-
sfa filo per filo, per dir cosi, per darla in mano altrui senza poter nemmeno riservar-
ne un filo per sé».

Ma questo ¢ il meno, perché a quel punto, ormai spogliato di tutti i suoi averi, il
povero prete si trova a faccia a faccia col suo destino. E allora che sopraggiungono i
rimorsi e le angosce, allora il ricordo della sua pigrizia, dell’ozio e dei passatempi,
quando invece avrebbe dovuto esercitare il suo ministero, lo assalgono: se almeno sa-
pesse fare un atto di vera contrizione! Ma non & certo che ne sia ancora capace dopo
tante ricadute e tante negligenze.

In questo stato egli muore. «Si dara il segno della morte e a questo segnale tutti
andranno chiedendo: chi & morto? chi & morto? “E morto il tal prete”. E a questa nuo-
va che si dira nel paese? Sentite: “A chi ha lasciato la roba? Quello si che ne aveva.
Sapeva far rendere il suo mestiere e a cavargli un soldo non erano tutti buoni. Per un
prete cosi vi ¢ poco male, tanto per quel che faceva; questa volta i fratelli, 1 nipoti sa-
ranno contenti! E tanto tempo che sospiravano e soffrivano con questa speranza”.

Ecco le ciarle che comunemente si fanno alla morte di tali sacerdoti, e Dio voglia
che non si dica altro di peggio. I buoni che hanno timore di parlar male, taceranno con
gli altri, ma tra loro diranno: “Poverino! sarebbe meglio che avesse fatto un po” piu il
prete” e con questo vogliono dir tante cose... “che Iddio gli abbia un po’ usato mise-
ricordia™».

Si fa quindi la sepoltura. «Con questo tutto ¢ finito. Per alcuni giorni se ne parlera
ancora, e poi, chi & morto &€ morto; appena ancora qualcuno lo ricorda, finché si per-
dera talmente la sua memoria con 'andare degli anni, che sard come se non fosse
stato mai al mondo, e nessuno pil ne sa».*

H Medit. V, f. 4ss.
493



Anche negli Esercizi del Cafasso non mancano pero esempi in positivo di preti.
Sono senz’altro meno numerosi e non fanno che ricalcare quei tratti che apparivano
carenti negli esempi dell’altra specie. Il modello di prete che il Cafasso intendeva
inculcare possiamo trovarlo tratteggiato in questa pagina: «Fate che capiti in quel
paese un parroco, viceparroco, maestro, cappellano o semplice sacerdote, che viva
una vita totalmente esemplare, attento ai suoi doveri, ritirato ed allieno da tutte le
brighe del mondo, affabile, cortese con tutti, occupato unicamente in cid che sa di
pietd, di chiesa e pratiche divote; il tutto con decoro, gravita e modestia. Chi puo cal-
colare di elogi. la ammirazione del popolo?».*

Com’e chiaro, il Cafasso non intendeva proporre un ideale di prete eroico o altis-
simo. Piuttosto, I'eroismo che proponeva consisteva nella fedelta ordinaria e quoti-
diana alla propria missione e al proprio stato di vita. Lo dice chiaramente piu volte,
lasciando non poco stupiti perché, dopo la sferzata riservata a certi esempi di preti, ci
aspetteremmo di vederci proposto un ideale molto alto. Invece il Cafasso & convinto
che I'incontro con Dio non avviene necessariamente solo nelle azioni eroiche, ma
attraverso le vie ordinarie della grazia: sembra cio¢ «aderire alla sentenza. del resto
molto comune nel secolo scorso, per cui tutto cio che € attivita umana nella ricerca
della perfezione, soccorso dalla grazia ordinaria, ¢ bastevole a condurre le anime al-
la piu alta perfezione» .

Una classica dimostrazione di questo la troviamo proprio la dove il Cafasso de-
scrive la morte del sacerdote giusto, quasi per fare da contraccolpo alla meditazione
precedente nella quale aveva presentato la morte del sacerdote mediocre. Parlando,
dunque, del sacerdote giusto, cosi lo descrive: «Non crediate gia che questo sacerdote
sia un taumaturgo, che abbia fatto miracoli; oppure che serbi ancora la stola della
battesimale innocenza; ovvero sia un ministro che, qual altro Apostolo, qual altro
Saverio, abbia portato I"Evangelo sino agli ultimi confini del mondo... lo parlo inve-
ce d’un sacerdote che, senza far cose strepitose al cospetto del mondo, senza far par-
lare di s€, abbia procurato nel suo stato di santificare se stesso, e per quanto poteva an-
che gli altri; d’un sacerdote che nelle sue piccole e giornaliere occupazioni abbia cer-
cato piu I'onore e la gloria di Dio, che il proprio comodo; d’un sacerdote che abbia
condotto una vita ritirata, divota, occupata, lontana da cio che poteva sapere di pro-
fano e di mondo; d’un sacerdote anche, se volete, che per un tratto di tempo abbia de-
viato dal suo gran fine, ma che alla fine abbia conosciuto i suoi falli e siasi dato a fa-
re quello che non aveva fatto».*

Sommariamente riusciamo gia a farci un’idea del modello di sacerdote proposto
dal Cafasso. Prima di tutto non si richiedono da lui azioni strepitose: una caratteristica
che rivela, tra I'altro, un poco dello spirito del Cafasso stesso, cosi amante dell’ordi-
nario e cosi alieno da qualunque agitazione, anche se poi personalmente seppe rive-
larsi non poco straordinario nel compimento quotidiano della sua missione.

Ancora, il prete deve essere uno che ha costantemente davanti I'impegno della
santificazione propria, prima di tutto, e della salvezza altrui. E certamente piu forte,
negli Esercizi. I'insistenza del Cafasso sulla santificazione personale del prete, che
non sulle opere di ministero. Per questo, il sacerdote deve condurre una vita ritirata,

#Iste XL 1. 11,
* F. ACCORNERO, op. cit., p. 142,
* Medit. VI, f. 3.

494



senza immischiarsi in cose profane, aliena dall’ozio, occupata dalla preghiera, dallo
studio e dalle pratiche del ministero. Quest ultimo consiste essenzialmente nell am-
ministrazione dei sacramenti, nella visita ai malati, nel catechismo, nelle funzioni
religiose. Questo € il ministero ordinario e lo stile di vita normale proposto al clero
negli Esercizi spirituali del Cafasso.

Il ministero della predicazione

Negli Esercizi al clero ¢’ una intera istruzione sul ministero della Parola. dove
ancora una volta ¢ dato di ammirare |’equilibrio e il buon senso pratico del Cafasso.
Naturalmente cercheremmo invano delle elevazioni altamente teologiche sulla realta
della Parola di Dio e sui compiti del Magistero della Chiesa, perché non era questo lo
scopo che si prefiggeva il Santo torinese. E tuttavia, proprio introducendo I'argo-
mento, il Cafasso non manca di prendere le mosse proprio dal ministero stesso di
Cristo, venuto per evangelizzare. Ci troviamo, in questa istruzione, in presenza di un
inizio molto promettente; pit che in qualunque altra parte degli Esercizi, qui abbon-
dano veramente le citazioni bibliche, tutte intese a dire che, come per Cristo, anche
per gli Apostoli, e quindi per i sacerdoti, la predicazione ¢ il principale ufficio che lo-
ro compete ed uno dei mezzi pit efficaci per combattere il peccato.

Quando negli Esercizi al clero si parla di predicazione, si intende quel ministero
che compie il sacerdote ogni volta che fa uso della Parola di Dio per istruire ed esor-
tare i fedeli sia in pubblico che in privato: quindi anche la attivita catechistica & com-
presa in questo ministero. Tuttavia, nel suo significato piu stretto, il Cafasso intende
per predicazione I’esercizio ufficiale della Parola da parte del vescovo, o del parroco,
o di qualche altro sacerdote deputato a questo, e ne parla in vista di questo esercizio,
per rilevare subito, secondo lo spirito pratico di cui era animato, un radicale difetto:
«Noi ai nostri tempi non abbiamo tanto a lamentare la mancanza di predicazione, co-
me la sterilita della medesima, ossia la scarsita del frutto: e non pare una stravagan-
za tra tanta predicazione, eppur tanti peccati, e questi moltiplicarsi ogni di? Di chi
sard la colpa? In chi la sente o in chi 'amministra? A dirvela schiettamente, io pen-
so sia da ambe le parti. negli uni e negli altri».*

Che cosa allora propone il Cafasso?

Prima di tutto & necessario che i predicatori si attengano alle cose certe: sul pul-
pito non si fanno questioni di scuole teologiche che getterebbero lo scompiglio nel-
la mente degli uditori. Al massimo, dopo aver esposto la dottrina certa, il predicato-
re potra accennare, parlando quasi a modo di consiglio e non di comando, a quelle
materie che potrebbero esser vantaggiose per il bene dei fedeli, ma sulle quali non c’¢
pieno consenso tra i teologi.”

In questa linea il Cafasso insiste che si dia importanza alle verita eterne, ossia ai
novissimi: «Ah! fratelli miei, battiamo sovente coteste verita che fanno per tutti e ci
attendono tutti quanti senza distinzione alcuna: I'importanza di salvarsi, il gran ma-
le del peccato, la morte che s avvicina, quella sorte che ci si prepara all’eternita, so-
no cose mai abbastanza ripetute ed inculcate: anzi direi in ogni sorta di predicazione.

7 Istr. XIL, . 1 e Istr. VIII, ff. 12-14,
* Istr. XII, f. 2.
“ Istr. XIIL ff. 6-9.

495



sia catechismo, istruzione o spiegazione di Vangelo, qualunque (sia) il nostro assun-
to, procuriamo di mai terminare senza dare un tocco piu 0 meno direttamente a qual-
cuna di queste grandi verita. E un intingolo questo, diceva un grand’uomo, che sta be-
ne per ogni piatto».* '

Uno dei difetti della predicazione a meta Ottocento doveva essere il suo caratte-
re troppo astratto, teorico, con un linguaggio pieno di sottigliezze retoriche che non
sempre riusciva a toccare i cuori e a smuovere la volonta. Per questo il Cafasso vuo-
le ancora che le prediche siano pratiche e scendano alla realta di chi ascolta: «La-
sciamo stare cio che mai, o ben di rado pud capitare al nostro popolo, ed appi-
gliamoci piu soventi che possiamo alle virtu, ai peccati ed ai difetti domestici ¢
di tutti i giorni, la preghiera, i sacramenti, la pace, le sofferenze in famiglia, 1'ubbi-
dienza e la subordinanza ai maggiori, la fuga dell’ozio, delle partite e dei cattivi
compagni, il mal esempio, I"amor proprio, il rispetto umano; e questi punti trattarli
in modo adatto e pratico, sicché ognuno possa vedere in se stesso il quadro che
sta facendo il predicatore, facendo conoscere ove stia il male ed imparare il modo
di rimediarvi»."

Ancora una volta risulta evidente I'intonazione moraleggiante della predicazione
a meta Ottocento. Questo tono, a dir il vero. restera tale ancora per molto, con il ri-
sultato di favorire nel popolo cristiano una conoscenza molto puntuale e perfino mi-
nuziosa dei doveri morali, con degli sconfinamenti non rari nel vero e proprio lega-
lismo; contemporaneamente non si pud dire altrettanto per la conoscenza biblico-
dogmatica, considerata troppo spesso quasi alla stregua di un lusso perfino un po’
pericoloso, riservato a specialisti. Si pud forse rimproverare a quel mondo cattolico
di meta Ottocento di aver quasi capovolto 1’ordine usato da s. Paolo nelle sue lettere,
la dove faceva scaturire I"'impegno morale del cristiano dall’enunciazione del dogma.

Certamente il Cafasso, e molti altri con lui, quando raccomandava di astenersi
dalle semplici teorie. non intendeva dire di trascurare la parte dogmatica della predi-
cazione. La sua critica era piuttosto diretta contro un certo tipo di predicazione in-
concludente, speculativa, povera di contatto con la realtd dell’uditorio: una predica-
zione che spesso era piuttosto sfoggio di cultura e di abilita retorica e letteraria, ma
ben poco nutrita di contenuto evangelico.

Con questo tuttavia non si pud negare che anche nel Cafasso ci sia una certa sfi-
ducia, per quanto riguarda la predicazione, per la parte dottrinale e dogmatica: sa-
rebbe forse meglio dire, pero, che in lui la preoccupazione di incidere sui costumi ¢
cosi forte, cosi come ¢ forte la convinzione di dover lottare contro il peccato, da ob-
bligarlo ad andare direttamente verso I'obiettivo, utilizzando I"arma della predica-
zione a contenuto morale, pili che dogmatico. Del resto, in un’epoca ancora profon-
damente permeata di cristianesimo non doveva sentirsi tanto urgente lo sforzo di
evangelizzazione dottrinale dogmatica. quanto piuttosto la necessita di insistere sul-
la riforma dei costumi.

Una nota importante nei consigli del Cafasso € I’ottimismo che deve caratterizzare
la predicazione: «Non so da qual cosa provenga, ma noi predicatori siamo soliti e
propendiamo a parlare pil soventi e volentieri della parte difficoltosa che puo pre-
sentare la legge del Signore e far spiccare 1'arduita nell’ osservarla, piuttosto che cer-
car di spianare quelle (le difficolta) che vi s’ incontrano... eppercio (che ¢) difficile os-

» st XTI, £. 9.
“ Istr. X1I, ff. 9-10.

496



servare i comandamenti, difficile fare una buona confessione, difficile ricever bene la
santa Comunione, difficile perfino sentir una Messa con divozione, difficile il prega-
re come si deve, difficile soprattutto arrivare a salvarsi, ed esser ben pochi quelli che
si salvano; e che ne avviene da tante difficolta, se non esagerate, ampliate, soventi al-
meno ripetute? | buoni s’inquietano e si scoraggiano, i cattivi ne perdono la speran-
za, e ¢i pensano quasi nemmen pit».*

Anche qui spicca la polemica contro il rigorismo ottocentesco che aveva in Pie-
monte ancora un certo diritto di cittadinanza. La linea del Cafasso & invece marcata
dall’ottimismo di stampo liguorista con una speciale coloritura: & tipico del Cafas-
so far emergere nella predicazione, anche la dove 1’argomento ¢ fortemente dram-
matico, il tono di speranza che di fatto caratterizza tutto il messaggio cristiano; co-
si non manca di sottolineare la bellezza e la reale possibilita e facilita nel tendere al-
la salvezza e alla perfezione cristiana: «Quando la persona sia di buona volonta,
Iddio vi concorre largamente e fa che essa, ben lontano di stentare a camminare,
che anzi corre ¢ vola (senza) sentire nemmen piit il peso del suo viaggio... Questa
difficolta sta pil in noi che nella cosa in sé».* Va detto per inciso che anche il Ca-
fasso, come era del resto cosa comune nel suo tempo, fa molto leva sulla volonta per-
sonale, al punto che qualche volta viene quasi il sospetto di trovarsi in presenza di
un certo volontarismo.

Naturalmente il Cafasso non & neppure un semipelagiano, anche se non sembra
amare le speculazioni agostiniane sulla grazia e sul libero arbitrio: vedeva, del resto,
dove quelle discussioni esasperate avevano portato! Insiste comungque, € molto. sul-
la volonta dell’uomo, in linea con tutta una tradizione cattolica comune nel suo tem-
po e spiccatamente nel suo ambiente piemontese, senza porsi ulteriori domande, co-
me per esempio da dove provenga quella volonta umana aperta e disponibile al bene
e alla luce di Dio: probabilmente una tale indagine doveva gia sembrare ai suoi occhi
come eccessivamente speculativa, e quindi inutile.

Il ministero di confessore

Non & facile trovare una meditazione o una istruzione negli Esercizi al clero del
Cafasso in cui non si faccia cenno al sacramento della Penitenza, e questo gia dal
punto di vista del sacerdote come penitente, ma soprattutto nella sua qualita di mini-
stro del Sacramento. Ci troviamo a contatto con il ministero che ha reso maggior-
mente famoso il Cafasso: un ministero nel quale egli seppe imprimere il meglio del-
le sue forze e della sua scienza morale. E logico dunque che ne parli diffusamente
esortando i preti a questo servizio ed illustrando quelli che potremmo chiamare i se-
greti dell’arte.

Si resta comunque abbastanza stupiti nel constatare attraverso la predicazione del
Cafasso che non pochi sacerdoti di allora si sottraevano facilmente a questo ministe-
ro, accampando la scusa che si trattava di un servizio pesante e faticoso, oppure che
non c’era obbligo per ogni prete di confessare, 0 ancora che era una perdita di tem-
po. o anche che si trattava di un ministero troppo pericoloso per I’anima del sacer-
dote...* Il Cafasso, dal canto suo, si impegna a smontare ad una ad una queste giusti-

# Istr. XII, f. 11,
# Istr. XII, f. 12,
¥ Istr. X111 f. 4. Cf F. TUBALDO, [l clero piemontese: sua estrazione sociale, sua formazio-

497



ficazioni, per dire che il ministero del confessore non & mai inutile, neppure nel caso
estremo che alla fine risulti impossibile concedere la assoluzione: le parole e gli am-
monimenti del confessore, lo sforzo per arrivare alle disposizioni necessarie per ot-
tenere il perdono sacramentale, anche se sul momento non sembrino sufficienti, in fu-
turo non mancheranno di portare i loro frutti.

[1 concetto che il Cafasso vuole inculcare circa questo ministero € molto alto. Pur
concedendo il primato di importanza alla predicazione, come «l'arma piu forte e pit
potente» che il Signore abbia messo in mano ai sacerdoti, non teme di dire che il
confessore ¢ «un ufficio non meno grande, non meno utile, non meno importante del
predicare», perché i cristiani hanno bisogno che il predicatore «discenda a far loro da
direttore, cio¢ a dire a dar loro la mano, li sorregga, li conduca, li regoli».*

Da esperto nell’arte di confessare il Cafasso non si nasconde la delicatezza di
questo ministero e la cautela che esso esige da parte del sacerdote. Ma non accetta
mai che un tale aspetto venga esagerato: «Che sia (un ufficio) delicato, lo concedo,
ma che torni pericoloso e contenga un vero rischio dell’anima propria a chi usa le de-
bite cautele, lo nego affatto».* E qui il Cafasso ha il suo da fare per smontare una se-
rie di scrupoli che dovevano essere purtroppo molto reali in tanti sacerdoti: & un da-
to di fatto che nel secolo scorso il tarlo degli scrupoli era molto diffuso anche nel
clero, certamente favorito da tutta un’educazione improntata sul senso del timore € su
un certo rigorismo disciplinare e morale."

Le cautele che un buon confessore deve sempre tener presenti consistono prima di
tutto nella vigilanza sulla retta intenzione: guai al sacerdote che siede in confessionale
per vanagloria o per utilita temporale! Ma & necessaria anche una continua vigilanza
sui sensi: e qui il Cafasso accenna alla custodia degli occhi, alla vigilanza nell udire
le confessioni, sia perché i penitenti spesso tendono a dilungarsi in cose inutili, sia
perché si confessano a volte con termini troppo realistici: infine si dilunga un poco
per quel che riguarda la vigilanza sulla lingua: egli deve ascoltare, interrogare, ri-
spondere, istruire, scuotere, quietare, assolvere o no i penitenti. Una parola di pin,
una parola di meno, un termine piuttosto che un altro, pud perdere o guadagnare
un’anima, pud compungere od irritare un penitente.® C’¢ quanto basta per mettere
sull’avviso un confessore sicuro o addirittura spavaldo. Infatti il Cafasso fa sua la
dottrina che la confessione non & soltanto un esercizio del munus sacerdotale, ma & in-
sieme un atto di governo spirituale: il prete ¢ ministro della misericordia divina, ma
¢ anche giudice investito di autorita e di poteri in vista della salvezza. Proprio perché
la confessione & anche atto di governo, esige nel confessore «una prudenza che abbia
del divino».*

Certamente la vigilanza e la prudenza, anche se necessarie, non sono ancora doti
del tutto sufficienti per avere un buon confessore: sono piuttosto virti collaterali, ma
la sostanza non ¢ ancora qui. Cio che veramente deve caratterizzare 1"anima del vero

ne culturale e sua attivita pastorale. Alcuni apporti alla sua individuazione, in AANv., Chie-
sa e societa nella If meta del XIX secolo in Piemonte, Casale Monferrato 1982, pp. 205-209, do-
ve si vede come non pochi sacerdoti non confessassero affatto.

& Istr, XII1, £. 1.

* Istr. X111, £. 6.

T Cf F. TuBALDO, Il clero piemontese. cit., p. 218.

*® Istr. XV, ff. 3-5.

# Istr. XV, £. 3.

498



confessore & la santita di vita, la carita verso i penitenti, e la scienza morale suffi-
ciente.

Quanto alla prima dote, la santita di vita. il Cafasso si limita a ricordare che nel
confessionale il sacerdote € solo a combattere contro il peccato: per cui & pil che
mai necessario un corredo di bonta e di virti che rendano il confessore fermo nella
lotta e vittorioso contro gli assalti e la resistenza del male: in mancanza di questo i
primi ad accorgersene e a disertare quel confessionale sarebbero proprio i fedeli.™
Proprio per questo ¢ necessario che il confessore sia uomo di preghiera.

La santita che deve caratterizzare il confessore non puo essere austera e intrisa di
durezza, ma piuttosto una santita condita di dolcezza e di bonta. Il Cafasso ritiene
molto importante questa virt in un confessore, e si dilunga abbastanza su questo te-
ma, ritornandoci anche piu volte. Si tratta della carita nell’accogliere i penitenti, tan-
to pill necessaria quando maggiormente si € stanchi: «In questi casi stiam bene al-
I’erta per non fare qualche perdita troppo dolorosa, tanto piu che sul finire e ad ora
tarda, soventi si trova chi ha litigato pit lungamente col demonio per venirvi».* Ta-
le carita dovra spiccare soprattutto nell’ascoltare i penitenti, a volte rozzi e incapaci
di fare bene la loro accusa, e nell’aiutarli a formulare un vero atto di pentimento: il
Cafasso rivela ancora qui il suo profondo ottimismo morale, quando ricorda che il
confessore non pud mai disperare di nessuna anima, neppure delle peggio disposte,
e che sempre deve fare tutto il possibile per aiutare i penitenti al ravvedimento.* So-
prattutto insiste nel dire che il confessore non puo mai assumere toni offensivi o an-
che solo duri; a chi chiedeva se non si possa mai parlare con un po’ di tono, ed anche
con qualche asprezza in confessionale, rispondeva: «Con brevita, sempre; con fer-
mezza, irremovibile, molte volte; con asprezza, con durezza mai».® Probabilmente se
questa semplice indicazione fosse stata presa alla lettera da tanti confessori, i fedeli
avrebbero accumulato un po’ meno di disaffezione verso questo sacramento!

La carita di cui parla il Cafasso deve esprimersi anche nel calore con cui il con-
fessore prende a cuore la situazione dei penitenti: costoro si accorgono subito se il
prete parla per ufficio, o se ¢ veramente penetrato dalle parole che dice e da quel-
I"orrore al peccato che vorrebbe inculcare.™

Alla santita di vita e alla dolcezza bisogna aggiungere la scienza. Nel confessio-
nale il sacerdote & maestro di spirito e giudice delle coscienze: deve quindi conosce-
re in modo serio e sufficiente soprattutto la teologia morale, applicandosi ad essa con
uno studio continuo.®

Ci interessa ancora a questo punto la chiarezza con la quale il Cafasso ricorda
che «non si rimette alcun peccato se non per questa via, senza la confessione o il de-
siderio di essa».*

E vero che esistono altri mezzi nella Chiesa per ricondurre il peccatore all’ami-
cizia con Dio, ma il vero mezzo rimane sempre la confessione: «Gli altri mezzi di-

= Istr. X1V, ff, 2-3.
i Tstr,. XV, £ 8.

= Istr. XV, 1. Sss.

= Istr. XV, . 9.

S Istr, X1V, ff. 4-6.
5 Istr. XIV, ff. 6ss.
* Istr. XIII, £, 2.

499



spongono alla salute, cotesto salva realmente; gli altri mezzi conducono gli uomini al-
la rete, questo lo stringe entro, lo serra».*’

In questo senso & comprensibile I'insistenza con cui il Cafasso parla della con-
fessione frequente, soprattutto per i sacerdoti, proponendo come misura ottimale la
confessione settimanale.™ Pare, dagli Esercizi al clero, che questa pratica non fosse
ancora molto diffusa tra i preti, e il Cafasso ritorna non poche volte sul tema del sa-
cerdote che si confessa raramente e quasi di nascosto. Eppure, nei Seminari vigeva un
tale metodo disciplinare riguardo al dovere di confessarsi, che difficilmente si pote-
va sfuggire. Evidentemente non sono i sistemi disciplinari a risolvere problemi come
questo, ma le convinzioni profonde maturate in spirito di conversione. E certo che la
predicazione del Cafasso su questo punto & servita ad avvicinare preti e laici al Sa-
cramento della Penitenza molto piu di qualunque altra disposizione disciplinare, co-
me quella ribadita ancora nel Sinodo del 1873 sotto Mons. Gastaldi. in cui si pre-
scriveva ad ogni sacerdote di presentare ogni anno al proprio superiore il «testimo-
nium scriptum a proprio confessario frequentatae Confessionis».®

I modello di prete delineato dal Cafasso nei suoi Esercizi spirituali ebbe fortuna.
Nella seconda parte dell’Ottocento e ancora fino alla meta del nostro secolo lo stile
di vita del clero piemontese. soprattutto di quello attivo nelle parrocchie, fu confor-
me a quello progettato dal Cafasso. L’efficacia pastorale di quel progetto fu senz’al-
tro notevole.

Non si pud pero dimenticare che il Santo torinese visse in un tempo al quale era
sostanzialmente ignota la scristianizzazione di massa e il secolarismo contempora-
neo. Il suo ideale di prete era pensato per un tempo profondamente diverso dal nostro.
Questo significa che non si pud far astrazione dal contesto storico quando si vuol
comprendere il magistero di un santo e il messaggio che attraverso di lui lo Spirito
Santo ha dato alla Chiesa.

Resta allora da chiedersi cosa continui ad esser valido oggi di quel progetto e in
quale misura, invece, debba esser giudicato insufficiente.

7 Istr. X111, £. 3.
* Istr. VI, f. 10.
* F. TuBALDO, Il clero piemontese, cit., p. 217.

500



