IL SIGNIFICATO PERMANENTE
DELLA DIMENSIONE PROCREATIVA
DELLA SESSUALITA CONIUGALE

Approfondimenti teologici e antropologici

Egidio Ferasin

Introduzione

L’Enciclica Humanae Vitae (= HV) di Paolo VI & stato un evento straordinario
della storia recente della Chiesa: essa ha provocato una revisione profonda non solo
della morale sessuale tradizionale. ma anche di tutta la teologia morale, particolar-
mente della teologia morale fondamentale. Ancor oggi, benché vi siano problemi pid
importanti e urgenti, quello della contraccezione resta una ferita aperta nel fianco
della Chiesa, una ferita che sembra non voler rimarginare pill. Anche recentemente,
in seguito alla Dichiarazione di Colonia e ad un articolo del moralista tedesco B.
Hiiring, si ¢ parlato come di uno scisma psicologico che dilacera profondamente i
credenti.’

Si € ripetuto che cid che ha scalzato la credibilita dell’ Enciclica di Paolo VI & sta-
ta la sua incapacita di coinvolgere I'adesione della ragione. Se un argomento, basato
sulla legge naturale, non convince pil al livello razionale, su quali lumi dello Spiri-
to il Magistero pud ancora appoggiarsi per richiedere «un leale ossequio interno ed
esterno» (HV 28)?

Divenuti scettici od ostili, persino alcuni Pastori hanno preferito tacere, piuttosto
che insegnare una dottrina di cui non afferravano il valore fondante. Non riuscendo
piu a capire perché dovrebbero imporsi le esigenze della continenza periodica, mol-
tissimi fedeli hanno optato per la contraccezione.

In verita la questione non & semplice. Si ha coscienza di toccare qui il legame esi-
stente tra i piu alti valori dell’uomo, I'amore e la vita: e percid non ci si deve mera-
vigliare affatto se torniamo a riflettere in profondita su questo punto della dottrina
morale della Chiesa, per coglierne le connessioni delicate e intime. Vale dunque la pe-
na fare questo sforzo, dal momento che raggiungiamo qui le realti piti profonde del-
la vita umana. E non ¢’¢ dubbio che numerosi altri problemi della nostra epoca (pen-
so ai problemi della bioetica) trovino proprio qui la loro risposta.

Ecco, allora, I'ordine di queste riflessioni, nate dal desiderio di aiutare gli stu-
denti di teologia e i confratelli sacerdoti e confessori a capire le ragioni di un inse-
gnamento della Chiesa tanto contestato e rifiutato:

1) Poiché la comprensione dell’'HV e del seguente magistero di Giovanni Paolo 11
sulla sessualita, il matrimonio e I"amore umano nel piano di Dio, poggia tutta sull’e-
satta concezione dell’amore coniugale. ¢ importante premettere una chiarificazione
sulla sua vera natura all’interno della struttura dei fini e dei beni del matrimonio, per
non cadere nell’errore di quanti vogliono trovare proprio nell’amore coniugale (tra-

"Il testo della Dichiarazione di Colonia ¢ reperibile in «Il Regno-Attualith» (4/1989) 71.
L'intervento di B. Hiring, in «Il Regno-Attualita» (2/1989) 1-4.

r2
o
ad



visando o interpretando malamente la dottrina del Concilio) le ragioni per sostenere
la plausibilita della contraccezione.

2) Faremo, quindi, un veloce giro di orizzonte sulle principali obiezioni solleva-
te contro I'HV (il significato procreatore di ogni atto sessuale, la differenza antropo-
logica e percid stesso morale tra la contraccezione e la continenza periodica, e il co-
siddetto biologismo o fisicismo della dottrina della Chiesa).

3) Presenteremo, allora, la risposta «abituale», centrata sul rispetto dovuto all’a-
pertura alla vita «quando essa esiste» (il significato transeunte della dimensione pro-
creativa).

4) Poiché apparira evidente che tale risposta non ¢ del tutto soddisfacente, espor-
remo il «auovo punto di vista», certamente piu vero, quello cioe del significato per-
manente della dimensione procreativa della sessualita umana. In questa prospettiva
analizzeremo:

— I"aspetto antropologico (o personalista) della donazione totale e reciproca de-
¢li sposi nell’atto coniugale:

— Iaspetto reologico della presenza di Dio alle sorgenti della vita umana.

5) Bisognera, infine, dissipare il malinteso che sta alla base dell’accusa di biolo-
gismo della dottrina dell’HV: si deve parlare «della natura della persona ¢ dei suoi at-
ti» (come recita la GS). oppure «della natura stessa del matrimonio e dei suoi atti»
(come recita invece I'HV)? C’& opposizione tra queste due diverse espressioni, e per-
ci0 tra persona e natura?

1. L’amore coniugale e i fini del matrimonio

1.1. Errori ed opposte visioni sui fini e sui beni del matrimonio

Proprio a partire dalla dottrina conciliare (evidentemente non interpretata bene)
molti hanno ragionato cosi: «Siccome la dottrina cattolica afferma che I'amore co-
niugale & ordinato per propria natura alla trasmissione della vita,” un atto contraccet-
tivo non pud essere, per definizione, un atto di amore coniugale» (questo ¢ certa-
mente vero, ma non sembra rispondere alle reali e pill profonde intenzioni dei testi
che conosciamo). Altri, all’opposto, ragionano cosi: «Siccome, secondo la nuova dot-
trina conciliare, I’amore coniugale & una dimensione primaria e permanente dell”at-
to coniugale, la contraccezione, imposta da serie motivazioni di ragione e di fede,
non pud né contraddirlo né distruggerlo.

Ma & questo I’ esatto significato e il fondamento antropologico di tale dottrina? Ci
sembra necessario chiarire un poco il concetto di amore coniugale delineato dal testo
conciliare.”

a) Circa i fini del matrimonio

Come si sa, nei lavori conciliari si sono confrontate due visioni ben diverse sul-
I"importanza dell’amore coniugale. Da una parte, coloro che, pur riconoscendo I'im-
portanza psicologica attuale dell’amore coniugale, insistevano sulla subordinazione

2 Cf ConciLio VaticaNo 11, Cost. pastorale Gaudium et Spes, nn. 48 e 50.
3 8i veda G. GRISEZ - ]. BOYLE - J. Finnis - W. My, «Ogni atto coniugale deve essere aper-
to a una nuova vita»: verso una comprensione pitt precisa, in «Anthropotes» (1988) 73-122.

204



dell’amore coniugale al fine primario della procreazione e dell’educazione. Dall al-
tra, coloro che vedevano nel fine primario della procreazione un ostacolo da supera-
re. per il riconoscimento dell’importanza dell’amore coniugale. Tutti e due i gruppi
partivano dallo stesso presupposto sbagliato: ['identificazione del mutuo aiuto (fine
secondario del matrimonio) con ["amore coniugale. 11 Concilio rifiuta tale identifi-
cazione; e prima del Concilio, lo stesso K. Woytjla , nel suo libro Amore e responsa-
bilita, rifiutava questa identificazione, anche se in quei tempi godeva di larga accet-
tazione in tutti i manuali di teologia. Egli scriveva: «...non ci sembra appropriato
tradurre, come si fa di frequente, “muruum adiutorium’ (aiuto reciproco) — che nel-
I"insegnamento della Chiesa viene spesso citato dopo la procreazione — con “amore
reciproco”, perché questo puo portare a dei malintesi. Infatti, si potrebbe essere in-
dotti a credere che la procreazione, fine principale, fosse estranea all’amore, cosi co-
me il rimedio alla concupiscenza. Tuttavia, tanto I'una che 1’ altro, devono essere fon-
dati sull’amere-virtit, risposta alla norma personalistica. Quanto all” aiuto reciproco,
esso ¢ anche una conseguenza dell’amore-virtd. La traduzione di “mutuum adiuto-
rium™ con “amore” & pereio senza fondamento. La Chiesa, definendo 1'ordine dei fi-
ni del matrimonio. sottolinea soltanto che la procreazione ¢ un fine oggettivamente,
onticamente pit importante dell’aiuto reciproco degli sposi, esseri complementari
(mutuum adiutorium), cosi come questo fine secondario ha piti importanza della sod-
disfazione del desiderio sessuale naturale. Ma non & assolutamente il caso di oppor-
re I"amore alla procreazione o di dare a questa la prioriti».*

La redazione del testo della Gaudium et Spes ci conferma come, abbandonata
I"erronea identificazione accettata da quei due gruppi e seguendo le richieste della
gran maggioranza dei Padri conciliari, sia possibile sottolineare I'importanza dell a-
more coniugale e I'orientamento del matrimonio — e persino dell’amore coniugale —
alla procreazione ed educazione della prole.

Possiamo dunque dire che secondo I'attuale dottrina della Chiesa sul matrimonio,
I’amore coniugale non appartiene alla struttura dei fini del matrimonio, né a quella dei
beni del matrimonio. E radicato piuttosto nell’essere stesso del matrimonio, e percid
informa e vivifica I'intero matrimonio e la totalita dei suoi fini e dei suoi beni, fino
al punto che il matrimonio pud essere considerato come ['istituzione dell amore
coniugale.

b) Circa i beni del matrimonio

Anche ai beni del matrimonio ¢ stata data un’interpretazione riduttiva. S. Tom-
maso, facendosi interprete del senso profondo della dottrina agostiniana, vede nei
due primi beni (proles et fides) il contenuto essenziale del matrimonio naturale: mu-
tua donazione esclusiva tra uomo e donna orientata alla trasmissione della vita (cf S.
Th., In IV Sent..d. 31, q. 1, a. 2¢). E vero che i vocaboli con cui vengono designati i
beni del matrimonio possono contribuire a generare dei malintesi: 1’espressione bo-
num fidei pud sembrare riferita soltanto all obbligo della fedeltd e non anche alla ra-
dice (la mutua donazione) dalla quale proviene 1’obbligo (cf ibid., a. 2 ad 1), e I'e-
spressione bonum prolis pud essere intesa come riferita soltanto alla procreazione
(fine primario del matrimonio), mentre in realtd comprende tutti i fini naturali e in-

* K. WoYTiLA, Amore e respensabilita, Marietti, Torino 1969, p. 58.

205



trinseci del matrimonio (cf ibid., a. 2 ad 1). E cosi, una volta identificato erronea-
mente il bonum prolis con il solo fine della procreazione, ¢ facile vedere nel bonum
fidei il fine del mutuo aiuto.

1.2. Mutua unione e amore coniugale sono due elementi differenti

Se prima del Concilio era frequente identificare I’amore coniugale con il mutuo
aiuto, interpretando quello con le categorie proprie di questo. oggi invece ¢ piu fre-
quente identificare I'amore coniugale con la mutua unione dei coniugi e quindi re-
stringere il contenuto dell’amore coniugale facendolo coincidere con quello del bo-
num fidei. Ed € anche frequente confondere 1’amore coniugale con I’aspetto unitivo
della mutua donazione, con la conseguenza di delineare una falsa opposizione tra
I"amore ¢ la procreazione.

Percio, se sottolineare I'importanza dell’amore coniugale comportava, prima del
Concilio, il rischio di capovolgere la gerarchia dei fini del matrimonio. adesso com-
porta il rischio di concepire come concorrenti il bonum fidei e il bonum prolis. Qua-
le di essi deve prevalere? La mutua unione dei coniugi (affrettatamente identificata
con I'amore coniugale) o la procreazione ed educazione dei figli? Per molti lettori un
po’ superficiali del Concilio il problema non avrebbe subito nessun cambiamento,
poiché la mutua unione sarebbe ¢io che prima veniva chiamato mutuo aiuto.

Ma proprio per la comprensione di tutta la dottrina della Chiesa sulla sessualita
coniugale, & necessario affermare chiaramente che mutua unione e amore coniugale
sono due elementi differenti, anche se possono e devono trovarsi insieme nell”essere
e nella vita coniugale. Infatti, quando il testo conciliare afferma che il fondamento
morale della vita coniugale viene indicato da criteri oggettivi «ex personae eiusdem-
que actuum natura desumptls» aggiunge: «quae integrum sensum mutuae donationis
ac humanae procreationis in contextu veri amoris ()bservam» s E sufficiente questo
testo per mostrare che I'identificazione formale della mutua donazione con I'amore
coniugale ¢ infondata.

Un altro chiarimento sembra ancora necessario sul linguaggio dell’HV, che par-
la dei significati unitivo e procreativo dell’atto coniugale. Da una parte i «significa-
ti» non sono dei «fini»; d’altra parte, I'amore coniugale non si identifica formalmente
col significato unitivo, cosi come non ¢ escluso dal significato procreativo. Il signi-
ficato unitive indica esplicitamente la mutua relazione intima e personale dei coniu-
gi, per la quale diventano secondo il linguaggio del corpo cid che sono in virtu del
Matrimonio: «una caro».

3. Il rapporto tra il vero amore coniugale e la procreazione

L’amore coniugale, nella concezione antropologica integrale del Concilio e della
recente dottrina della Chiesa, ¢ ben di piu che il solo aspetto unitivo. Esso ¢ la radi-
ce di entrambi i significati che «sono inscindibili» tra loro. E la sorgente ¢ il fonda-
mento dell’aspetto procreativo dell’atto coniugale (e quindi anche la ragione dell’in-
trinseca illiceita della contraccezione), come anche esso & la radice e il fondamento
della dinamica dell’ aspetto unitivo (una caro).

E chiaro che non potremmo affermare questa tesi se I’amore coniugale venisse
semplicemente identificato con I'aspetto unitivo, oppure se i significati dell”atto co-

* ConcILIo VATICANO I1, Cost. past. Gaudium et Spes, n. 51.

206



niugale — unitivo e procreativo — venissero intesi come due finalita; mutuo aiuto
(identificato erroneamente con I'amore coniugale) e procreazione.

[l testo conciliare non ammette queste due interpretazioni, ma va ben oltre. Il rap-
porto tra il vero amore coniugale e la procreazione non pud essere identificato con
quello che esiste tra i significati unitivo e procreativo dell’atto coniugale. Mentre il
rapporto tra questi due significati & di natura strutturale (e in questo senso tale strut-
tura non € molto diversa da quella animale, perché anche gli animali mentre s ac-
coppiano trasmettono la vita), il rapporto tra I’amore coniugale e la procreazione &
piuttosto di natura vitale e personale. Cosa vuol dire? Vuol dire che I"amore coniu-
gale informa e vivifica sia ciascuno dei due significati parziali dell’atto coniugale, sia
la struttura da essi formata. Dimenticare questa presenza vivificatrice dell’amore co-
niugale sarebbe rimanere ancorati al concetto di matrimonio come sola istituzione.
mentre il matrimonio € in realta sia istituzione, sia amore coniugale, o meglio anco-
ra: e l'istituzione dell’amore coniugale.®

Sarebbe interessante seguire le varie tappe di questa acquisizione conciliare, che
non fu tanto pacifica; ma una cosa € certa: il Concilio ha insegnato esplicitamente
questo nesso esistente tra I'amore coniugale e la procreazione, cosi come ha esplici-
tamente affermato Iilliceita della contraccezione fondata sul fatto che essa distrug-
ge I"amore coniugale: «amor nuptialis... illicitis usibus contra generationem profa-
natur» (GS 47). E I'HV riconferma che I"’amore coniugale «& un amore fecondo, che
non si esaurisce tutto nella comunione tra i coniugi, ma & destinato a continuarsi, su-
scitando nuove vite» (HV 9). Il che vuol dire che I"amore coniugale, vivificando i due
beni del matrimonio (comunione e procreazione) fa si che la coesione strutturale di
essi diventi pure dinamicamente vitale. Citando a continuazione il testo del Concilio.
Paolo VI ha esplicitato I"aspetto sottinteso: 'istituzione non si esaurisce nella
comunione tra i coniugi; ciog, sia I'istituzione, sia I'amore coniugale, non si esauri-
scono nel significato unitivo (unione tra i coniugi), ma richiedono il significato
procreativo.’

2. Le principali obiezioni alla dottrina dell’HV

Le principali e fondamentali ci sembra che siano queste tre: 1) la difficolta a com-
prendere il significato procreatore di «ogni» atto sessuale; 2) I’accusa di «fisicismo»
0 di «biologismo» nei confronti della legge naturale; 3) la difficolta di percepire la
differenza «antropologica» e percid anche «morale» esistente tra la contraccezione e
la pratica della continenza periodica.

“ Dopo il Concilio Vaticano I non & piil possibile definire il matrimonio esclusivamente co-
me istituzione. Il matrimonio & istituzione e amore coniugale. Tutto quanto viene detto del ma-
trimonio deve anche dirsi dell’istituzione e dell’amore coniugale. Si veda per tutta questa que-
stione lo studio di F. Gi. HELLIN, El lugar propio del amor coyugal en la structura del matri-
monio segiin la « Gaudium et Spes», in «Annales Valentinos» 6 (1980) 1-35,

" Tutta questa problematica del rapporto tra amore coniugale, beni e fini del matrimonio &
sommamente importante, come fondamento delle vere ragioni che stanno alla base della nor-
ma della Chiesa. Si veda A. FAVALE, Fini del matrimonio nel Magistero del Concilio Vaticano
11, in AA.VV., Realta e valori del sacramento del matrimonio, LAS, Roma 1976, pp. 173-210:
F. GiL HELLIN - A, RoDRIGUEZ LuRo, Il fondamento antropelogico della « Humanae Vitae» nel
magistero di Giovanni Paolo ll, in «Humanae Vitae»: 20 anni dopo. Atti del 11 Congresso In-
tern. di Teologia Morale (Roma, 9-12 sett. 1988), ed. Ares, Milano 1989, pp. 425-438.

207



2.1. Un significato procreatore ad ogni atto coniugale?
(Prima obiezione)

a) L'obiezione

Coloro che si oppongono all’insegnamento dell’Enc. HV hanno capito molto be-
ne che in ultima analisi tutta I’argomentazione «¢ fondata sulla connessione inscin-
dibile, che Dio ha voluto e che I'uomo non puo rompere di sua iniziativa, tra i due
significati dell’atto coniugale: il significato unitivo e il significato procreativo»
(HV 12).

Viene tuttavia piti volte sottolineata quella specie di contraddizione che consiste
nell’accettare e dichiarare leciti i rapporti coniugali nel periodo infecondo per evita-
re la procreazione (HV 16), mentre si pretende che «qualsiasi atto matrimoniale deb-
ba rimanere aperto alla trasmissione della vita» (HV 11).*

Verso gli anni "60 un numero crescente di moralisti non riescono piu a capire il
senso procreatore di tanti atti sessuali che non sboccheranno mai in una vita nuova,
come i rapporti di coppie anziane o sterili o quelli compiuti nei periodi agenesiaci.

b) La risposta abitualmente data a questa obiezione

La risposta abituale a questa difficolta faceva presente che il senso procreatore di
cui si parla non riguarda la procreazione «di fatto», che & nell’ordine della «causalita
efficiente». ma che si tratta di «finalita intrinseca», del «significato metafisico» di
tale atto.

Opponendo ragioni di ordine empirico ad un’affermazione di ordine metafisico,
si finisce per argomentare su due piani diversi e per non concludere nulla. La dottri-
na morale della Chiesa insegna che gli sposi possono compiere I"atto coniugale, an-
che se sanno che il loro rapporto sara infecondo: ma devono porre tale atto, per se ap-
tus ad generationem. in maniera tale che, per sua propria natura, possa sfociare in una

* Si deve opportunamente far notare, con L. CICCONE, Per una cultura della vita a partire
dalla Famiglia, LDC, Leumann (Torino) 1988, pp. 59-60. che il testo latino & assai diverso dal-
la sua traduzione nelle lingue correnti: «Ecclesia... id docet necessarium esse, ut quilibet ma-
trimonii usus ad vitam humanam procreandam per se destinatus permaneat». Il senso esatto,
non facilmente traducibile. & il seguente: «Ogni atto coniugale venga mantenuto nel grado di
procreativita che possiede di per sé» o, in altre parole: «Ogni atto coniugale non pud essere pri-
vato della procreativita di cui & di per sé dotatos. Il che & appunto la dichiarazione della inam-
missibilita morale di ogni intervento che mira a togliere la procreativita all’atto coniugale. La
traduzione italiana: «Qualsiasi atto matrimoniale deve rimanere aperto alla trasmissione del-
la vita», ha tolto alla frase elementi importanti per la sua corretta comprensione, aprendo la via
a fraintendimenti, con conseguenti obiezioni e problemi supplementari gratuiti. Si € inteso, ad
esempio, «aperto alla trasmissione alla vita» come affermazione di una sempre efficace pro-
creativita. Di qui I’accusa insensata a Paolo V1 di ignorare che la maggior parte degli atti sono
naturalmente infecondi: di qui pure I’accusa di natalismo ad oltranza e di ritorno all’antica te-
si che solo la procreazione giustifica moralmente I"atto coniugale... I danni del malinteso sono
particolarmente gravi, perché quella frase sembra esprimere il punto centrale della dottrina
della Chiesa sulla procreazione responsabile. isolandola da quella immediatamente successiva,
che dice: «Tale dottrina é fondata sulla connessione inscindibile...», che ¢ il vero punto centrale
dell’Enciclica. La traduzione infelice ha finito. purtroppo, per imporsi nell’uso corrente. e non
resta che impegnarsi a farne cogliere il vero significato.

208



generazione effettiva, se gli altri elementi del processo globale procreativo, necessa-
ri ad una procreazione effettiva, sono presenti.

Tutto quello che si richiede perché sia rispettata la «castita coniugale» & che I"at-
tivita coniugale sia ordinata essenzialmente ad una «fecondazione-possibile-per-prin-
cipio». Si afferma che «essenzialmente» 1’atto conserva il suo significato procreati-
vo intrinseco, anche se «accidentalmente». per cause indipendenti dalla volonta de-
gli sposi, non & «effettivamente» procreatore.

Superata la concezione empirica del passato e acquisita definitivamente la co-es-
senzialita dell’elemento genetico maschile e di quello femminile per la generazione
di una nuova vita, & divenuto sempre piti chiaro per i moralisti che queste conoscen-
ze della realta del processo generativo sorpassano il semplice livello empirico per
raggiungere il significato metafisico stesso.

2.2. Una concezione fisicista della legge naturale?
(Seconda obiezione)

Questa prima difficolta & intimamente collegata ad una seconda che € ben pit im-
portante e che raggiunge la nozione stessa di legge naturale sulla quale s’appoggia
I'HV.

a) La diversita del testo della GS e dell’ HV

Nel formulare questa critica si & spesso fatto ricorso alla diversita tra il testo del-
la GS e dell’'HV. In effetti, mentre la GS invita a trovare «dei criteri oggettivi tratti
dalla natura stessa della persona e dei suoi atti» (GS 51), ’'HV insegna che gli spo-
si cristiani «devono conformare il loro agire all’intenzione creatrice di Dio, espressa
nella stessa natura del matrimonio e dei suoi atti» (HV 10).

La distinzione & di somma importanza se si pensa a cio che implica ogni espres-
sione: nella GS si ha il significato di una donazione reciproca e di una procreazione
a misura d 'uomo: nell’HV sembra esserci il solo significato di una conformita al pro-
cesso biologico: di qui I'accusa di «biologismo» o di «fisicismo», che si fa risalire al-
la concezione tomista della legge naturale.

b) La concezione tomista

E che cosa dice san Tommaso a proposito del «fine intrinseco» della sessualita?
S. Tommaso cerca di precisare i precetti di questa legge scritta nel cuore dell’'uomo,
basandosi sulle grandi inclinazioni naturali: una prima inclinazione. in comune con
tutti i viventi, tende alla conservazione del proprio essere: una seconda, in comune
con gli animali (dunque «generica»), tende all’'unione dei sessi e alla cura dei nati: in-
fine, una terza inclinazione, specifica dell’uomo in quanto natura spirituale, tende
alla conoscenza di Dio e ai rapporti della vita sociale.”

L’odierna riflessione teologico-morale sulla legge naturale rimprovera a san
Tommaso d’aver messo troppo |'accento sull’aspetto «generico» della sessualita e
della sua finalita procreatrice, e di avere trascurato la dimensione «specifica» e pro-
priamente umana ¢ personale che favorisce I'unione amorosa degli sposi. E cosi, os-

*ClI-1L. q. 94, a. 2.
209



serva P. Adnés, cio che ¢ messo in rilievo nel matrimonio & meno ciod che & specifica-
mente umano, e ciog il patto e I"amore reciproco delle persone, che ciod che & generi-
co e in comune con gli animali: e cioe 1'unione biologica dei sessi per la generazio-
l‘l(’:.'"

¢) La ricerca del criterio di moralita

Invece di cercare il criterio di moralita solo nel funzionamento bio-fisiologico
dell’atto coniugale (questo & quello che si dice «biologismo» o «fisicismo»), ci si
deve piuttosto orientare verso «la natura stessa della persona».

E proprio in questa direzione si poneva il famoso «rapporto maggioritario» della
Pontificia Commissione per lo studio dei problemi della natalita, creata da Giovanni
XXIII e ampliata da Paolo VI (1966)." La Commissione ha ragionato cosi: non po-
tendo pit affermare un significato procreatore inerente ad ogni incontro sessuale, bi-
sognera spostare 1’attenzione sull’ «insieme» della vita coniugale per trovare tale si-
gnificato procreatore. I teologi che si riconoscono in tale rapporto maggioritario di-
cono: gli atti naturalmente infecondi hanno un significato procreatore se sono posti
all’interno di un matrimonio generosamente aperto alla vita (& una nuova applica-
zione del «principio di totalita»). Lo stesso si deve dire degli atti resi volutamente in-
fecondi, nonostante che la contraccezione comporti un male ontico, fisico o pre-mo-
rale; " se il bene della persona lo richiede. se si tratta di un bene degli sposi. o dei fi-
gli gia nati o di quelli che nasceranno, gli atti coniugali contraccettati saranno
egualmente buoni sotto I"aspetto morale, se sono posti in connessione con I’insieme
degli altri rapporti coniugali aperti alla vita. E cosi il criterio oggettivo della moralita
non sara piu tratto dal semplice rispetto del processo biologico, ma sara tratto inve-
ce dalla natura stessa della persona."

Paolo VI, come sappiamo, non ha ritenuto valido questo criterio di moralita, fon-
dato sull’applicazione del principio di totalita. Egli, infatti, dice: «Né, a giustifica-
zione degli atti coniugali resi intenzionalmente infecondi, si puo invocare come va-
lida ragione... il fatto che tali atti costituirebbero un tutto con gli atti fecondi che fu-

' P. ADNES, Il matrimonio, Roma 1966, p. 87.

" Cf J. M. PAUPERT, Controllo delle nascite e teologia. Il Dossier di Roma, Queriniana,
Brescia 1967.

'* Si ricordi la distinzione tra bene (0 male) morale e bene (o0 male) ontico, o pre-morale o
non-morale. Il bene e il male morale nascono unicamente dalla liberta umana ed esprimono la
sua libera decisione nei confronti delle norme o principi riflessi. quindi del comandamento del-
la carita; si tratta di una volonta di bene globale, ma generica. Il bene e il male pre-morale o on-
tico o non-morale riguardano invece il benessere e il perfezionamento non morale della vita per-
sonale e collettiva dell’'uomo (cf G. GATTI. Nuove posizioni sull «intrinsece malum» nella teo-
logia contemporanea. in «Salesianum» [1985/2]).

" Scrive Pu. KEANE: «Pretendere che un male ontico presente nel controllo artificiale del-
le nascite diventi un male morale in tutte le situazioni non sembra davvero sostenibile. Se una
coppia deve far fronte a problemi seri di carattere medico, psicologico o economico, il loro bi-
sogno di valori umani esigiti dalla comunione sessuale sembra poter giustificare moralmente
I"uso di qualche mezzo di controllo delle nascite. Una tale decisione sara presa dalla coppia con
un certo rincrescimento (a causa del male ontico che il controllo delle nascite comporta), ma an-
che con la buona coscienza e con la convinzione che, tutto considerato, la loro scelta ¢ ogget-
tivamente buona sotto il profilo morale» (PH. KEANE, Sexual Morality: A Catholic Perspective,
Paulist Press, New York-Ramsey-Toronto 1977, p. 127).

210



rono posti o poi seguiranno, e quindi ne condividerebbero 1’unica e identica bonta
morale» (HV 14).
Quanto diremo in seguito dara ragione a questa esclusione.

2.3. Una differenza morale tra contraccezione e continenza periodica?
(Terza obiezione)

La differenza morale affermata dal Magistero, il quale parla di «differenza antro-
pologica e al tempo stesso morale che esiste tra la contraccezione e il ricorso ai rit-
mi temporali» (FC 32), ¢ negata da diversi moralisti."

Essi ragionano in questo modo: I'intenzione soggettiva delle coppie (il finis ope-
rantis) & identico nell’uso della contraccezione e nella pratica della continenza pe-
riodica: in entrambi i casi non si vogliono figli. La differenza fisica o biologica al li-
vello dei mezzi impiegati non costituisce differenza morale, dal momento che 1"at-
tenzione con la quale si cerca di evitare il momento dell’ovulazione per mezzo della
continenza periodica, dimostra chiaramente che nell’uno e nell’altro caso non vi ¢
apertura alla vita e quindi un possibile intervento creatore di Dio.

Ecco come si esprime uno di questi moralisti: «Dal momento che il criterio di
moralita non & pit1 I'intenzionalita procreativa, ma I"attuarsi del processo biologico,
non appare piu evidente la differenza, sia sul piano fisico, che sul piano morale, tra un
atto sessuale compiuto nel periodo genesiaco e lo stesso atto compiuto diverse ore do-
po aver ingerito una pillola anovulatoria. Di pit. io non trovo nessuna differenza, di-
co differenza morale, tra un atto compiuto nel periodo infecondo e il medesimo atto
compiuto con un preservativo fisico»."

3. La risposta fondata sul rispetto del significato procreativo «periodico»

Partendo dalla spiegazione classica tradizionale, che si fonda sul nesso finalisti-
co tra sessualita e procreazione, ¢ davvero difficile comprendere come «ogni atto co-
niugale possieda un significato procreatore». Gli stessi moralisti difensori dell’HV
non nascondono il loro disagio di fronte a questa affermazione.

Bisognava, dunque, cercare un fondamento antropologico e teologico convin-
cente all’affermato «legame indissolubile» dei due significati, unitivo e procreativo,
dell’atto coniugale. Come? Con quali argomenti?

11 processo logico che parve condurre ad una migliore comprensione del senso e
della ragionevolezza della norma dell’HV e quello che viene chiamato «il paradigma
del linguaggio»: la caratteristica specificamente umana della sessualita € il suo esse-
re linguaggio, quindi comunicazione, parola, dialogo interpersonale,

Prima, dunque, di presentare la risposta fondata sui significati unitivo e procrea-
tivo della sessualita coniugale, € necessario esporre brevemente il cosiddetto «para-
digma del linguaggio».

" Per molti teologi, I'accettazione ufficiale fatta da Pio X1l nel 1951 della liceita della con-
tinenza periodica aveva segnato una tappa decisiva verso I'accettazione della contraccezione.
Per loro, se era lecito, d ora in poi, porre I'unione sessuale deliberatamente nel periodo non fer-
tile, per evitare una gravidanza, si sarebbe presto o tardi dovuto ammettere, a fil di logica, la li-
ceitd della «provocazione volontaria» di tali periodi infecondi. sfuggendo cosi ai capricci del ci-
clo naturale (cf J. T. NooNaN jr, Contraception. A History of its Treatment by the Catholic
Theologians and Canonist, Harvard University Press, Cambridge [Mass.] 1965, pp. 438-447).

* G. DUrRAND, Sexualité et foi, Fides, Montréal 1977, p. 337.

211



3.1. 1l paradigma del linguaggio

Fu il moralista della Gregoriana, il p. J. Fuchs, a mettere la riflessione morale su
questa strada.'" Egli dice che ogni uso della sessualita non per sé atto alla procrea-
zione e all’espressione dell’amore viola I’ordine etico della sessualita stessa «simili
maodo ac in omni mendacio habetur perversio ordinis, quia est abusus facultatis com-
municandi aliis propriam mentenm» (allo stesso modo in cui in ogni bugia si verifica
una deviazione dall’ordine morale, perché ¢ un abuso della facolta di comunicare
agli altri il proprio pensiero).

Questo rimando al valore della veracita, sia pure a titolo di esempio, richiama ap-
punto la funzione di linguaggio dell’amore in cui oggi vediamo il proprium della ses-
sualita umana e il fondamento ultimo della sua normativa etica.

L’utilizzazione di questa categoria o «paradigma» (come lo chiama B. Hiiring) "
del linguaggio, per una migliore comprensione di certi aspetti della normativa mora-
le cattolica in campo sessuale € stata portata avanti soprattutto in riferimento al pro-
blema della contraccezione, ma essa si applica egualmente a tutte quelle forme di
esercizio sessuale che la tradizione chiamava «contro natura», e che sembrano tradi-
re la finalita procreativa della sessualita, non tanto nel senso di danneggiare gli inte-
ressi collettivi della propagazione del genere umano, quanto nel senso di smentire il
nesso «mezzo-fine», visto come qualcosa di intrinseco ad ogni singolo esercizio del-
la sessualita.

E certo che nell’ambito di una visione integrale dell’'uomo, la sessualita va vista
non soltanto come campo di energie e di interessi da padroneggiare e utilizzare a pia-
cimento, ma anzitutto come realtd interpersonale. L'uomo si realizza in essa solo se
la fa strumento di comunicazione e di amore. Ogni norma morale non pud non rife-
rirsi a questa sua fondamentale destinazione, non imposta dall’arbitrio di qualcuno.
ma voluta dalla natura intrinseca della sessualita stessa e dell’amore. La sessualita va
vista come linguaggio dell’atto coniugale e della sua globale apertura alla vita: ogni
forma di linguaggio, anche quello della sessualiti, &€ moralmente positivo solo se pie-
namente verace, fedele a quella verita per esprimere la quale ¢ fatta.”

Applicando questo paradigma alla sessualita coniugale, si puo facilmente vedere
che il legame indissolubile tra i due significati unitivo e procreativo segue le leggi e
i ritmi del ciclo femminile. Il gesto sessuale esige, allora, che i coniugi, in presenza
di questi due significati, non li dissocino piu di quanto non lo facciano la natura e il
Creatore.

3.2. Quale indissolubilita tra i due significati?
3.2.1. L'esposizione di G. Martelet

Tra i primi ad affrontare direttamente questo problema centrale della dottrina del-
I'HV troviamo il gesuita francese G. Martelet, il quale ha apportato delle importanti
precisazioni."

' 1. FucHs, De castitate et ordine sexuali, PUG, Roma 1963, p. 53.

" B. HARING. Liberi ¢ fedeli in Cristo, vol. 111, Paoline, Roma 1981, p. 633.

" Cf G. Garri, Morale sessuale educazione dell’amore, LDC, Torino-Leumann 1988, p.
110.

" G. MARTELET, Amore coniugale e rinnovamento conciliare, Assisi 1968; 1., L'existence
humaine et 'amour, Desclée, Paris 1969; Ip., Pour mieux comprendre I'Encyclique Humanae

212



a) Una indissolubilita periodica condizionata

L’'Enciclica parla di un legame indissolubile nell’atto coniugale tra I’unione e la
procreazione. Questa indissolubilita non &, perd, mai assoluta, cio¢ incondizionata. Al
contrario, essa € ritmica o ritmata, in ragione dei periodi del ciclo. L'Enciclica parla,
dunque, di una indissolubilita «periodica condizionata» e non «assoluta». Essa non
dice: I'unione € o deve essere «sempre» feconda, poiché ¢ normalmente impossibile
che lo sia. Essa dice: quando I'unione normalmente pud essere feconda, non si puo
«allora» impedire che lo sia. Il legame tra I'unione e la procreazione non ¢ sempre
biologicamente dato, ma quando esso € periodicamente dato, esso € indissolubile e la
contraccezione consiste nel distruggerlo «allora».*

Come si vede, Martelet non parla del rispetto dovuto al significato procreatore di
«ogni» atto coniugale, ma si preoccupa solo di quelli che possono essere effettiva-
mente procreatori. E esattamente cio che cercano coloro che fanno uso della con-
traccezione: anche se sterilizzano indistintamente degli atti gia infecondi, essi vo-
gliono, in realta, rendere sterili quelli che sono virtualmente portatori di vita. «Al
contrario, aggiunge il teologo francese, se il significato procreativo € solo ritmica-
mente presente, il suo significato unitivo, invece, & permanente».*'

Proprio a partire da questo significato unitivo permanente (mentre quello pro-
creativo € solo ciclico), egli tenta di dimostrare 1 due aspetti pit importanti e fonda-
mentali della dottrina dell’HV, e cioé che: 1) la contraccezione contraddice il senso
di unione e di donazione totale e reciproca degli sposi (= il significato antropologico
della sessualita coniugale); 2) la contraccezione s’oppone ad un possibile intervento
di Dio creatore (=1l significato teologico della sessualita coniugale). Ed ecco alcune
sue precisazioni.

b) La contraccezione contraddice il significato di unione e di donazione totale e re-
ciproca della unione sessuale

La totalita del dono d’amore viene intaccata, secondo lui, quando le si toglie la
procreativita che vi & ciclicamente legata. «Non & necessario, egli dice, che ogni at-
to d’amore sia procreatore per esprimere I’amore, ma ¢ certamente vero che, quando
ne & ritmicamente capace, si tradisce questo linguaggio. privandolo “allora™ del suo
significato di vita».* E ancora: «L."amore autentico s'interdice di distruggere anche la
semplice possibilitd che un essere umano ha di venire alla vita, proprio quando nel-
I’amore coniugale questa possibilita ¢ realmente data».®

Si comprende di qui che il male della contraccezione non & il fatto di «interveni-
re», ma il fatto di «privare» del suo significato di vita un linguaggio d’amore «nel mo-
mento» in cui normalmente 1’avrebbe.*

Vitae, in «Nouvelle Revue Théologique» 90 (1968); Ip., Dix ans aprés « Humanae Vitae», in
«Nouvelle Revue Théologique» (1979) 246-259; Ip., Un profetismo contestaio: il messaggio
della « Humanae Vitae», in AA.VV., La coppia, ['amore, la vita, Ancora, Milano 1980, pp. 253-
271,

* G. MARTELET, Pour mieux comprendre I'Encyclique Humanae Vitae, in «Nouvelle Revue
Théologique» 90 (1968) 1028. Le sottolineature sono dell” Autore.

* G. MARTELET, L'existence humaine..., cit., p. 97.

# G. MARTELET, Pour mieux..., cit., p. 1032,

* G. MARTELET, ibid., p. 1038.

* G. MARTELET, ibid., p. 1047. In un altro studio: Dix ans aprés.... cit., p. 31, Martelet di-

213



¢) La contraccezione si oppone al possibile intervento del Creatore

G. Martelet si esprime cosi: «La procreazione umana & una meravigliosa “siner-
gia” della coppia e di Dio, nella quale, se Dio si lega alla coppia, la coppia ¢ legata a
Dio... A meno di dire che Dio nella sessualita & alla mercé dell’'uomo e viene ridotto
al rango di semplice “componente” della procreazione. bisogna ben ammettere che
non si lega all’'uomo senza che I'uomo sia legato a Dio e attraverso le medesime vie...
Interdicendosi di rompere la correlazione strutturale che “rende disponibile™ la cop-
pia e I'apre nel suo agire all’azione insostituibile di Dio, I'uomo e la donna, uniti da
un amore che lega Dio stesso. sono, a loro volta, in questo modo legati a Dio. Ne
consegue che ogni opposizione oggettiva alle strutture che mettono in relazione
il loro amore alla possibilita di suscitare la vita, sono un’opposizione a Dio stesso,
che ha voluto questo legame nel quale si nasconde ed opera la sua azione trascen-
dente».*

Lo stesso Autore sottolinea, tuttavia, che se & vero che I'uomo ¢ trascendente, si
tratta tuttavia di una «trascendenza condizionata», per il fatto che la sua natura cor-
porale e sessuale ¢ il segno interiorizzato della sua finitezza, della sua condizione di
creatura e della sua innegabile dipendenza da Dio.

Queste argomentazioni apportano certamente grande luce al problema. ma non
convincono pienamente. Anzi, rivelano dei grossi punti deboli. Quali?

3.2.2. La critica obiettiva a questa esposizione

Pur ammettendo che le precisazioni di Martelet contribuirono non poco alla com-
prensione dell’Enciclica HV. bisogna tuttavia riconoscere che tali argomentazioni
restano imperfette e imprecise e non rispondono ancora pienamente al bisogno di da-
re una motivazione ineccepibile, sia dal punto di vista antropologico sia dal punto di
vista teologico alla norma della Chiesa.

Perché non basta questa analogia del linguaggio, cosi come & esposta da Martelet
e dalla maggior parte dei teologi moralisti fedeli all’insegnamento del Magistero?
Non basta, perché non offre piena ragione del significato teologico e antropologico
della sessualita coniugale.

a) Dal punto di vista teologico (apertura al Creatore della vita)

Quando si afferma che ci6 che rende inviolabile il processo creatore & il fatto del-
la «effettiva apertura della coppia all’azione creatrice di Dio, quando essa esiste» in
realta si richiede di rispettare 1’evento fisiologico della ovulazione e non, invece, «il
suo significato procreatore».

Infatti, sia la coppia che pratica la continenza periodica, come quella che pratica
la contraccezione, cercano di evitare I'intervento creatore di Dio nella loro unione co-
niugale. E una nuova forma di «biologismo», che, a dispetto di tutto il suo vocabola-
rio «personalista», introduce un altro criterio di moralita: «le strutture della vita».
Rispunta, con altre parole, la legge biologica, o, se si vuole, la legge naturale.

ce: «ll fatto che il nesso tra espressione d’amore e concepimento di una nuova vita non sia
sempre attuato, non comporta che esso possa essere distrutto arbitrariamente con mezzi tecni-
ci, quando esiste o potrebbe essere organicamente possibile».

* G. MARTELET, Morale conjugale et vie chrétienne, in «Nouvelle Revue Théologique» 87
(1965) 259ss. Si noti che questo testo & anteriore all’'HV.

214



b) Dal punto di vista antropologico (il dono totale di sé )

La difficoltd maggiore alla spiegazione di Martelet & quella di non aver colto la ve-
ra «correlazione o interdipendenza» tra i due significati dell’atto sessuale, che sono,
come diceva gia J. Fuchs alle soglie del Concilio, «correlativi e interdipendenti»:
proprio per questa unita profonda ogni comportamento contro uno di questi due fini
dell’atto coniugale comporta una violazione dell’atto stesso.*

G. Martelet (e tanti altri che lo hanno seguito) si ¢ distaccato da questa imposta-
zione, parlando di un significato unitivo dell’atto coniugale che sarebbe «permanen-
te» ¢ di un significato procreativo, che sarebbe, invece, solo «ritmicamente presente».

Ed ecco allora ['obiezione: se le cose stanno cosi, bisogna riconoscere che il si-
gnificato procreativo non ¢ essenziale ad un autentico reciproco dono di sé€. Se si de-
ve riQpettare la possibilita creatrice «quando essa ¢'é», questo non avviene pil in no-
me di un’esigenza inerente all’amore. dal momento che il dono reciproco non com-
porta piti, per sé, tale apertura alla dimensione procreativa. Sarebbe un ricadere
nuovamente in una «petitio principii», imponendo il rispetto del dono della vita in no-
me dell autenticita dell’amore: questo significato, che ¢ permanente, pud realmente
esserci senza |'altro, che é solo ritmico.”

E tutto il problema della differenza «morale» tra la pratica della continenza pe-
riodica e 1'uso dei contraccettivi che ritorna a galla, quando coloro che ricorrono ai
metodi naturali non riconoscono pit un significato procreativo ai rapporti sessuali po-
sti durante il periodo infecondo. Queste coppie, si dice, cercano di evitare che il loro
atto coniugale sia procreatore. L'unica differenza consiste nel fatto che, in questo ca-
s0, si sospendono gli incontri sessuali durante alcuni giorni, il tempo necessario per-
ché il «pericolo» della gravidanza sia passato, mentre, nell’altro caso (quello appun-
to dell’uso dei contraccettivi), per delle motivazioni valide, si prende la preoccupa-
zione di sopprimere artificialmente la possibilita procreativa.

Concludendo queste prime riflessioni, dobbiamo constatare che proprio 1’argo-
mento che doveva aiutare a capire meglio la dottrina e I'insegnamento della Chiesa.
secondo la quale ogni atto sessuale possiede un significato procreatore, non convin-

* J. FucHs, De castitate et ordine sexuali, PUG, Roma 1963, p. 42: «Hi duo aspectus sunt
correlativi et se invicem specificant». Questo significa che I'amore degli sposi e la procreazio-
ne, pur rimanendo valori propri e distinti, entrano in tale rapporto, che ogni dimensione dell”atto
non & possibile e pensabile senza I"altra.

7 La «petitio principii» & un’esigenza di ogni serio ragionamento. Non si pud dimostrare
una cosa partendo proprio da quella che deve essere dimostrata. La critica (quella di ricadere ap-
punto nella «petitio principii») & stata formulata pressappoco cosi: la malizia della contracce-
zione deriva dal fatto che essa falsifica I’'amore coniugale nella sua verita pia profonda (nel
suo significato ontologico). Ma sul piano logico, questo ragionamento parte gia dall”afferma-
zione che la contraccezione «é un male morale». Proprio perché essa & considerata in partenza
«un male morale», si afferma che contraddice 1" autenticita del dono di amore, e non viceversa.

Tanto & vero che, se per ipotesi, la contraccezione fosse giustificabile sul piano morale,
non si potrebbe pit accusare di snaturare I'amore tra gli sposi. Bisogna, dunque, provare prima
di tutto, indipendentemente da ogni considerazione sul piano matrimoniale, che la contracce-
zione & «un male morale intrinseco»: ma € proprio quello che resta da dimostrare. Procedere di-
versamente & fare una pericolosa «petitio principii» (cf G. GRISEZ. Contraception ane the Na-
tural Law, The Bruce Publishing Company. Milwaukee 1964, pp. 34ss: R. MCCORMICK, in
«Notes on Moral Theology». genn.-giugno 1968: F. BOECKLE, Documentazione: osservazioni
teologiche sull’ Humanae Vitae. in Testo e note teologiche-pastorali, Queriniana, Brescia 1968).

215



ceva pin. La maggioranza dei moralisti non seguira pit questa tesi, convinti che, al-
meno gli atti che comportano una possibilita ritmica di vita, almeno questi conser-
vano questo significato inviolabile.

Per riuscire a capire il significato procreatore dei singoli atti coniugali, B. Hi-
ring invita a mettersi all’ascolto «del messaggio totale della sessualita umana».

Nella sua opera Liberi e fedeli in Cristo, egli dice: «E vero che una parte di que-
sto linguaggio biologico parla solo in certi giorni del mese; ma i messaggi parziali
non sono affidabili». Se vogliamo raggiungere la piena verita dell’'uomo in questo
campo, dobbiamo in primo luogo ascoltare con la massima cura «il messaggio tota-
le di tale linguaggio», e solo dopo operare la traduzione nel «linguaggio della nostra
responsabilita morale»

Dobbiamo, allora, considerare piu in profondita questo linguaggio della sessualita
umana da un «nuevo punto di vista».

4. La risposta centrata sul significato permanente
della dimensione procreativa della sessualita umana

Credo che abbiano ragione tutti quei moralisti (e quegli sposi cristiani) che non
riescono a comprendere come «ogni» atto sessuale possegga un significato procrea-
tore, quando si considerano questi atti isolatamente. Tuttavia non & possibile asso-
lutamente sottoscrivere la tesi secondo la quale ogni rapporto matrimoniale, anche
contraccettato, possegga un «significato procreativo», quando lo si considera all’in-
terno di una vita coniugale generosamente aperta alla vita.

Né I'una né I"altra prospettiva rispondono alla realta. La realta che ci pud aiutare
a capire il significato dell’atto coniugale, realta ad un tempo biologica, umana e per-
sonale, & la sua prospettiva ciclica ritmicamente procreativa. La totalita della vita co-
niugale & procreatrice, unicamente perché ad ogni mese della vita della coppia, nel-
I'arco degli anni fecondi, questa apertura alla vita & data.

Vediamo allora di approfondire questa nuova prospettiva che si fonda sul signifi-
cato permanente della dimensione procreativa della sessualita coniugale.

4.1. La prospettiva ciclica del ritmo mensile
4.1.1. 11 senso compiuto della «frase» del linguaggio sessuale

Superando sia la prospettiva dellatto isolato, sia la prospettiva della globalita del
matrimonio, riusciremo forse a capire il messaggio totale della sessualita umana,
ponendoci nella prospettiva del «ciclo mestruale», che rappresenta la «frase totale»
del linguaggio sessuale degli sposi, I'unita di base della fecondita della coppia.

Nella prospettiva dell’atto isolato, noi vediamo passare davanti ai nostri occhi
delle «parole», senza riuscire ad afferrare il senso della «frase». E nella prospettiva
della globalita della vita matrimoniale ci troviamo di fronte ad una montagna di pa-
role, di cui non riusciamo a capire il messaggio, dato che questo dipende dal senso
compiuto di ciascuna frase.

La «frase» della sessualita umana, l'unita che ci puo svelare quello che essa ci
vuol dire ¢ il «ciclo» della fecondita coniugale. Il potere di generare risiede prima-

*™ B. HARING, Liberi e fedeli in Cristo, vol. 11, Ed. Paoline, Roma 1980, pp. 634-635,
216



riamente nella «funzione procreatrice» stessa. Come dice la stessa parola «funzio-
ne», si tratta di qualche cosa di permanente e non solamente di un atto. In altre pa-
role, I'atto sessuale dipende dal potere procreativo della funzione. L' atto sessuale
individuale partecipa di questo potere ritmico procreativo che possiede la funzione.
1l rapporto sessuale non dovrebbe mai essere considerato isolatamente: esso &, piut-
tosto, una espressione che lascia intuire il suo vero significato allorché la si conside-
ra nel contesto di tutta intera la sua frase.

Per capire che cosa intendiamo con il concetto di «frase», bisogna rendersi con-
to che il potere procreativo risiede primariamente «nella funzione procreatrice me-
desima». Come lascia intuire la parola stessa «funzione», si tratta di qualcosa di per-
manente e non soltanto di un atto. In altre parole, 1’atto sessuale dipende dal potere
procreatore della funzione. Nella donna, questo potere procreatore della sessualita
umana prende la forma di un potere ritmico. L’atto sessuale individuale partecipa di
questo potere ritmico procreativo che possiede la funzione.”

Questo vuol dire che il significato procreativo appartiene a tutto il ciclo, e non sol-
tanto ai pochi giorni ritmicamente aperti alla vita. Opporsi alla procreazione quando
& periodicamente possibile significa opporsi al senso oggettivo della «totalita» del ci-
clo e di «tutti» gli atti che esso comporta, e non solamente al significato dei rapporti
sessuali, che intervengono durante le poche ore di eventuale fecondita.*

4.1.2. La «novita» di tale argomentazione rispetto alle posizioni precedenti

Si puo sintetizzare cosi: «Ogni singolo atto sessuale partecipa al “senso oggetti-
vo™ della fecondita periodica della coppia».
L’atteggiamento di apertura o di chiusura che gli sposi adotteranno di fronte a

® Scrive acutamente M. pa CrispiEro: «Nel piano fenomenologico o della constatazione
scientifica la feconditi umana risulta rirmica: si svolge, ciog, secondo una legge biologica per
la quale momenti fecondi si intercalano a momenti infecondi. Sono momenti diversi e succes-
sivi nel tempo di uno stesso processo, che & il processo naturale della fecondita al livello bio-
logico. I ritmi appartengono al biologismo ed esprimono la legge biologica della fecondita.
Cio vuol dire che i momenti infecondi fanno parte dell”intero processo. sono ciog fasi attraverso
le quali la fecondita biologica si costituisce e si attua. Alla base di tale processo naturalistico,
¢'e un finalismo da cui esso prende senso e valore. 11 fine procreativo da senso al biologismo dei
sessi. Ora, il finalismo di un processo temporale é sempre e tutio dinamicamente presente in cia-
scun momento del suo divenire temporale. In quanto tale, il fine procreativo trascende i momenti
temporali e I'aspetto fenomenologico della fecondita biologica con i suoi ritmi; e li trascende
perché li ingloba tutti nel suo interno dinamismo. Tale & la fecondita strutturale dell’atto ses-
suale. L’ unione dei sessi, quindi, secondo la concezione classica, ¢ un gesto il cui significato va
interpretato in ragione del suo finalismo che sta alla base del processo biologico e percio in rap-
porto all’intero evento naturalistico della fecondita biologica. e non alla fecondita o infecondita
che pub essere rilevata nel piano fenomenologico in base ai ritmi» (Il matrimonio cristiano, Ma-
rietti, Torino 1976, p. 226).

% Uno studioso americano, per far capire I'uniti globale della funzione procreativa (costi-
tuita da tre unita distinte), si serve di un paragone facile. Nel gioco del calcio vi sono tre uniti:
I'unita del campionato, I"unita della partita, I'unita dell’azione. L'unita pit importante & quel-
la centrale, la partita. Un campionato & composto di tante partite, non di tante singole azioni. Lo
stesso si pud dire del matrimonio. Per I”incontro coniugale vi & I'unita della vita, quella del me-
se, e quella dell’atto individuale. L'unita centrale & il ciclo. Nell'attivita coniugale mensile,
I'integrita del ciclo deve essere rispettata (R. YORK, The Truth of Life is Love, Herder and Her-
der, New York 1968, p. 101).

217



quelle poche ore in cui il mutuo dono di sé & eventualmente aperto alla vita si esten-
dera su tutti gli incontri coniugali del mese: il proposito di accettare o di rifiutare la
procreativita ciclica si ripercuote su tutti gli atti coniugali del ciclo.

Al livello del significato ontologico, umano e morale, tutti gli atti partecipano
della procreativita periodica della coppia. Mentre gli Autori fin qui ricordati (e tan-
tissimi altri) rivolgono tutta la loro attenzione sul rispetto assoluto della possibilita
procreatrice, guando essa é presente, trascurando di considerare come questo perio-
do fecondo si connette al resto del ciclo biologicamente fecondo, in questa prospet-
tiva, invece, I'attitudine della coppia nei confronti del periodo fertile & vista nella sua
connessione e ripercussione sul significato oggettivo di tutti gli altri rapporti coniu-
gali del mese.

Questa differenza é capitale. Basta ricordare 1’opinione, oggi piu diffusa, che si
fonda precisamente sul significato unitivo, ma non procreativo, della maggior parte
degli incontri coniugali del ciclo (in media venticinque giorni), per affermare che la
soppressione della possibile procreativita durante quelle poche ore (in media tre gior-
ni), non intacca il significato unitivo degli atti contraccettati, dal momento che i due
significati non sono intrinsecamente dipendenti I'uno dall altro.

Invece, dal momento in cui noi percepiamo che il significato di ogni atto indivi-
duale ¢ legato all’atteggiamento della coppia davanti all’apertura alla vita di tutto il
ciclo e al dono reciproco di sé, il ragionamento viene capovolto.

4.1.3. 1l ruolo dell’intenzionalita

Nella mentalita corrente si ¢ consumata la rottura dell'unita di significato pre-
sente all’interno del ciclo tra i giorni ritmicamente fecondi e infecondi, dal momen-
to che 1 rapporti sterili possono essere portatori di un significato unitivo, qualunque
sia la sorte riservata ai giorni mensilmente aperti alla vita. Questo modo di ragiona-
re ¢ diventato cosi comune, da essere accettato, al giorno d’oggi, come una evidenza
a priori: come puo venire in mente che il rifiuto dell’apertura periodica alla vita, le-
gata allo stesso ciclo mensile, possa realmente compromettere 1’ autenticita del dono
totale e reciproco di sé, che gli sposi sono convinti di realizzare nel periodo agene-
siaco?

Presentando questo nuovo punto di vista, noi vogliamo tentare di ricuperare 1" u-
nita di significato della sessualita coniugale. Per convincerci (e convincere gli sposi
cristiani) che non & possibile considerare separatamente le due parti del ciclo me-
struale, come si ¢ fatto finora da diversi anni a questa parte, portiamo un paragone ab-
bastanza illuminante: analizziamo il caso di un marito, infedele a sua moglie, che va
in citta un fine settimana ogni mese per lavoro: e la lo aspetta regolarmente la sua
amante. Per tutto il mese non ha alcun contatto con questa persona e vive normal-
mente con la sua sposa. Ciononostante, durante tutto questo tempo lo accompagna
«una intenzionalita adultera»: incontrare la sua amante durante quei tre giorni. Si pud
dire che i rapporti coniugali di quest’uomo con la sua moglie siano rapporti di amo-
re vero e sincero, dono totale ed esclusivo di sé? Qualunque sia la prestazione ses-
suale di questo marito con sua moglie, qualunque sia la dimostrazione di affetto che
puo anche essere sincera sul momento, qualunque sia I'attrazione sessuale che egli
prova per sua moglie e i gesti di tenerezza che le pud dimostrare, questi rapporti co-
niugali non potranno mai essere atti di amore autentico e vero, nel senso oggettivo di
dono totale di s€, fedele ed esclusivo, finché permane dentro di lui questa volonta o

218



intenzionalita di ritornare presso la sua amante alla fine del mese. intenzionalita che
distrugge alla radice 1'apparente dono di amore che egli crede di fare a sua moglie.

Bisogna che questa intenzione adultera venga eliminata e allora I"ostacolo mag-
giore ad un amore vero verso la sua sposa sara tolto. E questo non vuol dire che «au-
tomaticamente» il suo amore coniugale ridiventera profondo e autentico da un gior-
no all’altro, ma, anche se positivamente questo amore non ha ancora ritrovato tutto il
suo vigore e la sua forza, almeno I'ostacolo negativo, che contraddice e mina alla
base I’essenza e il significato del suo dono coniugale, sara scomparso.

Penso che questo esempio possa aiutare a capire meglio perché I'intenzionalita
della coppia nei confronti di quei pochi giorni, durante i quali i rapporti sessuali so-
no potenzialmente portatori di vita, si ripercuote sul senso oggettivo di tutti gli altri
rapporti sessuali del mese.

In tutto questo paragone abbiamo parlato di «intenzionalita adultera» che perdu-
ra tutto il mese e che. quindi, altera la qualita del dono totale del marito verso sua mo-
glie. In maniera analoga, si traiti di contraccezione o no, ¢’¢ una intenzionalita che
s"instaura negli sposi, la quale permea esistenzialmente tutti gli atti coniugali di uno
stesso mese, comunicando loro un medesimo significato.

Facciamo ora ['applicazione al nostro caso: negli sposi che adottano la contrac-
cezione s'instaura una «intenzionalita» o «attitudine» che comunica esistenzialmen-
te agli atti coniugali di un medesimo ciclo, un unico significato. Questa intenziona-
lita contraccettiva, presso la coppia che elimina la sua apertura alla vita, mediante
contraccettivi, va oltre i pochi giorni fecondi e si estende a tutti i mesi o cicli, alte-
rando o madificando il significato oggettivo degli altri rapporti sessuali del ciclo,
proprio allo stesso modo che I'intenzione adultera di un marito contraddice al senso
oggettivo di tutti i suoi rapporti coniugali.

Di quale intenzionalita si parla in questo contesto? Non intendiamo affatto parlare
di «intenzione soggettiva» (finis operantis) dei coniugi di non avere altri figli, sia
temporaneamente, che definitivamente. 11 principio della «paternita responsabile» ri-
conosce che questa intenzione soggettiva & moralmente buona, quando ¢ giustificata
da motivazioni valide. Non & dunque di questa intenzionalitd soggettiva di cui vo-
gliamo parlare, che pud essere identica sia in quanti praticano la continenza periodi-
ca. che in quanti praticano la contraccezione.

L intenzionalita che modifica il significato di ogni atto matrimoniale del ciclo
mestruale & di altro ordine: & dell’ ordine dei «wmnezzi» scelti oggettivamente per giun-
gere al «fine soggettivo» di non avere figli.

Che cosa capita effettivamente, proprio dal punto di vista dell’ intenzionalita, ne-
¢li sposi che decidono di utilizzare una qualsiasi forma di contraccezione allo scopo
di evitare una nuova gravidanza? Questi sposi prendono la loro decisione di elimi-
nare 1’apertura alla vita, di cui sono ciclicamente portatori, ogni volta che questa si
presenteri nel corso del ciclo mensile (e questo anche per dei mesi o degli anni, sen-
za parlare della sterilizzazione definitiva. che non fa altro che ampliare cid che af-
fermiamo). Qualche moralista la chiama «scelta politica».”

Generalmente questa «intenzionalita» contraccettiva non si riferisce ad un mo-
mento solo, ma a tutto un periodo scelto (& una volonta politica, appunto). Tale in-
tenzionalita tendente ad impedire ogni procreativita periodicamente possibile ac-

W, MAY, Sex, Love and Procreation, Franciscan Herald Press, Chicago 1976, p. 29.

219



compagnera tutti i rapporti, finché non venga revocata: essa sara come una «forma»,
che comunica il suo significato oggettivo a tutti gli atti fisici che incontreri o «infor-
mera». D altronde, le coppie che praticano la contraccezione «a lungo termine» (pil-
lola anovulante, sterilet...) non sanno nemmeno piu quali dei loro rapporti potrebbe-
ro essere effettivamente fecondi: tutti sono livellati dalla stessa intenzionalitd con-
traccettiva.

La stessa cosa accade agli sposi che utilizzano una contraccezione «dolce» (con-
dom, coito interrotto, ecc.). Questi non hanno bisogno di contraccettivi durante i
giorni del ciclo certamente sterili. Pero, al ritorno del periodo fertile s’ affretteranno
a usare la contraccezione. Egualmente, quando questi sposi non usano alcun con-
traccettivo, ma si affidano ai metodi naturali, sapendo che i loro rapporti sono natu-
ralmente infecondi,” la loro intenzionalita contraccettiva perdura e contraddice il si-
gnificato oggettivo e morale di atti «materialmente» non contraccettati. Prova ne & il
fatto che se gli interessati perdono il calcolo dei giorni fecondi o sterili. non esitano
a far ricorso immediatamente a qualche mezzo anticoncezionale. Essi sanno perfet-
tamente che al riapparire dei giorni fecondi riprenderanno I'uso di contraccettivi.

Ma che differenza ¢’¢ tra gli atti di chi fa la scelta «politica» della contraccezio-
ne e quelli di chi ha scelto di non ricorrere al contraccettivo nel periodo fertile, re-
spingendo in questo modo ogni intenzionalita contraccettiva? Rispondiamo: al livel-
lo di atto esteriore (a livello dell’operatum) gli atti sono eguali in tutto; ma al livello
dell’arto umano (dell’ obiectum actus), al livello cioe del significato oggettivo e mo-
rale, questi due identici comportamenti esteriori costituiscono di fatto due atti uma-
ni differenti: 1'uno ¢ segnato dalla scelta contraccettiva (anche se di fatto non & stato
preso nessun contraccettivo), Ialtro invece no.

Cosi, paradossalmente, un atto «materialmente» non contraccettato puo rivestire
un «significato contraccettivo», a causa dell’intenzionalita contraccettiva che lo ac-
compagna e ne modifica il senso umano. Se in quel momento tale atto non & «mate-
rialmente» anticoncezionale, cio avviene solo « accidentalmente», per il semplice
fatto che, biologicamente, la coppia si trova in quel momento nel periodo agenesia-
co. Ma «pil profondamente», quest’atto ¢ gia «segnato» dall’intenzionaliti contrac-
cettiva, che I’ha destituito della sua verita pil autentica.

4.2. I due significati della sessualita coniugale in questa prospettiva

Appoggiandoci, ora, a questo nuovo punto di vista possiamo riprendere con un’ot-
tica nuova le nostre riflessioni sui due principali argomenti che giustificano, al li-
vello antropologico e teologico, il rifiuto della contraccezione: il significato di dono
totale e reciproco dell’atto coniugale e la sua apertura al Creatore della vita.

4.2.1. I significato antropologico

Il punto di partenza ¢ la dottrina personalistica della Chiesa sull’amore umano e
la sessualita. Il Concilio Vaticano II insegna che «gli atti con i quali i coniugi si uni-
scono in casta intimita, sono onorevoli e degni, e, compiuti in modo veramente uma-
no, favoriscono la mutua donazione che essi significano, ed arricchiscono vicende-

-

* G1ovaNNI PAoLO 11, in un discorso dell’aprile 1980, ha chiamato questo comportamento
«una variante (creduta) lecita di una scelta di chiusura alla vita, che sarebbe sostanzialmente
analoga a quella che ispira la contraccezione».

220



volmente in gioiosa gratitudine gli sposi stessi» (GS 49). E ancora: «II carattere mo-
rale del comportamento non dipende soltanto dalla sincera intenzione e dalla valuta-
zione dei motivi, ma va determinato da criteri oggettivi, che hanno il loro fonda-
mento nella natura stessa della persona umana e dei suoi atti e sono destinati a man-
tenere in un contesto di vero amore 1'integro senso della mutua donazione e della
procreazione umana» (GS 51).

Questa concezione cosi nobile dell’amore umano &, come ben sappiamo, il pun-
to di arrivo di un lungo cammino nella storia della riflessione cristiana sulla sessua-
lith e trova la sua pin alta formulazione in tutta la catechesi di Giovanni Paolo I1.* La
corporeita fa parte integrante della persona e la fecondita, maschile o femminile, & un
elemento fondamentale di questa corporeitd. Se questo € da tutti riconosciuto, come
¢ possibile non capire che I'eliminazione di questa forza di vita, in un gesto che si-
gnifica il dono di sé e 'accoglienza totale dell’altro, contraddice il senso stesso di
questo gesto?¥

La malizia della contraccezione é tutta e solo qui. Leggiamo nella FC: «(Gli spo-
si) manipolano e avviliscono la sessualita umana e, con essa, la propria persona e
quella del congiunto, alterandone il valore di donazione totale. Cosi al linguaggio
che naturalmente esprime il dono reciproco e totale degli sposi. la contraccezione
contrappone un linguaggio oggettivamente contraddittorio, quello, cioe, del non do-
narsi in totalitd; ne deriva non soltanto il positivo rifiuto all’apertura alla vita, ma an-
che una falsificazione dell’interiore verita dell’amore coniugale, chiamato a donarsi
in totalita personale» (FC 32).

a) L’ autenticita del dono totale di sé

La principale difficolta che incontriamo in questo campo (I’abbiamo gia accen-
nato sopra) & ben nota: i rapporti coniugali, contraccettati o non, esprimerebbero per-
manentemente 1’autenticita del dono reciproco e personale degli sposi. Ammesso
questo, non & pili comprensibile la differenza tra i due metodi messi in opera duran-
te quelle poche ore mensili di apertura alla vita. Questa premessa & sbagliata.

Certamente, tutte le coppie hanno la medesima intenzionalita «soggettiva» (non
avere figli); i rapporti coniugali di questi sposi possono, sia nel caso della contracce-
zione, sia nel caso della scelta della continenza periodica, manifestare sensibilmen-
te la stessa tenerezza, la medesima attenzione all’altro; in una parola, possono mani-
festare lo stesso amore sul piano psicologico (ed & appunto questo fatto che rende dif-
ficile capire la loro differenza morale). Pero, sul piano del significato oggettivo
dell’atto sessuale come dono di sé totale e reciproco (significato di ordine ontologi-
co, che sfugge all’«esperienza» soggettiva ed empirica degli sposi), i coniugi, porta-

 La catechesi di GIovanni PaoLo 1T sulla sessualitd, il matrimonio e 1'amore umano € riu-
nita nel volume Uomo e donna lo creé. Catechesi sull’amore umano, Citta Nuova Editrice - Li-
breria Editrice Vaticana, Roma 1985.

 Persino i moralisti pil1 tradizionali non esitano ad affermare questa profonda unita psico-
fisica dell’uomo. Cosi A. GUNTHOR scrive: «L’uomo e la donna, quando si uniscono sessual-
mente in maniera totale, illimitata e senza riserve, non danno solo il loro corpo, ma se stessi.
Quando, invece, uno di loro proprio qui pone una limitazione, ricorrendo ad una sterilizzazio-
ne non richiesta da motivi sanitari o alla deformazione dell’atto coniugale stesso, con ¢id pone
un limite alla propria donazione umana completa, L apparente donazione totale non & piil tota-
le» (Chiamata e risposta, vol. II1, Ed. Paoline, Alba 1977, p. 703).

221



tori di una «intenzionalita contraccettiva», si oppongono alla «verita» dei loro rap-
porti matrimoniali che saranno posti nel periodo del ciclo in cui hanno deciso di fer-
mare I"apertura periodica alla vita: il rispetto di questa apertura condiziona, manife-
sta e realizza il dono e I'accoglienza vicendevole di tutto il loro essere. Nonostante le
apparenze e nonostante cid che si pud provare sul piano psicologico, & falso preten-
dere che le coppie radicate in una «intenzionalita contraccettiva» possano donarsi
I"un Ialtro totalmente e senza riserve quando i loro rapporti mirano ad essere, in ogni
caso, sterili.

Al contrario, quanti praticano la continenza periodica riconoscono che la scelta
contraccettiva durante i momenti potenzialmente fecondi del ciclo contraddirebbe
non solamente al dono totale e reciproco di sé durante quei pochi giorni, ma anche
durante tutto il ciclo: essi rifiutano di entrare in questa intenzionalita contraccettiva
di cui abbiamo parlato. Al contrario, rinunciando a quella che sarebbe un’espressio-
ne fisica d’amore depauperata e sfigurata, questi sposi conservano il significato og-
gettivo del dono reciproco e totale di sé, che «informera» tutti gli altri rapporti
coniugali.

Questa continenza periodica & dunque una rinuncia al falso amore. un riconosci-
mento rispettoso (pur nell’astinenza) della potenza di vita ritmicamente presente nel-
I"amore coniugale, una scelta condivisa di rimanere nell’amore vero, anche a costo di
ritardare la piena espressione fisica.

La sospensione temporanea delle relazioni coniugali non & una rinuncia alle mol-
teplici altre espressioni d’amore e di tenerezza, che, come molte coppie sostengono,
sono molte volte piu profonde, numerose e delicate in quelle coppie che hanno scel-
to la continenza periodica.

b) Il pericolo di idealizzazione

Esiste, per0. il rischio di idealizzare troppo facilmente la continenza periodica: se
da una parte essa preserva la coppia dalla «intenzionalita contraccettiva». dall’altra
non garantisce affatto la presenza della tenerezza e della comunione d’amore che so-
no altresi necessarie alla moralita totale dell’incontro coniugale. Questa rettitudine
«oggettiva» deve anche esprimersi al livello «soggettivo» di mutuo dono e acco-
glienza senza riserve,

Il linguaggio dell’amore, ossia la verita della sessualita, comporta certamente una
dimensione oggettiva, immutabile, indipendente dai soggetti. quella appunto che ab-
biamo chiamato «struttura» del linguaggio sessuale; ma per divenire linguaggio ve-
ro e autentico, questa parola deve diventare «logos», cioe essere assunta dai sogget-
ti che esprimono la loro interioritd e la loro comunione d’amore totale. Questo ci
spiega perché ¢ cosi difficile, nella vita di ogni giorno, percepire la differenza che esi-
ste tra la contraccezione e continenza periodica.

E come nel caso dell’adulterio: una volta eliminato 1" ostacolo negativo che neu-
tralizza il significato oggettivo dei rapporti coniugali, resta ancora da ricostruire fa-
ticosamente il senso «positivo» degli incontri d’amore, e questo richiede tempo, ri-
nuncia a se stessi, e una attenzione vera verso la propria sposa.

Questo ci aiuta a capire quello che pud avvenire in chi pratica la continenza pe-
riodica: se la rinuncia alla contraccezione & soltanto Iesclusione dell’aspetto negati-
vo della intenzionalita contraccettiva, ma non si fa nulla per esprimere |’affetto e la
vera attenzione all’altro, il risultato di ¢id che viene esperimentato come amore pud

222



stranamente rassomigliare a cid che vive la coppia che utilizza la contraccezione. E
cio & tanto pil vero se i coniugi, che hanno scelto la continenza periodica, non sanno
vedere altro che una restrizione puramente arbitraria, di cui non afferrano il signifi-
cato oggettivo di rispetto della vita, presente nell’amore autentico che devono espri-
mersi I'un "altro nell’atto sessuale.

Giustamente & stato scritto che il rifiuto della contraccezione & solo il «minimum»
della moralita coniugale, poiché essa non rappresenta il solo o il pit grande dei ma-
li contro I’amore.*

¢) La contraccezione rende insignificante la sessualita

Se & vero che la contraccezione non & il pit grande dei mali contro la sessualita,
&, pero, vero che tale ferita dell’amore non & una cosa banale. Tutt’altro. Svuotando
insensibilmente il significato autentico dell’incontro coniugale, la contraccezione
rende la sessualita «insignificante».

Invece di essere espressione d’amore in cui «ci si gioca interamente», la sessua-
lita diventa soltanto un gesto futile, o la semplice soddisfazione di un bisogno biolo-
gico, di un capriccio, che trasforma, non senza disprezzo, il proprio corpo e quello
dell’altro, in un oggetto di gioco e di piacere. La sessualita diviene insignificante non
tanto per I'uso maldestro che se ne fa, quanto piuttosto per il rifiuto di ingaggiare
completamente e totalmente la propria persona nella verita di se stessi, nel ridurre la
sessualita ad una banalita alla portata di tutti, senza rischio e senza conseguenze in-
desiderate.

Molti teologi non hanno percepito la profondita di questa ferita. «Ma chi viene fe-
rito dalla contraccezione?», si domanda J. Noonan, «la razza umana?, la famiglia?, se
stessi?, la natura?, Dio?». Se nulla o alcuno viene ferito dalla contraccezione, che
male ¢’& nel praticarla?*

Chi & ferito e offeso dalla contraccezione? Possiamo e dobbiamo rispondere: «La
persona umana». La ferita & troppo profonda per essere sentita a breve termine. E
una dilacerazione di cid che vi & di pit profondo nella donna e nell’'uomo, una ferita
del «senso dell’amore». La contraccezione tocca il significato stesso dell’amore;
svuota I'amore umano della sua verita ontologica. E una ferita propriamente morale.

4.2.2. 1l significato teologico

L’argomento teologico non & nuovo, e si poggia sulla dottrina, da sempre inse-
gnata dalla Chiesa, che gli sposi non sono che la causa «inadeguata» della genera-
zione umana: I'atto coniugale (e la fecondita naturale della funzione sessuale) non so-
no che il preludio alla parte pit importante della procreazione: I’atto creatore di Dio
Stesso.

a) L'insegnamento di Paolo VI e di Giovanni Paolo 11

Scrive Paolo VI: «Usufruire del dono dell’amore coniugale, rispettando le leggi
del processo generativo, significa riconoscersi non arbitri delle sorgenti della vita
umana, ma piuttosto ministri del disegno stabilito dal Creatore. Infatti, come sul suo

% G. MARTELET, Morale conjugale et vie chrétienne, cit., p. 254,
3 Cf J. NooNaN, Contraception..., cit., p. 523.



corpo in generale I'uomo non ha un dominio illimitato, cosi non lo ha, con particolare
ragione, sulle sue facolta generative in quanto tali, a motivo della loro ordinazione in-
trinseca a suscitare la vita, di cui Dio & principio. “La vita umana & sacra — ricordava
Giovanni XXIII —; fin dal suo affiorare impegna direttamente 1’azione creatrice di
Dio”» (HV 13).

Giovanni Paolo IT & ancora pill incisivo: «Le ragioni pill profonde (dell’insegna-
mento della Chiesa) sono innanzitutto di ordine teologico. All’origine di ogni perso-
na umana v'e un atto creativo di Dio: nessun uomo viene all’esistenza per caso; egli
¢ sempre il termine dell’amore creativo di Dio. Da questa fondamentale verita di fe-
de e di ragione deriva che la capacita procreativa, inscritta nella sessualita umana, &,
nella sua verita pit profonda, una co-operazione con la potenza creativa di Dio. E de-
riva anche che di questa capacita I'uomo e la donna non sono arbitri, non sono pa-
droni, chiamati come sono. in essa e attraverso di essa, ad essere partecipi della de-
cisione creatrice di Dio. Quando, pertanto, mediante la contraccezione, gli sposi
tolgono all’esercizio della loro sessualita coniugale la sua potenziale capaciti pro-
creativa, essi si attribuiscono un potere che appartiene solo a Dio: il potere di decidere
in ultima istanza la venuta all’esistenza di una persona umana. Si attribuiscono la
qualifica di essere non i co-operatori di Dio, ma i depositari ultimi della sorgente
della vita umana».”

Un solo commento: il punto di partenza & 1"atto creatore di Dio all’origine di ogni
vita umana: non si tratta di creazione dal nulla, come all’ origine dell’ universo; nem-
meno di creazione continua attraverso le cause seconde; si tratta di intervento
trascendente e singolare di Dio, congiuntamente all 'incontro sessuale della coppia,
per la chiamata all’esistenza di ciascuno di noi. E dottrina radicata nella Scrittura, che
in diversi passi ripete che «& Dio che ci ha fatti» e che noi «siamo I'opera delle sue
mani».*

Il potere di procreare, dice Giovanni Paolo II, & «co-operazione con la potenza
creatrice di Dio». Certamente Dio ¢ presente in ogni incontro sessuale, ad ogni gesto
di autentico amore, ad ogni vita umana. Ma nella potenzialita procreativa della cop-
pia che ciclicamente ritorna vi & un’apertura al «Partner divino» assolutamente uni-
ca, dal momento che essa costituisce la possibile origine della vita umana che non
avra piu fine e che attinge la sua sorgente nelle profondita stesse di Dio e nel suo at-
to creatore libero, gratuito, trascendente e unico.

b) Contraccezione e continenza periodica alla luce dell’apertura a Dio

Bisogna fare bene la distinzione tra fecondita di fatto (procreazione effettiva) e fe-
condita di diritto (apertura alla vita). Alla luce della dimensione teologica, che diffe-
renza passa, al livello di procrezione effettiva, tra due coppie, delle quali una utiliz-
za il contraccettivo e I'altra la continenza periodica?

A livello di procreazione effettiva I"attitudine, I'intenzionalita, la scelta morale so-
no identiche: nell’uno e nell’altro caso non si vuole un figlio (sempre supponendo che
la scelta di paternita responsabile sia giustificata). Sotto questo aspetto non ¢’é dif-

* GiovanNi PaoLo 11, Discorso ai partecipanti ad un seminario su «La procreazione re-
sponsabile» (17 sett. 1983), in «L'Osservatore Romano». 18 sett. 1983.

* Sal 119.73; 139,13-15: Gb 10.8-11. Si legga J. RATZINGER, La procreazione umana, in
«Litterae Communionis» nn. 7-8 (1988) 26ss.

224



ferenza morale. E proprio questo ha reso sovente difficile afferrare la differenza tra
contraccezione e continenza periodica.

E tuttavia I'attitudine cambia radicalmente quando la si considera alla luce del-
I’apertura al Partner divino:

1) Quanti fanno uso della contraccezione si fermano a questa possibile presenza
di Dio creatore. Sovente, perd, con I'utilizzazione regolare di questo mezzo contrac-
cettivo, non pensano nemmeno pitl a questa apertura al Creatore, essendo tutti gli at-
ti livellati da questa chiusura all’intervento trascendente. Ma supponendo che questa
apertura al Creatore rimanga nel loro pensiero, I'uso di un qualsiasi contraccettivo si-
gnifica che non si vuole tale possibilita procreativa, significa che vi si oppone.

2) Quanti, invece, ricorrono alla continenza periodica, per quanto riguarda 1'a-
pertura al Creatore, hanno un atteggiamento totalmente diverso: astenendosi dai rap-
porti sessuali durante quei giorni fertili, riconoscono, accettano, accolgono questa
presenza di Dio potenzialmente procreativa inerente alla loro sessualita. Essi sono
ben lungi dall’ignorarla, dal rifiutarla, dal respingerla. La scelta dell’astinenza di-
venta in qualche modo un atto di «rispetto» verso Dio che si rende cosi presente in
maniera tutta particolare al cuore del loro amore umano. E vi & anche, in questa scel-
ta, il «riconoscimento» che noi non siamo i padroni delle sorgenti della vita umana,
ma piuttosto i ministri di un disegno stabilito da Dio creatore.

¢) La profonda differenza morale

Continenza e contraccezione rivelano cosi una profonda differenza morale. Il di-
scorso fatto fin qui non sembra ancora sufficiente per eliminare la difficolta pit co-
mune e pil ripetuta, se non a parole almeno nei fatti: non si riesce a capire come nei
due casi esaminati vi sia maggiore o minore apertura a Dio. In entrambi ci0 che si
vuole & appunto che non vi sia questo intervento creatore di Dio, e la sola differenza
dei mezzi impiegati non costituisce differenza morale.

Poiché qui tocchiamo delle realta estremamente delicate, abbiamo 1"obbligo di
formulare meglio e con pit rigore questa motivazione di natura teologica:

1) Quando si dice che nei due casi non si vuole I'intervento creatore di Dio, si ri-
cade sottilmente nella prospettiva della procreazione effettiva (fecondita di fatto), e
in questo giustamente non c’¢ differenza. Ma qui non si tratta di considerare la pro-
creazione effettiva o, il che € la stessa cosa, I'intervento creatore di Dio «nel caso par-
ticolare», ma di considerare il fatto che Dio vuole rendersi presente alla sessualita
wmana, con una presenza trascendente, che fa di Lui il padrone della sorgente della
vita. E questo significa che la venuta al mondo di un essere umano dipende ultima-
mente dal suo volere creatore libero e insondabile. E a questa presenza che si apre la
continenza periodica, & a questa presenza che si chiude la contraccezione.

2) Chi usa la contraccezione decide di essere lui a prendere 1'ultima decisione
concernente la venuta al mondo di un essere umano. Chi, invece, si astiene nei gior-
ni fertili, pur prendendo la decisione di non aver per il momento bambini, afferma,
nella sua scelta di continenza, che I'ultima decisione spetta al libero volere di Dio. pa-
drone delle sorgenti della vita umana. La decisione di praticare la continenza perio-
dica corrisponde in qualche modo alla seguente preghiera: «Signore, noi riconoscia-
mo che la nostra sessualita ci trascende e che il nostro potere procreatore ci mette in
relazione con Te. Durante questi giorni noi ci asteniamo dai rapporti sessuali perché

225



riconosciamo che non siamo padroni di questa sorgente della vita che € in noi, e che
prende origine da Te, nel tuo libero volere pieno d’amore».

3) Si potrebbe ancora obiettare che coloro che usano la contraccezione ricono-
scono in fondo la stessa sovranita di Dio sulle sorgenti della vita. Rispondiamo: a
parole, si; a fatti, no. Certamente, si puo riconoscere che con la contraccezione quan-
do arriva un bambino, vi € stato un atto creatore di Dio. Ma questo riconoscimento ¢
solo teorico, e non pratico, esistenziale. In realta, questa coppia, nell’utilizzare la
contraccezione, vuol prendere la decisione ultima concernente la venuta al mondo di
un essere umano, anche se questa vita non arrivera mai.

Non ¢ forse proprio questo atteggiamento (1’esperienza lo dimostra) che fa si che
I"aborto entri nella logica di una contraccezione fallita? E non & ancora proprio que-
sta attitudine che fa si che quando si € presa la decisione di volere un bambino e que-
sto non arriva, si ricorre a tutti i mezzi bio-tecnologici per averlo, dal momento che,
in definitiva, questa decisione finale appartiene a noi e non a Dio? Il legame tra 'HV
¢ Donum Vitae* va ricercato proprio qui.

4) C’¢ un altro interrogativo, che esige una risposta: Dio non ha dato all’'uomo la
sovranita sull’origine della vita, comandandogli di dominare |'universo? Perché
escludere proprio il dominio sulle funzioni della vita?* E vero, ma questa autonomia
non ¢ assoluta. Dicevamo sopra, con G. Martelet: «Noi siamo, si, trascendenza, ma
“trascendenza condizionata”». La trascendenza di Dio si rivela in maniera del tutto
particolare e tangibile nell’origine e nella fine della vita umana. Se & vero che la vi-
ta umana ha la sua sorgente in Dio, come € possibile che la nostra autonomia ci per-
metta un controllo totale (o voluto come tale), senza perdere di vista che I’essere
umano dipende in ultima istanza dalla libera e trascendente scelta del Creatore? Qual-
cosa di simile si verifica per ¢io che riguarda il momento della morte... Vi & un nes-
so logico tra I’origine e la fine della vita umana. L’ autonomia dell’uomo trova il suo
limite davanti al mistero insondabile del libero e trascendente volere di Dio.

5) L'autonomia che noi abbiamo nel campo della regolazione delle nascite sta al-
trove. Quanto abbiamo detto circa il rispetto dell’apertura al Partner divino ci per-
mette di tenere unite due realta che a prima vista sembrerebbero contraddittorie: la
paternita responsabile e la sovranitd di Dio sulle sorgenti della vita. I metodi natura-
li di regolazione delle nascite, contrariamente alla contraccezione, ci permettono que-
sta cosa straordinaria: poter separare sessualita e procreazione effettiva senza separare
sessualita e presenza di Dio nel cuore della procreativita umana. Cosi nella conti-
nenza periodica 1’autonomia della coppia trova la sua realizzazione nella scelta che
le spetta, per validi motivi, di dare la vita o no, pur trovando il proprio limite in quel-
I’ossequio, che si manifesta nel non arrogarsi un potere che, in definitiva, appartiene
solo a Dio.

Ritorniamo, in conclusione di questo paragrafo, all'unita di significato che lega gli
atti di un medesimo ciclo: in base a questa unita si deve dire che chiudendosi al Crea-

* S. CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Il rispetio della vita nascente e la di-
gnita della procreazione. Risposte ad alcune questioni di attualita (22 febbraio 1987).

“ Cf G. DURAND, Sexualité et foi, Fides, Montréal 1977, p. 338. Questa obiezione & stata re-
centemente riproposta da moralisti ben noti: P. DE LocHT, Créativité et responsabilité humai-
ne,in «Lumiére et Vie» 37 (1988) 5-16: CHr. Duquoc, Procréation et dogme de la création, ib.,
pp. 51-65.

226



tore negli atti posti nel periodo fecondo, € tutto il ciclo che resta chiuso al Partner di-
vino: e al contrario, aprendosi alla presenza potenzialmente procreatrice nel periodo
fecondo, ¢ tutto il ciclo che rimane aperto al Partner divino.

Questa procreativita ritmica, che mette esplicitamente la coppia in rapporto con il
Creatore della vita, rivela un’altra dimensione dell’amore autentico che non appari-
va finora: gli sposi percepiscono che in questa donazione mutua senza riserve, essi si
aprono simultaneamente ad un Altro, che prima ancora di essere il loro figlio, ¢ lo
stesso Creatore in persona. In questo modo, 1’apparire ciclico della potenza di vita
viene a dare all’autentico dono di amore una portata che non avrebbe mai potuto im-
maginare: esso ¢ come un segnale che ricorda agli sposi il senso del loro amore: que-
sto segnale procreatore. nel suo apparire, ricorda alla coppia la presenza del Partner
divino che inerisce ad ogni incontro coniugale.

Non ¢ forse vero che donandosi totalmente e reciprocamente 1'uno all’altro, gli
sposi s"attendono in cambio un «dono assoluto»? Ora, il loro figlio non & I"assoluto.
Dunque, nel profondo di questo dono totale e reciproco, il desiderio che sazia il loro
cuore non puo essere che il Partner divino, sorgente dell’amore e della vita.

5. L’indivisa unita di carne e spirito

Dobbiamo affrontare ancora un ultimo argomento: il rimprovero rivolto all’'HV di
essersi fondata pit «sulla natura del matrimonio e dei suoi atti», che non sulla «na-
tura della persona e dei suoi atti», come insegnava la GS.

Lo stesso rimprovero potrebbe essere rivolto anche alla nostra impostazione, dal
momento che ci siamo appoggiati su una rilettura del linguaggio della sessualita a
partire dal suo fondamento biologico, la procreativita ciclica, per I'appunto.

A questo proposito, scrive E. Pousset, mettendo lucidamente in risalto il fatto che
il dono del corpo & indissolubilmente dono di tutta la persona: «Nel gesto sessuale i
corpi diventano linguaggio piu di quanto non lo siano nel corso del dialogo che si
snoda giorno dopo giorno durante tutta la vita coniugale. In esso s’intreccia I'unita dei
gesti e dei sensi come nel linguaggio, dove i significati si fondono nella massa sono-
ra delle parole. Si fondono talmente che non & possibile dissociare le liberta degli
sposi che si donano e i loro corpi che si congiungono per un atto unico, che & I'amo-
re realizzato. Nell'istante dell’unione ciascuno & per I'altro identificato al proprio
corpo: i corpi sono in quel momento la stessa persona e diventano il corpo dell”altro.
L'uomo & il suo corpo che appartiene alla donna, o meglio che essa fa suo: la donna
& il suo corpo. che appartiene all’'uomo, o meglio che egli fa suo. E non un corpo in
generale, ma un corpo che compie la sua piu alta funzione vitale, che &, nell’indivi-
duo, comunicazione di sé e fecondazione (o almeno orientato alla fecondazione).
Nell unione ciascuno diventa cosi per I’altro la funzione stessa alla quale egli si sen-
te identificato essendo identificato al suo corpo; ma questa funzione non & qui potenza
anonima della specie (la specie che si riproduce), ma questa potenza & qualcuno. Co-
si il processo biologico dell’atto sessuale ¢ il corpo intero dell’amore che si esprime
attraverso la sessualita, lo significa e lo rende presente a ciascuno degli sposi: e co-
me tale esso €, in questo gesto, I’amore incarnato... La proibizione della contracce-
zione non & un semplice rispetto sacrale e irrazionale di una natura tabu; si tratta in-
vece del senso stesso dell’uomo nell’indivisa unita della carne e dello spirito».*

“ E. PousseT, Union conjugale et liberté, Cerf, Paris 1970, pp. 41-43.
227



5.1. L'accettazione dello «stato di creatura»

Nel rapporto tra natura e persona viene di nuovo rimessa in questione 1’antropo-
logia, come anche la comprensione dell’ «autonomia» dell’uomo nei confronti di Dio
(di cui abbiamo fatto cenno sopra). Il pensiero cristiano pitu profondo non vede op-
posizione tra «natura» e «persona», anche se una certa tensione esiste tra questi due
aspetti dell’essere umano. Ora, «c’e oggi una tendenza, in campo etico, a partire dal-
la distinzione tra “natura” e “persona”, che consiste nel contrapporre i due aspetti. La
persona responsabile s’affermerebbe nella misura in cui essa si libera dalla servitl
della natura: la persona non potrebbe essere sottomessa alla somma dei suoi impera-
tivi. In questa obiezione, natura prende il senso di natura fisica, e persona il senso di
liberta» *

E certamente vero che I'uomo, come persona, come soggetto libero, & trascen-
dente, aperto all’assoluto. Perd, come abbiamo gia detto, I'uomo ¢ «trascendenza
condizionata». E aperto sull’assoluto, questo si; ma non & 'assolutamente assoluto;
¢ «assoluto partecipato»:* ¢ un essere limitato e ha un corpo. La sua liberta ¢ sempre
«in situazione»."

L'uomo, insomma, deve accettare il suo «stato di creatura»: non si insistera mai
abbastanza su questo aspetto fondamentale dell’antropologia. Questo «stato creatu-
rale» gli manifesta la sua dipendenza nei confronti del Creatore.

Cosi, per la persona I"accoglienza o il rifiuto del suo stato di creatura stanno a si-
gnificare I'accoglienza o il rifiuto del Creatore stesso. «L'uomo non & prima di tutto
una persona autonoma, dotata di un potere di autodeterminazione, al quale Dio in
seguito imporrebbe una legge che limita la sua libertia, L'uomo & una persona perché
¢ una creatura, e non viceversa. La dipendenza & ontologicamente anteriore alla li-
berta. La legge. allora, nel senso di orientamento fondamentale dell’uomo, non & una
limitazione della liberta umana, bensi il suo elemento costitutivo. L'uomo realizzera
la sua personalita soltanto se e quando realizzera il suo essere creatura. L’'uomo po-
tra realizzare la sua liberta personale solamente nel riconoscimento della sua costi-
tuzione naturale».*

5.2. La teologia del corpo

Le manifestazioni fondamentali della creaturalita, della «finitudine» dell’'uomo
sono la corporeita, I'intersoggettivita, la storicita. E la persona umana deve scoprire
i «dati oggettivi» della sua condizione umana. Di qui, I'importanza e la portata della
«corporeitd» per I'interpretazione del linguaggio della sessualita. In realta, vi & tutta
una reologia dell’esistenza corporale che dev’essere ben chiara.

Giovanni Paolo II. nella sua Grande Catechesi del mercoledi e in altri interventi,
ha gettato veramente le basi di un’autentica «teologia del corpo». Partendo dai dati
della Rivelazione, ci ha fatto vedere come il significato di donazione totale e reci-
proca degli sposi nel rapporto coniugale, si radica non solamente nella natura, ma

# G. CoTTIER, Régulation des naissances et développement démografique, Desclée de
Brouwer, Bruxelles 1969, p. 57.

], DE FINANCE, La coscienza e la legge, in «Medicina e Morale» (1977) 64.

“ Cf J. pE FINANCE, Ethique générale, PUG, Roma 1967, p. 252.

#J. G. Hanus, Natural Law. Indispensable or not?, in «The American Benedictine Re-
view» 23 (1972) 93.

228



soprattutto nella persona in cid che essa ha di pitt profondo. «L’insieme dei problemi
toccati dall’HV. egli scrive, non si riducono semplicemente alla dimensione biologi-
ca della fertilita umana (alla questione dei ritmi naturali della sterilitd), ma risalgono
alla soggettivita stessa dell’essere umano, a questo “io personale”, che lo fa essere uo-
mo o donna... [1 corpo umano, nella sua mascolinita e femminilita, & ordinato inte-
riormente alla comunione delle persone (communio personarum). In questo sta il suo
significato nuziale».*

Questa visione antropologica risponde a quello che vi ¢ di pit valido nella filo-
sofia contemporanea. «L’esistenza umana e corporea e il fatto di esistere nel corpo &
il “perno” della filosofia contemporanea, afferma Vattiaux. Il corpo non & un dato se-
condario, accessorio dell’esistenza umana. Senza identificarsi con essa, il corpo &
per la persona la sua maniera di esistere come soggettivita incarnata».”

Su questa base abbiamo ragionato a lungo sulle profonde motivazioni dell’'HV :
I"indissolubile unita di natura e di persona, come «trascendenza condizionata», ci ha
permesso di comprendere le esigenze del dono reciproco e totale degli sposi e le esi-
genze dell’apertura al Partner divino.

Le esigenze del corpo, in quanto indicatrici del nostro stato creaturale, permetto-
no all’intelligenza umana di non considerarsi un dio, giudice del bene e del male.
Del resto, non sta proprio qui |'origine di ogni male? L’accettazione o il rifiuto del no-
stro stato di creatura e di tutto quello che esso implica non rivela forse quel misterioso
combattimento che esplode nell’intimo del nostro essere, «quel sordo desiderio di
essere noi stessi creatori della norma del nostro agire, la grande tentazione del para-
diso terrestre: “Voi sarete come dei”»?*

Conclusione

Se volessimo, in sintesi, ripercorrere il cammino che abbiamo fatto, potremmo
esprimerci cosi: il carattere ciclico della fecondita umana é stato all’origine di quasi
tutte le obiezioni sollevate contro I'HV e ha reso particolarmente difficile la perce-
zione del significato procreativo di ogni rapporto sessuale. Una lettura pit profonda
e attenta del linguaggio della sessualiti, che evita di concentrarsi sull’atto indivi-
duale oppure sulla totalita del matrimonio, per considerare piuttosto I'unita di signi-
ficato legata al ciclo della fecondita umana, ci ha reso possibile una rinnovata com-
prensione della prospettiva antropologica e teologica del problema della contracce-
zione.

* Grovannt Paoro I, Uomo e donna lo creé, cit., pp. T4ss.

" H. VATTIAUX, Engagement de Dieu et fidélité de chrétien. Perspectives pour une théolo-
gie morale fondamentale, Centre Cerfaux Lefort, Louvain-la-Neuve 1979, p. 221.

* G. MARTELET, Dix ans aprés..., cit., p. 36.

229



