BENEDIZIONE
Una fondazione teologica

Vittorio Croce

E un breve studio sulle benedizioni, quei gesti rituali accompagnati da formule ap-
propriate che vengono compiuti dalle persone che ne hanno il potere per rendere lo-
de a Dio e fare appello a lui al fine di ottenere le grazie pit diverse.

L’ Autore si riferisce naturalmente al nuovo Liber Benedictionum promulgato nel
1984 e presentato in italiano nel Benedizionale del 1992. Ma intende fondarne il di-
scorso esaminando il significato biblico del benedire, il rapporto tra liturgia e bene-
dizione, il caso esemplare del matrimonio, I’uso dei «sacramentali» e la benedizio-
ne in quanto mediazione di grazia, invocazione di grazia e azione di grazie.

Un rito ambivalente

Una storiella, rigorosamente vera, risalente a non molti decenni fa, riferiva di un
parroco ancora fresco di ingresso parrocchiale che viene accostato al mercato da
un’anziana donna di campagna, bisognosa di un grande favore. Oggetto della rispet-
tosa richiesta: «Reverendo, potrebbe venire a benedire la mia casa? Mi hanno detto
che la sua benedizione ¢ molto buona contro i topi».

Nessun dispregio contro questa e simili umanissime richieste, ma solo I’occasio-
ne per alcuni rilievi sull’uso tradizionale delle «benedizioni». Esso & inteso general-
mente come gesto derivante da un potere legato a uno specifico ufficio, quale quello
di parroco, ma anche da un particolare carisma attribuito a questa piuttosto che a
quell’altra persona. Un potere di ordine religioso, o meglio sacrale, legato a sua vol-
ta a formule e gesti tipici, perlopilt misteriosi ¢ incomprensibili ai «profani», che si
esercita dunque non attraverso strumenti tecnici (nel caso, una medicina apposita) ma
per via magica, facendo appello a un intervento diretto di Dio o di forze divine sulla
creazione,

Inoltre, 1a benedizione assume spesso o abitualmente I'aspetto di un esorcismo
(nel Rituale Romano si esorcizzavano anche i topi o le locuste!), piil in generale ri-
vestendo la funzione che viene detta «apotropaica», cio¢ quella di allontanare le for-
ze avverse all'uomo, alla sua vita e salute. Non solo I’esorcismo sull’acqua o sul sa-
le era inteso a liberare quelle creature da ogni influsso malefico, ma ogni benedizio-
ne di alimenti, abitazioni, luoghi di lavoro, persone, attivita si fondava sempre sul
presupposto che qualche influsso demoniaco le potesse insidiare. Non si benedice se
non per garantire o invocare successo contro il rischio di insuccesso, salute contro la
malattia, sicurezza contro la paura, tranquillita contro 1’affanno.

Per questo non solo la persona che benedice & importante, anzi essenziale: nes-
suno, infatti, pud arrogarsi il potere di benedire, forse si pud tentare di comprarlo (si
ricordi I'esempio di Simon Mago, raccontato negli Atti degli Apostoli al cap. 8). Ma
¢ fondamentale anche il gesto che si usa: in ambito cristiano il segno di croce (non lo

128



usano, a scopo propiziatorio, anche molti calciatori o pugili prima della partita?) e I'a-
spersione dell’acqua benedetta. Gesti gratuiti, privi cioe di utilita tecnica immediata,
di valore quindi tipicamente ed esclusivamente «rituale».

1. Il senso biblico del benedire

Questo mondo mentale pud apparire a molti scomparso o lontano. In realta vive
con I'uomo di oggi pit di quanto non siamo disposti ad ammettere. Molto spesso &
cambiata solo la chiesa o il «santone» che ne fa da agente. Si pensi allo sviluppo
enorme delle magie, delle «fatture» e simili.

Per questo ¢ forse stato un bene il ritardo di otto anni intercorso tra la promulga-
zione del testo ufficiale latino del Liber Benedictionum (1984) e 1a pubblicazione del
Benedizionale in italiano (1992). Se si pensa che la crisi delle benedizioni nel senso
magico-sacrale sopra descritto risale al tempo del Concilio Vaticano I1 (1962-1965),
ne risulta che per quasi trent’anni il Rituale delle benedizioni & rimasto chiuso nei
cassetti delle sacrestie.

Questo vuoto quasi totale di benedizioni, pin per disaffezione da parte del clero
che per mancanza di richieste, puo apparire dunque provvidenziale, visto che ora ci
pud permettere di accogliere con animo rinnovato il nuovo stile di «celebrare la be-
nedizione». Nuovo in rapporto al passato recente, di mentalitd magico-sacrale, non
certo in rapporto alla Scrittura e alla mentalita di fede che essa veicola e propone. An-
zi, il Benedizionale intende proprio ricuperare il senso biblico del «benedire». Ed &
davvero stupefacente e liberante |’allargamento di orizzonte che ne deriva.

Biblicamente, infatti, il benedire & un gesto, e prima ancora un atteggiamento,
tutt’altro che marginale e utilitaristico. Da parte di Dio. I"atteggiamento benedicen-
te nei confronti dell’uomo € originario, permanente ed essenziale: risale al momen-
to stesso della creazione (Gn 1,28), accompagna la storia dell’'umanita (Noe: Gn 8.21-
22) per concentrarsi su Abramo, ma al fine di raggiungere per mezzo suo tutti i popoli
della terra (Gn 12,2-3). Questo progetto eterno e storico di Dio si realizza piena-
mente in Cristo, nella sua persona benedetta e nella sua opera, che ci vale la benedi-
zione della salvezza nell’alleanza compiuta con Dio Padre nello Spirito.

Da parte dell’'uomo, il benedire Dio dev’'essere 1'atteggiamento abituale e co-
stante, perché ¢ quello «giusto»: equivale infatti a lodare Dio per la sua grandeza e
a rendergli grazie per tutti i suoi benefici. Ed ¢ ben chiaro all’ascoltatore ¢ al letto-
re della Bibbia che i benefici di Dio non sono doni marginali, ma il dono essenzia-
le dell’esistenza e della vita in sé. Il concetto di benedizione riassume dunque tutta
I"opera di Dio e la risposta dell’uomo: «Benedetto Dio, Padre del Signore nostro
Gesu Cristo, che ¢i ha benedetto con ogni benedizione dello Spirito nei cieli me-
diante Cristo» (Ef 1,3).!

2. Creazione permanente

Occorre anzitutto rifarsi alla teologia della creazione, secondo cui Dio & per ogni
realta conosciuta e conoscibile 1'origine assoluta, perché I'ha creata e la crea dal nul-
la. Stranamente in alcuni scrittori moderni, che sarebbe troppo onorifico chiamare fi-

' Per lo sviluppo di questa concezione rinviamo allo studio esemplare di D. Mosso, Bene-
dire (Mondo nuovo 88), Elle Di Ci, Leumann (Torino) 1990.

129



losofi, il «de nihilo» della professione cristiana di fede nella creazione € diventato un
«qualcosa». quasi la tenebrosa ma reale sorgente dell’essere. o almeno un reale ter-
mine di confronto con la luminosita dell’esistente. E necessario dunque ripetere che
il nulla di cui qui si parla & assolutamente niente, non esiste e basta. «Trarre dal nul-
la all’essere» ¢ evidentemente un'immagine spaziale per indicare un passaggio, ma
non certo da una condizione a un’altra: quello che non esiste non c¢’¢ in alcun modo.
Il nulla & un concetto astratto, impossibile da immaginare, proprio perché non & nul-
la. Si vuol dunque affermare che Dio non presuppone nulla nella sua azione creatri-
ce, nulla all’infuori di sé, della sua infinita potenza: non ¢ semplicemente un demiur-
go ordinatore, ¢ il creatore assoluto, che fa esistere quello che non esisteva in se stes-
so in nessun modo, esistendo solo nella mente creatrice di Dio, nel suo Logos eterno.
11 Dio di Abramo, che & il Dio di Gesu Cristo. si pu0 definire, secondo san Paolo, co-
me «colui che da vita ai morti e chiama all’esistenza cio che non esiste» (Rm 4,17).

Biblicamente pero la creazione non indica soltanto un atto passato, isolabile e
concluso all’origine del mondo, bensi un’attivita continua, per cui ogni realta esiste
unicamente sul fondamento che & Dio. Se Dio togliesse il suo Spirito alle creature, cio
che ¢ vivo tornerebbe morto, ci0 che esiste nell’inesistenza. Ipotesi assolutamente
irreale, perché le decisioni di Dio sono senza pentimento e la sua fedelta dura in eter-
no, ma proposizione assolutamente logica e inconfutabile. 11 credente non puo esse-
re sopraffatto dall’angoscia del nulla, ma la «vertigine del vuoto» a cui non & sottrat-
to nessun uomo sta a richiamare che unico solido fondamento dell’essere come tale
¢ Dio. Fondamento permanente perché la sua fedelta non viene mai meno. fonda-
mento immanente perché realizza la sua forza qui e ora, ma pure fondamento tra-
scendente, perché di tutt’altro ordine rispetto alla realti conosciuta.

Dio, ciog, non ¢ la colonna che sostiene il mondo, non & neanche la sua anima. La
sua causalita rispetto al mondo, all'uomo, a ogni e qualsiasi realta creata non entra nel
novero e nel groviglio delle cause sperimentabili.? Il Dio di Abramo e di Gesu Cristo
non & un «deus ex machina», sul tipo delle divinita della mitologia, quello che «sal-
ta fuori» ogni tanto, magari su richiesta, a risolvere una qualche questione al nostro
posto. Il miracolo, secondo la Scrittura specie del NT, non consiste nell’intrufolarsi
di Dio nei meccanismi fisici e umani per aggiustare qualcosa che non funziona a do-
vere o per favorire qualcuno rispetto ad altri. E un fatto che si pone nell’ordine dei se-
gni, a sottolineare. con meraviglia di chi lo nota, che il mondo e la sua storia sono in
mano di Dio, non abbandonati al caso ma guidati dalla sua provvidenza.’

Ma. appunto, 1’azione provvidenziale non si pone fra le altre causalita intramonda-
ne: non ¢ causalita fisica, come quella del fuoco che brucia cid che & bruciabile: non
causalita psicologica che agisce attraendo in modo consapevole o inconsapevole: nep-
pure causalita politica che mira allo scopo comandando, organizzando e disponendo. La
dipendenza del mondo da Dio ¢ assolutamente radicale, ma proprio per questo non pa-
ragonabile con nessun’altra e non rappresentabile in alcun modo gia noto.

3. Benedizione e salvezza

Che Dio sia creatore del mondo, ciog di ogni realta esistente, significa che tutto
pensa, vuole, attua e guida, e tutto esiste soltanto in quanto da lui pensato, voluto, at-

* Cf «Credereoggi». n. 33, pp. 74-75.
* Cf V. CrROCE, Gesi di Nazaret Signore e Servo. Una cristologia di base, Elle Di Ci, Leu-
mann (Torino) 1993, pp. 93-100 (sul senso del miracolo).

130



tuato e guidato. La realta ¢ dentro un progetto buono, «logico», dovuto al Logos di
Dio, da dirsi dunque in se stesso buono e «logico», razionale coincidenza di liberta,
amore, potenza. Ma che Dio sia davvero cosi, insieme potente e buono, non & affatto
una conclusione che emerga dall’analisi del cosmo e della storia. E oggetto di fede,
talvolta contro I'esperienza del mondo, segnata dalla drammaticita del male, della
morte, quindi per noi dell’assurdo. Se ¢ possibile concludere logicamente all’esi-
stenza di un autore del mondo e dell’uomo in quanto questi sono insufficienti a spie-
gare la propria esistenza, ¢ praticamente impossibile trovare una logica nella storia
umana si da rendere ragionevole I"ottimismo sulla sua riuscita. La fiducia nella sal-
vezza, ancor pit che la fede nella creazione, puo essere soltanto frutto di una rivela-
zione di Dio stesso. Possiamo credere nella sua amicizia soltanto e in quanto ci vie-
ne manifestata. La Bibbia intera ¢ esattamente storia di salvezza e di alleanza di un
Dio che propone la sua amicizia e cerca risposta di amicizia dagli uomini.

Non che il mondo sia sotto il segno della maledizione, quasi che una qualche
potenza avversa abbia inficiato I'opera di Dio creatore. Tutto ¢ uscito buono dalle
mani di Dio che ¢ buono. Nessun angolo oscuro di realta cattiva per se stessa otte-
nebra I'opera luminosa della creazione. Non solo. ma Dio tutto ha benedetto, ciog
fatto e proclamato buono all’origine, e continua a benedire in permanenza. Il dilu-
vio, come del resto qualsiasi altro cataclisma naturale, poteva far pensare che egli si
fosse pentito di aver creato I'umanita, ma cosi non &. L'arcobaleno sulle nubi dopo
il temporale ¢ il segno dell’alleanza fra cielo e terra. Dio non abbandona il mondo e
["'umanita, ma continua a garantirne la vita col giusto ritmo delle stagioni, del sole
e della pioggia.

Egli continua con assoluta fedelta a «benedire» la terra perché fruttifichi in favo-
re degli animali e dell’uomo. «Benedice» gli uomini perché siano fecondi e conqui-
stino la terra: si occupa di far si che Abramo abbia un figlio erede della promessa, che
Isacco e Giacobbe trovino moglie nella terra dei loro padri. Il ritmo ordinario e re-
golare della natura, come I'armonia celeste, cantano la gloria di Dio, cioe la coniu-
gazione di bonta e potenza, della potenza al servizio della bonta. Non ci sarebbe dun-
que bisogno di eventi straordinari per dimostrare la bonta senza ombre e la potenza
senza limiti di Dio. Ma ¢ il peccato dell’'uomo, libero e consapevole rifiuto di dare fi-
ducia a Dio, che tende a sottrarre il mondo alla benedizione. Solo per questo il cosmo,
con la sua armonia e la sua vitalitd, che pure per se stesse parlano di Dio in modo ma-
gniloquente, rischia di restare muto perché inascoltato dall’uomo, occupato a senti-
re la voce suadente del tentatore, o addirittura di manifestare un Dio cattivo, intento
a dimostrare sull’'uomo ribelle la sua forza prepotente.

Si rende percio necessario |'intervento illuminante e salvante di Dio nella storia
degli uomini. Il Dio creatore si rivela come salvatore, il Dio che gia tutto benedice si
fa vicino all’'uomo per salvarlo dal rischio della perdizione. Sara allora il suo inter-
vento clamoroso a rivelarne la presenza continua, sara la sua attivita liberatrice a far
scoprire quella creatrice, la sua salvezza storica a manifestare la sua benedizione
«strutturale». Creazione infatti non dice evento neutrale, fornitore di materia buona
per tutti gli usi, ma si riferisce a un atto intenzionale, orientato cio¢ da sempre e in-
trinsecamente all’alleanza in Cristo.

La creazione ¢ il presupposto dell alleanza, in quanto pone nell’esistenza I’esse-
re «capace» di alleanza, I’'uomo. vertice cosciente del mondo e immagine di Dio,
soggetto in grado di rispondere e dialogare. Non solo, ma la creazione € anche prefi-
gurazione dell’alleanza: come 1'alleanza, gia la creazione ¢ gratuita. In essa il Padre,

131



mediante il Figlio sua Parola, nello Spirito sua Forza, comunica se stesso a ¢io che &
«altro» da sé costituendolo nell’essere e chiamandolo per cid stesso a partecipare al-
la sua felicita.

Dunque, I"alleanza tra Dio e I’'umanita in Cristo appare come lo scopo ultimo del-
la creazione e ne fa gia parte intrinseca. Il progetto dell’alleanza, cioé dell’unione
del Figlio di Dio con I"'umanita per riunire a Dio tutti gli uomini, non € un ripiego oc-
casionale dovuto al peccato. Fa parte del pensiero eterno di Dio costituire Cristo ca-
po dell’universo, ricapitolando, cio¢ riassumendo e portando a compimento, in lui,
tutte le cose. La creazione procede dall’alleanza, poiché 1'alleanza la precede nel di-
segno eterno di Dio (Col 1,15-20). In questo senso, in quanto progetto salvifico, la
creazione non & conclusa: ¢ in via di attuazione verso il suo compimento, gia antici-
pato in Cristo ma ancora da realizzarsi nella storia dell’umanita e del cosmo intero.
Dice Paolo che «la creazione geme e soffre fino ad oggi nelle doglie del parto» (Rm
8.22). Si tratta cioe non di tranquillo sviluppo omogeneo, ma di sofferta generazione.
L’affermarsi della nuova creazione esige la sconfitta del virus che insidia quella vec-
chia, il peccato, negazione del dialogo e dell’alleanza. I cieli nuovi e la terra nuova
possono scendere da Dio col loro carico di giustizia e pace solo eliminando dalla
vecchia terra il peso dell’ingiustizia e il fragore della guerra.

4. Le obiezioni teologiche
Un progetto unitario per la vita

Sulla base di questa teologia della creazione mi pare importante notare ancora so-
prattutto tre cose. Anzitutto il fatto che il concetto di benedizione appare largamente
unificante, perché comprende I"atteggiamento e il comportamento di Dio dal principio
alla fine, dalla creazione cioé al compimento in Cristo, piti ampio e comprensivo del
concetto stesso di alleanza e di salvezza. Mentre quest’ultimo, e un poco anche il pre-
cedente, fa riferimento al peccato, da cui avevamo e abbiamo bisogno di essere salva-
ti, I'idea di benedizione confina soltanto con I'eternita. Afferma che Dio da sempre ci
benedice in Cristo, secondo un progetto eterno e unico, centrato su di lui: come dire
che il Padre ci vuole e ci ama in Cristo, che fa parte del suo progetto anche a prescin-
dere dal peccato. Possiamo pensare che, se & vero che il Figlio eterno di Dio si ¢ in-
carnato e ha posto la sua tenda in mezzo a noi per redimerci dal peccato di Adamo ¢ dei
suoi, lo avrebbe ugualmente fatto per essere per noi alleanza e benedizione.

Tuttavia — e in questa direzione vanno le altre due osservazioni — I'atto della be-
nedizione di Dio non coincide con la creazione, sic et simpliciter, e suppone sempre
il suo contrapposto, la maledizione.

Se la creazione concerne tutto cid che esiste, in quanto appunto dovuto esclusiva-
mente alla volonta, alla sapienza e alla potenza di Dio che lo ha «tratto dal nulla», la be-
nedizione riguarda soltanto gli esseri viventi, 1'uomo in particolare. In qualche modo
potrebbe accostarsi all’idea di provvidenza, e cosi fa spesso il Benedizionale nelle pre-
messe generali. Ma la provvidenza € intesa perlopill come mantenimento nell’essere o
conservazione nella vita, mentre I'atto divino del benedire secondo I’ Antico Testa-
mento (al momento della creazione, nella storia di Nog, in quella di Abramo e dei suoi
figli, nella vicenda esemplare di Tobia) ¢ sempre connesso allo sviluppo della vita: «La
ricchezza essenziale della benedizione ¢ quella della vita e della fecondita».?

*J. GUILLET, Benedizione, in X. LEON-DUFOUR, Dizionario di teologia biblica, Marietti,
Torino *1968, col. 105.

132



La benedizione esprime cioé la vicinanza di Dio all’'umanita, che vuole feconda,
prospera, pacifica e amica. E noto che il concetto base nella Scrittura non & quello
greco di essere o esistenza, ma quello connesso all’esperienza della vita. Vivere non
¢ soltanto esserci o sopravvivere, ma conoscere, lavorare, agire, rapportarsi, molti-
plicarsi. Tutto questo, secondo la Bibbia, & dovuto in permanenza alla bonta e poten-
za di Dio, partecipazione alla sua potenza di vita. Per questo, simbolo primario ne &
I"acqua, essa stessa benedizione essenziale e indispensabile: «Insieme con la vita che
essa alimenta sulla terra, 1’acqua evoca, per la sua origine celeste, la generosita e la
gratuita di Dio, la sua potenza vivificante» (ivi). Se Dio mantiene nell’esistenza e
non abbandona all’annientamento nulla di quanto ha creato, perché non si pente mai
di quello che ha fatto, visto che lo ha fatto bene, solo all’uomo si rivolge con la sua
benedizione perché possa crescere, moltiplicarsi e prosperare.

L'insidia della morte e il rischio della maledizione

La benedizione di Dio in sostanza ¢ quella che rende possibile la storia come dia-
logo di liberta. Dio, il creatore. resta vicino alla creatura libera che & I'uomo «dicen-
dogli» la sua benevolenza e attuando nel tempo il suo impegno per lo sviluppo del-
I'umanita nella crescita personale e nell’espansione numerica, in collegamento co-
stante con lui. Essa esprime anche e realizza il collegamento dell’'uomo con il cosmo,
secondo il progetto antropocentrico di Dio. La benedizione di Giacobbe su Giusep-
pe indica questa tridimensionalita: « Benedizioni dei cieli dall’alto, benedizioni del-
I"abisso nelle profondita, benedizioni delle mammelle e del seno materno» (Gn
49.25). La creazione si attua nel tempo. ma non come un meccanismo automatico,
bensi nel dialogo della liberta, rischio ineliminabile nella dinamica dell’amore.

La vita dell’'uvomo appare percio insidiata dal fallimento, dall’infecondita, dal-
I"infelicita, dalla morte. Questa & I’esperienza comune dell’'umanita che da sempre si
domanda perché. Se la vita ¢ continua vittoria sull’insidia della morte, non & questo
comunque il segnale di una potenza di morte che contrasta la forza di vita che viene
da Dio? Molte culture hanno risposto ipotizzando un potere avverso al Dio buono, op-
pure un essere cattivo che ha scelto liberamente il male e ora combatte per la morte
contro il Dio della vita. La Scrittura ci tiene soprattutto a scagionare Dio dall’accu-
sa di essere autore del male e della morte. Scrive il libro della Sapienza: «Dio non ha
creato la morte e non vuole la morte degli uomini. Ha creato le cose perché esistano;
le forze presenti nel mondo sono per la vita e non hanno in sé nessun germe di cor-
ruzione» (1.13-14).

Se qualcosa insidia la vita, & la libera scelta della creatura che, abbandonando
Dio, «apre alla morte la porta di casa e la invita a venire» (Sap 1.16). La benedizio-
ne € segno inequivocabile che Dio & assolutamente e radicalmente per il bene e per la
vita, la crea e la promuove come partecipazione alla sua. Tuttavia, suo malgrado, Dio
talvolta maledice, almeno secondo 1’ Antico Testamento: maledice il suolo a motivo
della disobbedienza dell’uomo (Gn 3,17), maledice Caino «respinto dalla terra ba-
gnata dal sangue del fratello che ha ucciso» (Gn 4,11), maledice Canaan che non ha
rispettato la nudita del padre Noe (Gn 9,25), si impegna a maledire chiunque maledira
Abramo (Gn 12,3), ma non permette che Balaam maledica il suo popolo per incari-
co di Balak (Nm 22-24).

Dio vuole sempre e soltanto benedire. E I'uomo che attira su di sé la maledizio-
ne, se e quando non osserva la legge di Dio: «Io metto davanti a te vita e morte, be-

153



nedizione e maledizione; puoi scegliere quello che vorrai». Analiticamente precisi gli
elenchi di benedizioni ¢ maledizioni contenuti in Lv 26 ¢ Dt 27-28. Non ¢ "'uomo a
guadagnarsi la benevolenza di Dio, & lui invece a meritarne il castigo. Dio tuttavia, an-
che quando castiga lasciando libero corso alla maledizione minacciata, non passa al-
['atteggiamento di malevolenza. Continua ad amare I'uomo, perché il castigo & per la
sua correzione e quindi per la sua vita.

Nel Nuovo Testamento Gest conferma tutto questo, eliminando anzi ogni dubbio
residuo sulla bontd benevolente e benedicente di Dio. «Dio infatti ha mandato il suo
Figlio nel mondo non per condannare il mondo. ma perché il mondo si salvi per mez-
zo di lui» (Gv 3.17). «Cristo — spiega san Paolo — ci riscatto dalla maledizione della
legge, fattosi per noi maledizione» (Gal 3.13). Come a dire che per noi ¢’¢ solo piii
benedizione: quella promessa ad Abramo, ora per mezzo di Gesu Cristo raggiunge an-
che i pagani. Rimane tuttavia per tutti il terribile rischio di sentirsi chiamare maledetti
da Gesu stesso nel giorno ultimo del giudizio ed essere mandati nel fuoco eterno, se
non avremo riconosciuto e servito Cristo nel fratello piil piccolo, affamato, assetato,
nudo, carcerato. Ma allora la responsabilita sara totalmente di chi non ha saputo né
voluto accogliere la benedizione sovrabbondante di Dio Padre in Cristo Gesu (cf Mt
25,31-46).

Un’ultima necessaria chiarificazione riguarda I'impressione suscitata da diversi
passi che sembrano indicare nella benedizione un privilegio: Giaele «benedetta fra le
donne della tenda» (Gde 5.24), Israele «fra le nazioni» (Dt 33,24), Maria «fra le don-
ne» (Le 1,42: cf Gdt 13.18). Benedizione ed elezione o predestinazione sembrano
concetti affini per indicare una scelta imperscrutabile di Dio. Ma la sua benedizione
non ¢ per I'esclusione di qualcuno. Anzi & ben chiaro, nel caso di Israele e di Maria,
che il «privilegio» che li riguarda & un privilegio di responsabilita. L'essere benedet-
to & nel mondo come una rivelazione di Dio, mediazione della sua benedizione nei
confronti di tutti, come Abramo e soprattutto come Gesu, frutto benedetto di un se-
no benedetto per portare a tutti benedizione.

La mediazione umana

Dio solo ¢ la fonte di ogni benedizione perché ¢ la fonte di ogni bene. Ma la sua
benedizione pud essere pronunciata, e quindi mediata, da uomini da lui autorizzati.
E il caso fondamentalmente di Abramo, mediante il quale Dio intende benedire, ciog
salvare in Cristo, tutte le genti (Gal 3,1-14).

Ma fanno parte di questa benedizione divina anche la fecondita della stirpe e la
prosperitid economica, segnata dall’abbondanza del raccolto e dalla ricchezza del
gregge, il tutto propiziato dalla regolarita delle stagioni. specialmente dalla venuta
della pioggia e della rugiada. Tutto cio ¢ evidentemente dono di Dio dall’alto, ma
viene mediato nei confronti dei figli da parte dei padri, trasmesso quasi come un’e-
redita. Risalta il caso di Giacobbe o Israele, che riusci a carpire al padre Isacco la be-
nedizione destinata a Esall, e che a sua volta benedira con benedizioni «personaliz-
zate» ciascuno dei suoi figli (Gn 49) e i figli di Giuseppe. Nel mondo ebraico la be-
nedizione paterna € una costante. che conferma e realizza 1" attuarsi storico della
promessa fatta da Dio ad Abramo circa una patria, una numerosa posterita e la vitto-
ria sui nemici. La protezione divina si realizza comunque attraverso la fedelta degli
uomini, anche se spesso deve superare la loro infedelta.

Mediatori di tale benedizione sono pure da considerare i sacerdoti, incaricati da

134



Mosé di benedire cosi il popolo d’Israele: «Il Signore ti benedica e vegli su di te! 11
Signore ti sorrida con bonta e ti conceda i suoi doni. Il Signore posi su di te il suo
sguardo e ti dia pace e felicita». Si noti la formula finale: «I sacerdoti pronunzieran-
no il mio nome sul popolo d’Israele, e io li benediro» (Nm 6,22-27). Chi benedice ¢
unicamente Dio, il sacerdote ¢ soltanto mediatore. La tenera storia di Tobia lo mette
narrativamente in evidenza, sottolineando pure ad ogni passo che la benedizione sul-
I'uvomo muove e si fonda sempre sulla benedizione dell’uome a Dio: solo rendendo
grazie a Dio per i suoi benefici — e tutto & dono suo, senza esclusione alcuna — ci si di-
spone ad accoglierli ancora. E non si tratta di una sofisticata tecnica basata sull’adu-
lazione: & questione semplicemente di stare nella verita.

Secondo il Nuovo Testamento, mediatore unico della benedizione ¢ I'uomo-Dio
Cristo Gesit, che non ¢ solo strumento di benedizione ma in se stesso pienezza della
benedizione divina, realizzazione piena della benedizione promessa ad Abramo. Ge-
st il benedetto da Dio per eccellenza, compie pure gesti di benedizione: benedice i
bambini che gli vengono condotti innanzi e si congeda dagli apostoli benedicendoli
mentre sale al cielo. Allo stesso tempo vive in rapporto al Padre in atteggiamento di
benedizione o di confessione (Mt 11,25-27). Come ogni buon ebreo, compie il rito di
benedizione prima di spezzare il pane, con un gesto che diventera quello fondamen-
tale nella liturgia cristiana, riassumendo il senso stesso di tutta la sua vita fino alla
morte: I’ Eucaristia. E proprio nell’ Eucaristia trova spazio la mediazione della Chie-
sa, mediazione sacramentale in rapporto a Cristo e allo Spirito. Con formula curio-
samente ripetitiva Paolo definisce I’Eucaristia «calice di benedizione che noi bene-
diciamo» (1 Cor 10,16). E un calice benedetto da Dio, ma che la Chiesa & chiamata
a benedire.

Nel Nuovo Testamento non troviamo riferimenti ad altre «benedizioni» se non a
questa essenziale, accanto a quella della preghiera di lode che continuamente deve sa-
lire a Dio dalla sua Chiesa nello stile del «Magnificat» di Maria e del «Benedictus»
di Zaccaria, non a caso diventati inni fissi ai Vespri e alle Lodi. in quella che sara
chiamata Liturgia delle Ore, espansione a tutta la giornata della liturgia eucaristica.
Non sono indicati riti particolari di benedizione, ma il fondamento e la «regola» del-
I'Eucaristia ¢ pit che sufficiente a giustificarle e a dar loro la struttura corretta. Pro-
babilmente perd questa assenza di benedizioni particolari & anche un invito a non
moltiplicarle, almeno quelle «discendenti» di tipo sacerdotale. Dove per noi sarebbe
scontata una solenne benedizione di tipo episcopale. quando Paolo sul lido di Mile-
to si congeda dai presbiteri di Efeso, troviamo un gesto di preghiera comune: «Ingi-
nocchiatosi, pregd con tutti loro» (Ar 20,36). La benedizione ecclesiastica non esal-
ta nessuna forma di «potere», € solo segno e strumento della benedizione divina.

5. La liturgia azione di grazie e azione di grazia

Sotto il concetto e I"atto di benedizione sta pure tutta la liturgia della Chiesa. In
particolare «i sacramenti sono ordinati alla santificazione degli uomini, all’ edifica-
zione del Corpo di Cristo e, infine, a rendere culto a Dio» (SC 59). L «effetto» dei sa-
cramenti & quello stesso dell’opera redentiva di Cristo — di cui sono segno e stru-
mento storico — nella sua pienezza, che riguarda insieme I'uomo e Dio nel Corpo di
Cristo che ¢ la Chiesa.

Nella visione della Scolastica, confluita poi nei catechismi, 1 sacramenti rappre-

135



sentano esclusivamente i mezzi di santificazione dell’'uomo, essendo il culto a Dio ri-
servato all’Utficio divino e al sacrificio della Messa. Proprio in quest’ultima si di-
stinguevano, quasi separandoli, il sacrificio dal sacramento. Ed ¢ esattamente la ri-
flessione unitaria sulla liturgia eucaristica che ha portato la teologia liturgica del no-
stro secolo a unificare i due aspetti nella visuale dell’unica mediazione sacerdotale di
Cristo. A partire di qui si & potuto notare come in tutte le celebrazioni liturgiche si at-
tuano insieme sia la mediazione ascendente del culto a Dio, sia quella discendente
della santificazione dell’uomo. Si rende lode a Dio anche nei sacramenti. si santifi-
ca I'uomo anche nella lode a Dio.

In tutti i riti sacramentali ¢’¢ un momento almeno di culto esplicitamente reso a
Dio creatore e salvatore. Ma, intrinsecamente, cid che salva I’'uomo gia glorifica per
se stesso Dio come salvatore, anche la confessione dei peccati che si realizza nella
confessione della misericordia di Dio che perdona. Inversamente la lode resa a Dio
nella Liturgia delle Ore o nel sacrificio eucaristico € santificazione del singolo e del-
la Chiesa, perché dare a Dio non ¢ sottrarre all’uomo, anzi riconoscersi da lui e con-
segnarsi a lui & veramente realizzarsi.

Per questo la liturgia viene unitariamente definita nella «Mediator Dei» e poi nel-
la «Sacrosanctum Concilium» come «esercizio del sacerdozio di Cristo». Ora egli ¢
sacerdote eterno, mediatore unico tra Dio e gli uomini, perché Figlio di Dio fattosi uo-
mo come noi e uomo come noi elevato nella gloria di Dio. Come Dio ci santifica por-
tandoci I’amore del Padre mediante lo Spirito, come uomo rende gloria al Padre con
noi e per noi con la sua obbedienza, con la sua fede e con la sua azione di grazie.

Gest il Cristo rendendo culto a Dio santifica I'uomo e santificando I'uomo rende
a Dio I’'onore dovuto. Lo scambio & reciproco e perfetto: «Gloria di Dio & I’'uomo vi-
vente, vita dell’'uomo ¢ la conoscenza di Dio» (Ireneo di Lione). Importante ¢ dunque
sottolineare la contemporaneita, anzi la coincidenza, dei due «effetti» di ogni cele-
brazione liturgica, perché porta al cuore della redenzione come presentata e attuata da
Cristo. Essa si realizza in forma di alleanza, di dialogo, intesa, scambio, comunione
tra Dio e I'uomo e tra I'uomo e Dio, grazie a Cristo, Figlio di Dio incarnato e uomo
glorificato in Dio. I sacramenti della Nuova Legge, tutti quanti, sono segni dell’al-
leanza compiuta, in palese differenziazione rispetto ai sacramenti dell’ Antica Legge,
segni soltanto preannunciatori dell’alleanza vera, e rispetto ai riti pagani, gesti pro-
piziatori in cerca di una sperata pacificazione con la divinita, quando non unicamen-
te intesi a strappare egoisticamente grazie e favori.

Ecco ancora perché I’azione eucaristica & la sorgente, il paradigma e il vertice di
ogni azione liturgica: essa ¢ insieme azione di grazie rivolta a Dio e azione di grazia
da Dio rivolta all’uomo mediante Cristo nello Spirito di comunione.

Sembrerebbe cosi annullato perd I'effetto «intermedio» attribuito ai sacramenti,
I’edificazione del Corpo di Cristo. Ma la costruzione della Chiesa come Corpo del
Cristo glorioso rappresenta esattamente la mediazione sacramentale degli altri due ef-
fetti, vale a dire ¢ il segno visibile e lo strumento temporale dell’effettiva salvezza e
santificazione dei singoli uomini e dell’autentica glorificazione del Padre dei cieli.
Proprio nell essere inserito quale membro vivo nel corpo di Cristo che cresce verso
la sua statura perfetta sta la realizzazione della persona umana, voluta da Dio a sua
immagine e somiglianza, cio¢ secondo Cristo. E proprio in questa ricapitolazione del
mondo umano e cosmico in Cristo Capo si realizza il disegno del Padre con 1'attua-
zione del suo Regno fino a che «Dio sia tutto in tutti» (/ Cor 15.,28).

Ogni celebrazione cristiana ¢ dunque fondamentalmente e anzitutto «eucaristi-

136



ca», cioe non intesa a chiedere doni di cui dubita ma a rendere grazie per cid che gia
¢ certa di aver ricevuto. Se invoca, invoca soltanto di saper accogliere I'amore che Dio
sovrabbondantemente elargisce. Sempre e comunque & glorificazione del suo amore
inspiegabilmente preveniente, forte, misericordioso, capace di sofferenza, organiz-
zato e affettuoso insieme come quello di un Capo e di uno Sposo. Ogni sacramento
potrebbe portare I'intestazione «soli Deo honor et gloria», dove quel «soli» ha un si-
gnificato pregnante e tuttavia non esclusivo, perché resta sempre vero che la gloria re-
sa a Dio ¢ vita donata all'uomo.

6. Una struttura di incontro per I’alleanza

La «sostanza» del sacramento e della liturgia in generale ¢ infine sempre quella di
un incontro, segno e strumento dell’incontro salvifico tra Dio e I'uomo, segno del-
I"alleanza che si realizza. Conseguentemente la sua struttura & quella dell’incontro, tra
la grazia offerta da Dio mediante Cristo nello Spirito Santo e I'accoglimento da par-
te dell’uomo mediante la Chiesa e nella Chiesa.

Sappiamo bene che I'incontro pud di fatto mancare, quando colui al quale la gra-
zia del sacramento ¢ destinata pone ostacolo al suo ricevimento: ad esempio, il bat-
tesimo di un catecumeno che simula per paura una fede inesistente non raggiunge il
suo scopo salvifico, almeno in quel momento. Ma intrinsecamente quel battesimo &
strutturato per I'incontro Dio-uomo, per realizzare la salvezza mediante la fede. La
sua struttura ¢ quella di una celebrazione della salvezza donata da Dio e della salvezza
accolta dall’'uomo.

L’analisi scolastica ha preso a oggetto il segno della grazia, il «sacramentum tan-
tum», evidenziandone la composizione, come di materia-forma, tra I’elemento ma-
teriale e la specificazione verbale («accedit verbum ad elementum et fit sacramen-
tum»). A sua volta I'elemento materiale (acqua, olio, pane e vino) viene determina-
to dall’uso che se ne fa: I’acqua usata per lavare, ad esempio, ¢ non per bere, I’olio per
ungere e non per bruciare o cucinare, il vino per bere e non per medicare. Le parole
della «forma», tratte per lo piu dalla Scrittura, determinano il significato del gesto, un
significato cristiano ulteriore sulla base del simbolismo del gesto stesso («si lava il
corpo, si purifica I'anima» ).

Ma questa analisi riguarda soltanto un versante della celebrazione, quello che
concerne I’azione divina che gratifica I'uomo, non riuscendo neppure, tra I'altro, a in-
quadrare tutti i sacramenti. Infatti restano fuori da questo schema il sacramento del-
la riconciliazione, per il quale si arrivo a ipotizzare come «quasi materia» il peccato
del penitente, e quello del matrimonio. Oltre a non configurarsi una «materia» unifor-
memente precisata a causa della varieta delle tradizioni (scambio degli anelli, velatio,
dexterarum coniunctio, coronazione...), per questo sacramento si realizzera nella
Chiesa latina una concentrazione fortissima sulla visione canonistica del primato del
consenso al punto da affermare la totale identificazione tra consenso e sacramento
(«consensus facit sacramentum») fino al paradosso antiliturgico del matrimonio clan-
destino.

Questo caso-limite invita a spostare I"attenzione dall’analisi del segno sacramen-
tale all’analisi del sacramento come segno di incontro, celebrazione del dono e del-
I'accoglimento insieme della salvezza. La sostanza del sacramento non sta nella com-
posizione di un gesto fisico e di una formula biblica: questa ha una sua ragion d’es-
sere, talvolta «comandata» da Cristo stesso, talvolta determinata dalla Chiesa o

137



accolta da varie tradizioni. Ma non si pone a quel livello la vera ultima «composi-
zione» del sacramento. Il quale invece risulta come sintesi dell’atto salvifico di Dio
e dell’accoglimento dell’'uomo.

In questo quadro stanno, stavolta senza forzature, tutti i sacramenti, anzi tutta la
liturgia, ivi compresi i cosiddetti sacramentali, preparazione o complemento dei set-
te sacramenti. in particolare le benedizioni e la Liturgia delle Ore. Il battesimo cele-
bra il dono della salvezza in quanto accolto nella fede (almeno quella della Chiesa);
la confermazione celebra il dono fortificante dello Spirito accolto dall'impegno con-
sapevole del battezzato disponibile per la testimonianza: la comunione eucaristica
realizza il dono supremo di Cristo (e quindi di Dio) nell’accoglimento umile, lieto e
riconoscente da parte del cristiano affamato di lui: nella celebrazione penitenziale si
incontrano il pentimento del battezzato peccatore, che si esprime in vari gesti (nel-
I’inginocchiarsi, nel battersi il petto, nel confessare 1 propri peccati chiedendone per-
dono), e il perdono di Dio significato dall’assoluzione del ministro della Chiesa; I'un-
zione dei malati celebra la consolazione che viene da Dio al cristiano malato dispo-
nibile a unire la propria sofferenza a quella di Cristo; nell’ordine, I'imposizione delle
mani con I’invocazione allo Spirito per un incarico di servizio nella Chiesa «incon-
tra» la volonta del candidato di mettersi a disposizione di Cristo nella Chiesa; nel sa-
cramento del matrimonio |'espressione della volonta dei due nubendi di sposarsi nel
Signore si coniuga con la grazia del Signore stesso nella benedizione del sacerdote.

Certo, siamo ben coscienti del fatto che, se non fallisce mai il dono di grazia, pud
mancare 1'impegno e |’apertura dell’accoglimento. E pure che I'apertura alla grazia
di Cristo nella fede, nel pentimento, nell'impegno di testimonianza. nella consegna
della sofferenza, nel servizio ministeriale, nella fedelta dell’amore coniugale, nella
volonta di imitazione della carita di Cristo fino al sacrificio, & gia essa stessa grazia,
frutto nell’'uomo dell’amore preveniente di Dio. Tenuto conto di questa struttura tipica
della salvezza in Cristo, dono assolutamente gratuito che allo stesso tempo suscita e
fa appello alla libera risposta dell’'uomo, il sacramento si pone come momento che in-
sieme significa e realizza tale incontro. Non momento isolato e chiuso in se stesso, ma
appunto celebrazione, cioé messa in evidenza e proclamazione — che ¢ gia attuazio-
ne —, di qualcosa che dura nel tempo: da parte di Dio come dono, preventivato da
sempre e senza ripensamenti, avente come oggetto addirittura il suo Figlio e il suo
Spirito; da parte dell’uomo come disposizione suscitata dalla fede scaturita dall’a-
scolto della parola che & di Cristo ed & gia Cristo stesso che agisce nella potenza del-
lo Spirito.

La dinamica del sacramento evidenzia e attua la dinamica della salvezza cristia-
na, tesa tra ascolto della parola-fede-celebrazione-vita etica. Non ha semplicemente
senso al di fuori di questa logica, ad esempio come gesto propiziatorio o come ten-
tativo di accumulo di grazia al modo di un capitale. O & incontro 0 quantomeno mira
all’incontro di salvezza come alleanza. Altrimenti non €.

7. Scambio di benedizioni tra Dio e ’'uomo

La liturgia cristiana si potrebbe percio anche adeguatamente comprendere sotto la
definizione sintetica di «scambio di benedizioni»: in essa. infatti, il popolo dei salvati
benedice Dio che li ha benedetti e li benedice in Cristo. La liturgia tutta, a partire
dall’Eucaristia, & insieme proclamazione e accoglimento dei benefici di Dio, dalla
creazione alla redenzione in Cristo, passando per la promessa di benedizione ad Abra-

138



mo ¢ ai suoi discendenti. Il credente in Cristo non pud dubitare che Dio ami il mon-
do, avendolo benedetto fin dall’inizio e accompagnandolo con la sua benedizione fi-
no a quella suprema dell'invio del Figlio suo tra noi (cf Ef 1,2-5). Dove appare ben
chiaro che benedizione non significa un povero augurio o auspicio verbale che espri-
me una volontd benevola ma impotente. bensi una decisione sovranamente efficace
che mette infallibilmente in atto quello che vuole.

Draltra parte, la benedizione biblica non indica un di pit ornamentale rispetto al
bene che gia ¢ I'esistenza, frutto della creazione: coincide invece con la creazione
stessa, nel passaggio dal nulla all’essere. indicandovi anche il fatto che lo stesso per-
sistere nell’esistenza & dono di Dio, creazione continuata. Non solo, ma & soltanto
grazie al bene che Dio porta agli esseri creati che questi possono «vivere», ciog rea-
lizzarsi progressivamente mettendo in atto tutte le potenzialitd che Dio ha nascosto
nel loro seme. E, infine, la benedizione di Dio non viene meno neppure di fronte a
quella libera volontaria negazione del bene che ¢ la disobbedienza del peccato, tra-
sformandosi in volonta di «salvazione» per I'uvomo che rischia la perdizione a causa
della «maledizione» attirata oggettivamente su di sé, contro la volonta di Dio.

La benedizione di Dio — creazione, conservazione, vivificazione, redenzione —
ha un nome di persona: ¢ quello di Cristo, nel quale tutto ¢ venuto all esistenza, tut-
to continua ad avere consistenza, tutto trova vita vera e salvezza dalla possibile per-
dizione del peccato. In Cristo si realizza I'incontro salvifico mediante la liturgia, se-
gno e strumento della benedizione di Dio sul credente, segno e strumento della be-
nedizione del credente a Dio. Dove i due movimenti, da Dio all’uomo e dall’'uomo a
Dio, coincidono restando distinti: ¢ il bene che Dio da all’uomo che rende I'uomo ca-
pace di glorificare Dio, & la glorificazione dell’uomo a Dio che riempie I'uomo del-
le benedizioni di Dio.

8. L’Eucaristia fonte e «forma» di ogni benedizione

Questo scambio di benedizioni in Cristo trova la sua sorgente e attinge il suo ver-
tice nell’eucaristia o eulogia, termine che traduce esattamente I’ebraico «berakah» o
benedizione. La «forma» della liturgia cristiana, come di quella biblica in generale,
sia nella sua sostanza che nella sua «appariscenza», ¢ dunque quella della benedi-
zione, in cui I'uomo loda e rende grazie a Dio invocando ancora i suoi benefici ver-
so il compimento del progetto di salvezza. Per questo la celebrazione eucaristica si
puo e si deve ritenere «la liturgia» per eccellenza, quella da cui derivano e a cui con-
vergono tutte le altre celebrazioni cristiane.

Nella disposizione rituale della celebrazione dei vari sacramenti «infra Missam»
appare in evidenza il fatto che I’Eucaristia ¢ il punto di arrivo e il vertice di tutti gli
altri sei sacramenti, dal battesimo al matrimonio, dei vari «sacramentali» che prepa-
rano o «espandono» i vari sacramenti (come 1'uso dell’acqua lustrale o I'incensazio-
ne, come la consacrazione delle vergini o la dedicazione di una chiesa), delle bene-
dizioni, e anche della Liturgia delle Ore, «espansione» alla giornata tutta della Li-
turgia della Parola, fatta di ascolto, lode e invocazione.

Ma ¢ pure teologicamente chiaro che tutte le celebrazioni liturgiche, e di conse-
guenza anche la preghiera personale del cristiano, derivano il proprio valore salvifi-
co dall’Eucaristia, in quanto celebrazione del mistero pasquale di Cristo, memoriale
della sua morte e proclamazione attualizzante della sua risurrezione nell’attesa pre-
gustante della sua venuta. Da essa derivano al contempo la propria forma celebrati-

139



va, quella appunto della benedizione, che scaturisce dall’ascolto della narrazione
delle grandi opere di Dio e, nella fede, si effonde nella lode ¢ nell’invocazione per
«compiersi» nell’offerta e donazione di sé. Perché questa ¢ infine la sostanza e la fi-
nalitd ultima di ogni liturgia secondo Cristo: accogliersi da Dio per consegnarsi a
lui. Lo scambio di benedizioni fatto di parole e gesti esprime e realizza lo scambio
della donazione delle persone, ’ammirevole scambio con cui Dio si ¢ fatto «nostro»
perché noi diventiamo «suoi».

9. 11 caso del matrimonio: consenso e benedizione

Singolarmente eloquente & il caso gia citato del matrimonio, che vede proprio
nella benedizione degli sposi un suo elemento essenziale, secondo tutta la tradizione
liturgica, tanto occidentale che orientale.

Non si pud continuare infatti a dare per scontata I'identificazione pura e sempli-
ce tra consenso degli sposi e sacramento, riducendo il presbitero a testimone qualifi-
cato della Chiesa e la sua benedizione a qualcosa di superfluo e ornamentale. D altra
parte, quella sofferta acquisizione della teologia romana non pud essere certo butta-
ta a mare, dichiarando che il sacramento consiste soltanto nella benedizione del sa-
cerdote.

Si tratta, pit complessivamente, di cogliere anche per il matrimonio la pienezza
del sacramento nell’incontro tra impegno umano e grazia divina nella loro espres-
sione rituale fatta di gesti e parole. Indubbiamente & da ritenere sacramento, cio¢ se-
gno e strumento di grazia, il consenso stesso degli sposi, ma in quanto accolto dal pre-
te a nome della Chiesa e da lui benedetto a nome di Dio mediante Cristo.

E stato ipotizzato al proposito il rapporto del consenso degli sposi con la benedi-
zione sacerdotale al modo di materia ¢ forma. Ma I'ipotesi non funziona affatto, per-
ché la diade materia-forma vale solo a livello di analisi del segno sacramentale come
segno della grazia data da Dio (sacramentum tantum): il gesto generico del lavare o
dell’ungere o dell’imporre le mani (materia) viene determinato dalle parole della for-
ma. Questa analisi, del resto, non & mai stata estesa a tutti i sacramenti, lasciando
fuori penitenza e matrimonio, che non dispongono di un gesto biblicamente deter-
minato.

La comparazione non ci pare fuori luogo. Nel sacramento della penitenza, I'e-
spressione del pentimento (confessare i peccati, battersi il petto...) si incontra con il
perdono di Dio che si esprime e realizza nell’assoluzione sacerdotale. Il pentimento
autentico ¢ gia foriero di perdono, ma in realtd esso non ¢ da intendersi, pelagiana-
mente, come puro merito umano, bensi gia frutto esso stesso della grazia di Dio nel-
I"'uomo. Allo stesso modo. nella celebrazione del sacramento del matrimonio, I'e-
spressione della volonta dei nubendi di sposarsi nel Signore incontra la benedizione
di Dio che non solo dichiara la sua benevolenza su quell’amore coniugale ma lo ren-
de capace di essere simile a quello di Cristo.

D’altra parte, consenso e benedizione, come pentimento e perdono, non sono pen-
sabili come due parti che si aggiungano |'una all’altra: il sacramento realizza e cele-
bra esattamente il loro incontro. Per questo, di norma, la celebrazione deve esprime-
re I'uno e I"altro, ’atto umano e I'atto divino. Notando comunque subito che Iatto
umano del pentimento o quello del consenso matrimoniale gia & frutto di grazia, gid
& grazia esso stesso, quindi in qualche modo & sacramentale. Tuttavia la Chiesa esi-

140



ge che il gesto del pentimento raggiunga un’espressione ecclesiale e in essa incontri
’espressione liturgica del perdono di Dio.

Si pud dire allora che il consenso matrimoniale valido, cioe conforme alle leggi
della Chiesa, ¢ gia sacramento, perché frutto della grazia di Cristo, la grazia del bat-
tesimo che impegna gli sposi e li rende capaci di amarsi come Cristo ama la sua Chie-
sa. E tuttavia la Chiesa esige, e giustamente, che quel consenso si realizzi in una for-
ma liturgica. In essa il gesto umano, che esprime la volonta dei due nubendi di pren-
dersi in marito e moglie secondo la legge della Chiesa e quindi di Cristo, incontra la
«grazia divina» che si esprime e realizza nella benedizione sugli sposi.

Del resto, anche il nuovo rito non ha caricato tutta la celebrazione sacramentale
sull’espressione del consenso, pur fortemente accentuata rispetto al rito precedente,
ma dispone che il sacerdote, ricevuto il consenso, dica: «Il Signore onnipotente ¢ mi-
sericordioso confermi il consenso che avete manifestato davanti alla Chiesa e si de-
gni di ricolmarvi della sua benedizione». Subito dopo procede alla benedizione degli
anelli o, in alternativa, a una preghiera in cui chiede a Dio di santificare I’amore di
questi sposi, affinché «I’anello che porteranno come simbolo di fedelta li richiami
continuamente al vicendevole amore».

La benedizione finale posta al momento dell’embolismo dopo il Padre nostro,
«benedizione solenne della sposa e dello sposo», nella sua collocazione staccata ri-
spetto al rito del consenso fa reminiscenza del distacco molto piu pronunciato nel
passato tra il momento degli sponsali, conclusione del «contratto» matrimoniale, e
quello dell’inizio della convivenza coniugale. La benedizione permane comunque
non come un relitto archeologico conservato in omaggio alla sua venerabilita. Rifor-
mata nella sua formula di base e con I'aggiunta di altre due formule, una dall’accen-
to pil biblico-storico e I'altra pit personalistico, la benedizione degli sposi fa evi-
dentemente parte della celebrazione sacramentale: la terza formula parla dei due spo-
si come di persone ancora in atto di sposarsi («Guarda con benevolenza N. che oggi
si unisce a N. con il sacramento nuziale»).

10. Dio continua ad amare efficacemente gli uomini

Ma non ¢ semplicemente I"analisi rituale e letteraria a dare alla benedizione nu-
ziale la sua dignita sacramentale. Basta rifarsi al senso stesso della benedizione (eu-
logia) secondo la Scrittura, notando che proprio soltanto la cattiva comprensione ne
ha marginalizzato I'importanza, precisamente anche nel caso che ci interessa.

Evidentemente, se la benedizione su qualche realta della vita umana o su qualche
oggetto utile all'uomo (perché dell’uomo infine sempre si tratta) viene intesa come
utile o necessaria per liberare da pericoli di maledizione e di malocchio oppure per
farli funzionare al meglio, siamo del tutto fuori della visuale biblica. Secondo la
Scrittura, infatti, tutto é gia buono perché creato da Dio senza interferenze maligne,
e dunque nelle cose «non ¢’& veleno di morte» (Sap 1,14). E nettamente pagana 1’i-
dea secondo cui cose e persone debbono essere benedette per esorcizzarle da uno
strutturale influsso diabolico. Certo, la Scrittura non & ingenuamente ottimista: sa
che il male esiste, ma nel cuore e per colpa dell’'uomo o comunque di creature intel-
ligenti e libere. Nel campo del mondo seminato da Dio con seme ottimo cresce anche
la zizzania sparsa dal nemico: ma la separazione avverra soltanto alla fine, ora Dio
continua a benedire quello che ha fatto bene all’inizio, cioe tutto, perché raggiunga il
fine che gli ha prefissato.

141



La benedizione originaria di Dio non ¢ dunque aggiustamento per un lavoro di-
fettoso o aggiunta di qualcosa di mancante: € la conferma della bonta di quanto ¢
stato creato in vista del raggiungimento dello scopo per cui fu creato. L'atteggia-
mento di Dio ¢ costantemente benedicente nei confronti di quanto ha fatto, in parti-
colare rispetto all’'umanita e alla sua crescita (Gn 1,28). Quella sul matrimonio € una
benedizione tale che nulla poté cancellare, «né la pena del peccato originale né il ca-
stigo del diluvio» (prima formula). E in fondo la continuazione dell’ amore creatore,
visto che si rivolge a una realta «in fieri» quale quella del mondo e dell’umanita che
vi abita, una creazione che continua.

Di fatto, I"amore di Dio costantemente benedice quello che ha creato, perché de-
ve contrastare elementi e forze di rovina. Non che qualcuno possa avvelenare dal-
I"interno le cose che egli ha fatto o che qualche genio malefico le possa efficace-
mente maledire: & 1'uomo stesso che nella sua liberta pud costruirsi la maledizione
andando contro il progetto buono e benefico di Dio (cf Dr 11,26-28). Per questo Dio
si trova come obbligato nel suo amore a intervenire per dichiarare ed esercitare la
propria benevolenza all’uomo che ne dubita o che la snobba, fino alla suprema e chia-
rissima benedizione in Cristo (Ef 1,3-5). In lui in effetti il Padre ha benedetto ogni co-
sa in modo totale e definitivo, non solo confermando in modo pacifico il suo amore
originario ma giocandolo pericolosamente nel contrasto col peccato che & menzogna
e odio: il peccato degli uomini ha crocifisso Gesi, il Figlio del suo amore, ma I"amore
che animava la vita e anche la morte di Gesu ha cosi radicalmente sconfitto il pecca-
to. Colui che, appeso al legno della croce, poteva sembrare un maledetto da Dio, & in
realti la benedizione di Dio in persona, benedizione per tutti quelli che a lui guarda-
no con fede. )

Benedizione & dunque pure un altro nome della salvezza, nome che ha il vantag-
gio di collegare in unico disegno I'atto creatore e quello redentore. Comunque, ben
pitt che qualcosa di estrinsecamente ornamentale («in piu ti do anche una benedizio-
ne»): la benedizione della Chiesa, segno e strumento di quella di Dio in Cristo grazie
allo Spirito Santo, & sacramento della salvezza. Anzi I'uso di questo termine biblico
(ebraico «berakah», greco «eulogia») comporta un duplice vantaggio: da una parte di
sottolineare, come gia si diceva, I'unita del progetto di Dio creatore e salvatore, dal-
I"altra di indicare ['unita dell’attivita liturgica, eucaristia o benedizione dell’'uomo
verso Dio nel culto, benedizione di Dio all’'uomo nella santificazione che opera nei
sacramenti (cf Ef 1.3-14).

Scambio di benedizioni tra 'uomo e Dio, la celebrazione nuziale & contempora-
neamente e inestricabilmente benedizione degli uomini a Dio e di Dio agli uomini. La
Chiesa — e in essa |'umanita tutta, anzi tutto il mondo — rende lode a Dio perché nel
matrimonio crea nuove opportunita di amore con un’invenzione degna davvero di
lui; il Padre mediante Gesu Cristo nello Spirito benedice largamente questo de-
terminato matrimonio perché sia davvero quello che deve e pud essere per la san-
tita e la gioia degli sposi. dei loro figli, della pitt vasta comunita che ¢ la Chiesa nel
mondo.

11. Una benedizione da centrare su Cristo

11 contenuto della benedizione divina sul matrimonio & desunto dalla storia della
salvezza, con sostanziale coerenza nell’infinita serie delle formule che sono state co-

142



niate e usate tra Oriente e Occidente.® Il canovaccio della preghiera di benedizione si
basa sull’invocazione rivolta a Dio Creatore e Signore, il quale ha benedetto nei pri-
mordi il matrimonio e lo ha accompagnato con la sua benedizione sulle coppie dei pa-
triarchi e di altri personaggi dell’ AT, perché conceda figli, ricchezze, onesta, castita
e vita lunga a questi sposi. e tutto cio ridondi a glorificazione del suo nome.

E preminente in tutte le benedizioni lo stile dell’ AT col suo orientamento forte-
mente «terrenista»: la benedizione di Dio si verifica qui. nella salute. nella lunga vi-
ta. nell’abbondanza e bellezza dei figli «fino alla terza e alla quarta generazione», ma-
gari dotati di successo e preminenza, forniti di terreni, castelli, tappeti e drappi. Non
manca tuttavia qualche cenno all’auspicata possibilita che dai figli degli sposi bene-
detti vengano presbiteri e diaconi per la Chiesa; non manca mai la richiesta di sal-
vezza eterna e delle virti coniugali che ad essa portano, come la fedelta, special-
mente all’indirizzo della sposa.

Piu raro il riferimento alla funzione di Cristo, presente con «simpatia» alle noz-
ze di Cana; meno ancora citato il suo stile che vuol fare del matrimonio un luogo di
donazione reciproca simile alla sua. Si ha I'impressione che la benedizione sponsa-
le si voglia riempire solo di prospettive materialmente liete, escludendo ogni riferi-
mento alla sofferenza e al sacrificio: in questo senso appaiono pill vicine all’AT ¢ al
paganesimo che non al NT, forse proprio perché da quei «clichés» ben noti vengono
derivate anche letterariamente.

Molto spesso poi la prospettiva, appunto come in quelle fonti, resta tipicamente
maschilista: la preghiera di benedizione ¢ stata fin qui preferibilmente intesa come
«benedizione sulla sposa» perché sia prolifica, casta, fedele, bella, docile, sorriden-
te. Non a caso il Vaticano II disporra che «I’orazione sulla sposa sia opportunamen-
te ritoccata cosi da inculcare ad entrambi gli sposi gli stessi doveri della fedelta vi-
cendevole» (SC 78).

Riformulata in questa direzione la benedizione del rituale tridentino, ne sara creata
una «ex novo» molto pit fortemente centrata su Cristo: «O Dio, nella graduale attua-
zione del tuo mistero di salvezza hai voluto che la comunione di vita tra I'uvomo e la
donna, simbolo dell’antica alleanza col tuo popolo, divenisse il segno sacramentale del-
I"amore che unisce Cristo alla sua Chiesa». Si chiedera dunque per gli sposi: «Condivi-
dano i doni del tuo amore, e diventando, I"uno per I"altro, segno della tua presenza, sia-
no un cuor solo e un’anima sola; con I"affetto e con le opere edifichino la loro casa, e al-
la scuola del Vangelo preparino i loro figli a diventare membri della tua Chiesa». Un
programma completo di vita coniugale cristiana basato sulla benedizione sacramentale!

12. Dai sacramenti ai sacramentali

Tutta la liturgia va dunque sotto la definizione di «culto (pubblico) integrale del
Corpo mistico di Gesu Cristo, cio¢ del Capo e delle sue membra».® essendo da rite-
nersi come «l"esercizio del compito sacerdotale di Gesu Cristo, nel quale per mezzo
di segni sensibili viene significata e, nel modo proprio a ciascuno, realizzata la san-
tificazione dell’'uomo e viene esercitato dal Corpo mistico di Gesu Cristo, cioé dal
Capo e dalle sue membra, il culto pubblico integrale» (SC 7).

* Cf la ricca raccolta che ne presenta P. DACQUINO, Storia del matrimonio cristiano alla lu-
ce della Bibbia. Elle Di Ci, Leumann (Torino) 1984, pp. 413-560.
* Enc. Mediator Dei, parte 1*, I: DS 3841.



Questa attivita della Chiesa — naturalmente della Chiesa in quanto corpo di Cristo
e quindi anzitutto, e insieme, azione di lui Capo mediante il suo corpo — non com-
prende perd soltanto i sette sacramenti in senso stretto, tanto meno solo i sacramen-
ti intesi restrittivamente quali atti di santificazione dell’uomo, visti, per cosi dire,
unicamente nella direzione dall’alto verso il basso, da Dio verso |'uomo. Gia sempre
tutti i gesti sacramentali sono insieme anche atti di culto — come la riforma concilia-
re ha voluto mettere in ulteriore evidenza —, posti in un contesto di preghiera che in-
voca, ringrazia, rende lode a Dio datore di ogni bene in Gesu Cristo. Non solo, ma lo
stesso gesto specifico e la formula verbale di ogni sacramento — di tipo dichiarativo,
secondo la tradizione romana — sono in se stessi e per se stessi glorificazione di Dio
in quanto salvatore, professione di fede nella sua bonta misericordiosa. Mentre, co-
me gi si & piu volte rilevato, ogni gesto e formula di glorificazione a Dio € insieme
«mezzo» di santificazione dell’'uomo, se e in quanto vera apertura al riconoscimento
di lui come fonte di grazia e salvezza.

L’atto liturgico & sempre, di per se stesso, celebrazione/realizzazione di un in-
contro tra Dio e I'uomo, incontro reso possibile in Cristo per opera dello Spirito San-
to. Benché totalmente momento di grazia, e proprio per questo, esso fa appello alla ri-
sposta dell’'uomo; tende quindi alla reciprocita, si realizza nell’alleanza cosciente-
mente e liberamente celebrata. Fanno parte dunque di questa azione salvifica e
glorificatrice anche la «preghiera ufficiale» della Chiesa, quella che si svolge nella
continuita ininterrotta della Liturgia delle Ore, e vari altri gesti liturgici, general-
mente raccolti sotto il termine di «sacramentali».

Espansione dei sacramenti sotto il segno della benedizione

Si tratta di gesti che, gia facendo parte delle celebrazioni sacramentali «maggio-
ri», ne vengono talvolta scorporati — come il segno della croce e 'aspersione con
I"acqua lustrale — oppure di vere e proprie azioni liturgiche a sé stanti, che comunque
si riferiscono, come preparazione, espansione o conseguenza, all'uno o all’altro dei
sette sacramenti fondamentali: & il caso della benedizione dell’acqua per il battesimo
o della dedicazione della chiesa per 1'Eucaristia, oppure delle esequie per i defunti
sulla base del battesimo, o ancora dell’adorazione e benedizione eucaristica rispetto
alla Messa.

Sono state tentate e si possono tentare varie classificazioni dei sacramentali, in
rapporto al segno, alla finalita, all’oggetto. Quella piu comune, codificata nel CJC del
1917, che li distingue in «cose e azioni», ha rilevanza puramente descrittiva, perché
in realta anche le «cose sacre» (acqua, altare, edificio) sono costituite tali mediante
un’azione di benedizione o consacrazione e ad essa ancora servono. Tuttavia non & in-
valsa alcun’altra classificazione: il nuovo Codice di Diritto Canonico non la ripren-
de formalmente ma in pratica vi si adegua.’

Dal punto di vista teologico, ci pare che I'unica categoria in grado di fondarli su
di una «ragione comune» significativa sia quella di «benedizione», che del resto —ed
¢ ben questo il motivo fondamentale — & la categoria di base per intendere tutta e ogni
azione liturgica. Ogni celebrazione della Chiesa, dal battesimo al matrimonio, dalla
Liturgia delle Ore al pit piccolo dei sacramentali, realizza uno scambio di benedizioni

7 Parte 11, Titolo I I Sacramentali: cann. 1166-1172; ne discute J. LLIGADAS, Le benedizio-
ni nel nuove Rituale Romano, in «Concilium» 21 (1985/2) 308-310.

144



tra Dio e I'uomo, sul fondamento e sul modello della benedizione per eccellenza,
quella dell’ Eucaristia: Ii Cristo benedice massimamente il Padre con I'offerta della
sua vita fino alla morte, e noi con lui facciamo e ci disponiamo a fare altrettanto; re-
ciprocamente Dio Padre ci benedice massimamente in Cristo col dono del suo corpo
e sangue, cioé della sua vita nello Spirito.

Ogni sacramentale, sul fondamento e sul modello del sacramento cui si riferisce,
& pur esso uno scambio di benedizioni, naturalmente nella varieta convergente di si-
gnificati che il termine assume dalla parte dell’'uomo. E «berakah», «eulogia», «eu-
caristia», benedizione e lode di Dio sia la fondamentale «confessione di fede» che ¢
contenuta ad esempio nel segno di croce, sia la «confessione dei peccati» ¢ quindi
della misericordia di Dio implicata nell’uso personale o nell’aspersione solenne del-
I"acqua lustrale, sia la «confessione di lode» che ¢ espressa nella genuflessione, ma
ancor pil sostanzialmente quando si «consacra» a Dio nel servizio del Vangelo una
persona (come nella «consacrazione delle vergini») o un edificio (come nella dedi-
cazione di una chiesa) riconoscendo che la sua regalita & degna di una dedizione as-
soluta ed «esclusiva».

In questo modo, notiamo incidentalmente, si vengono a comprendere nell’ambi-
to del culto spirituale reso a Dio non solo i «voti solenni» emessi nella professione re-
ligiosa, ma anche i voti comuni, privati o riconosciuti, nei quali un cristiano «vota a
Dio» in modo pit particolare qualcosa del suo tempo e delle sue proprieta. non cer-
to con mentalita contrattualistica («io ti do perché tu mi dai», peggio ancora «io ti do
perché tu mi dia»), ma nella fiducia filiale che affidare a Dio & veramente possedere.

Turto coopera al bene per chi ama Dio

I1 credente in Cristo infatti sa benissimo che 1'uomo non ci perde nel dare lode a
Dio con la bocca, le cose, la vita, e tuttavia che Dio non ci guadagna, quasi che abbia
bisogno materialmente di elogi, cose o servizi. E pure & convinto, grazie a Cristo,
che entrambi ci guadagnano, persino Dio in quanto ama essere amato, ma certo so-
prattutto I’uomo che riceve da Dio benedizione su benedizione. Ben notando in anti-
cipo che non le merita affatto con la sua azione di lode da un Dio che ami essere adu-
lato, ma nella consapevolezza di chi & convinto che gia il saper glorificare Dio & do-
no della sua bonta, che glielo fa riconoscere come Padre e non come tiranno, e che «'n
la sua volontade & nostra pace», cioé la vera unica garanzia di riuscita.

I sacramentali mettono proprio in luce, comunque, la varieta delle benedizioni di
Dio Padre all’interno dell’unica grande benedizione che ¢ il dono stesso del suo Fi-
glio e del suo Spirito. Per questo I'indice del Rituale delle benedizioni & potenzial-
mente illimitato: per ogni avvenimento e cosa buona possiamo e dobbiamo lodare
Dio, perché in ogni avvenimento e cosa buona & Dio che ci benedice. Al limite, dob-
biamo ritenere, alla luce di Cristo, che non ¢’¢ evento o cosa che in se stessi siano cat-
tivi o soltanto cattivi, quando tutto, persino il dolore e la morte - anzi, pure il pecca-
to — possono essere ricuperabili per la salvezza: «Tutto coopera al bene per quelli
che amano Dio» (Rm 8,28).

13. Lo spazio dell’ambiguita e della maledizione

«Nelle cose non ¢’& veleno di morte» (Sap 11,24), perché Dio al principio «ha fat-
to bene tutte le cose». E tuttavia il mondo e la storia, con tutte le realta e gli eventi in

145



essi contenuti, sono diventati ambigui per |'uomo peccatore, a motivo non di se stes-
si certo, ma del suo cuore cattivo che glieli fa vedere con sguardo di concupiscenza,
oggetto di disputa con Dio e con gli altri, strumento di piacere egoistico che li sottrae
alla loro finalita e paradossalmente li fa diventare idoli che egli adora.

Per questo, accanto alle benedizioni, la liturgia cristiana presentava e presenta
anche una serie di «maledizioni»: non contro alcuna cosa o persona del mondo, ma
contro colui che ¢ gia stato maledetto da Dio, il diavolo o satana, il cui influsso ma-
lefico puo estendersi a tutte le realta create.® Dopo I'esuberanza del passato, quando
il rito del battesimo prevedeva ben sette esorcismi per gli adulti e tre per i bambini, ed
esorcismi erano predisposti in corrispondenza di ogni benedizione per liberare dal-
I"influsso demoniaco il sale, I'acqua, la casa e via dicendo, ora i riti liturgici sono di-
ventati in proposito molto sobri. Nel rito battesimale dei bambini. in alternativa a
una vera e propria preghiera di esorcismo, cioe per chiedere 1'uscita di satana, ne &
stata posta un’altra che chiede «in prospettiva» a Dio che quel bambino sappia vin-
cere sempre nella sua vita la tentazione diabolica. I vari riti di benedizione formula-
ti dal nuovo Rituale non prevedono pit alcuna forma di esorcismo previo sulle varie
cose che vengono benedette.

Restano i riti di esorcismo sugli ossessi, cioé sulle persone battezzate che ragio-
nevolmente si ritengono possedute dal demonio. E chiaro che la preghiera di esorci-
smo, come quella che invoca da Dio la liberazione da satana, non & dichiarazione
probante sul fatto della possessione: semplicemente chiede che, se quella persona &
dominata da satana nel suo corpo, ne sia liberata dalla potenza amica di Dio. Non si
pud negare che le formule del vecchio Rituale, sotto questo aspetto non riformato,
tendono a esorbitare dal loro scopo di preghiera contro la «possessione», caricando
invece sul demonio ogni sorta di responsabilita del male, quasi a scaricarne 1’'uomo,
col rischio di fare manicheisticamente del demonio il principio stesso del male.

Dice il primo esorcismo: «Ascolta dunque e temi, satana, nemico della fede, av-
versario del genere umano, portatore della morte, rapitore della vita, defezionatore
della giustizia, radice dei mali, fomite dei vizi, seduttore degli uomini, traditore del-
le genti, incitatore all’invidia, origine dell’avarizia, causa della discordia, suscitato-
re degli inganni». E aggiunge I"ultimo: «Tu sei il principe del maledetto omicidio, tu
I"autore dell’incesto, tu il capo dei sacrileghi, tu il maestro delle azioni peggiori, tu il
dottore degli eretici, tu I'inventore di ogni osceniti».

14. Affermazione, invocazione, consacrazione

Ma la maledizione di satana non fa che confermare la volonta benedicente di Dio
su tutte le creature, da invocare, beninteso, non perché temiamo che ne venga sot-
tratta, bensi perché abbiamo ragionevolmente paura che la nostra volonta cattiva la
strumentalizzi a fini perversi, contro la volonta di Dio e quindi per la nostra rovina.
Il rito di benedizione sulle cose e sulle persone non & dunque inutile ripetizione di un
fatto noto: oltreché affermazione di un principio che purtroppo non ci & pi evidente
a causa dell’oscuramento del nostro cuore, cioe la bonta di ogni cosa uscita dalle ma-
ni di Dio, esso & invocazione intesa a ottenere che il nostro cuore diventi e resti puro

* Sulla figura e il ruolo di satana cf il mio Quando Dio sara tutto in wtti. Escatologia, Piem-
me, Casale Monf.to 1987, pp. 110-115.

146



cosi che possiamo vedere Dio presente e operante in tutte le realtd, in modo da ren-
derne grazie, benedicenti nei suoi confronti, e da farci collaboratori convinti e riso-
luti del suo progetto di salvezza nell’alleanza.

Resta da domandarsi se il rito di benedizione non sia da intendersi, almeno nella
forma della consacrazione, come quello che fa passare una determinata persona o co-
sa dall’ambito del profano/secolare al dominio del sacro. Non si continua forse a par-
lare di consacrazione delle vergini, di dedicazione di una chiesa o di un altare? O an-
che semplicemente a pensare che 1’acqua benedetta per il battesimo o per I'acquasan-
tiera o gli oli consacrati per il battesimo, la cresima, I'unzione dei malati e I’ordine,
siano da considerarsi cose diverse da prima, tali da doversi gettare dopo 1'uso nel «sa-
crario» oppure da bruciare perché non tornino a profanarsi tra le cose comuni?

La sacralita della carita

Come abbiamo a suo tempo rilevato, il Nuovo Testamento non da spazio a visio-
ni sacrali del mondo, contrastando anzi concezioni di questo tipo presenti nella cul-
tura del tempo (Col 2,16-19). L'orientamento delle norme rituali e giuridiche scatu-
rite dal Vaticano II sembra andare di conseguenza nel senso di limitare il pili possibile
I'uso del termine «consacrazione» (riservato alle persone, mentre per le chiese € so-
stituito sempre da quello di «dedicazione») evitando il concetto ormai classico di be-
nedizione costitutiva. Il «risultato» del rito di benedizione su chiese, altari, oggetti li-
turgici vi appare come quello di una riserva d'uso che li sottragga a utilizzazioni
«profane» nel senso di non consone alla «santita del luogo». Non quindi una riserva
materiale e dunque assolutamente senza eccezioni, ma una deputazione specifica al
culto, specialmente eucaristico, il che esclude altri usi: certamente quelli disdicevo-
li o banali o superflui (ad esempio, una serata di ballo in chiesa!), ma anche quelli
«profani», come un’assemblea su questioni solo civili o politiche oppure una mani-
festazione culturale.

Ma qui mi pare che la ragione non vada ricercata nella distinzione tra sacro e pro-
fano, che per il cristiano non ha consistenza, bensi nella volonta di evitare, per edifi-
ci e cose deputate al culto eucaristico, certi usi particolari e per ci0 stesso a rischio di
essere «partigiani», che dividono invece di unire. Tanto & vero che, quando un uso non
liturgico di luoghi «sacri» fosse richiesto dalla carita, non ¢’¢ dubbio che esso sia non
solo lecito ma doveroso: se le chiese nel Medioevo furono considerate luogo con di-
ritto d'asilo per chi vi cercava scampo da un conflitto, cosi oggi in diverse occasioni
hanno dato ospitalita a terremotati o rifugiati e si sono trasformate in sale da pranzo
per immigrati anche non cristiani. La stessa cosa potrebbe valere per altri oggetti,
vesti sacre, acqua santa od oli consacrati, sempreché si possa ipotizzare un caso di ne-
cessita al loro riguardo per coprirsi, dissetarsi o alimentarsi: cosa che appare, di fat-
1o, altamente improbabile!

L'efficienza della disponibilita

Una questione simile si pone per quanto riguarda 1’ «effetto» della benedizione
sulle persone, dalla consacrazione religiosa fino alle benedizioni pit comuni sui bam-
bini o sugli anziani. Una distinzione tra I'efficacia del sacramento e quella del sa-
cramentale in genere veniva ricercata tra I’ «ex opere operato (Christi)» e I’ «ex ope-
re operantis (ecclesiae)»: il sacramento. voluto da Gesui come attuazione fondamen-
tale della sua salvezza nel tempo, opera come sua azione oggi, dunque con I'efficacia

147



infallibilmente divina che ad essa va riconosciuta; il sacramentale, invocazione di
benedizione da parte della Chiesa, agirebbe invece soltanto «ex opere operantis»,
ciog in forza dell’attivita della Chiesa. non efficace per se stessa, ma solo riposante
sulla fiducia della sua «intercessione».”

Questa distinzione rimane valida, a patto perd di non essere forzata. Da una par-
te, infatti, I"azione di Cristo nei sacramenti per la forza dello Spirito non solo & me-
diata e quasi incarnata in un’azione celebrativa della Chiesa — cosa che tuttavia non
toglie I'efficacia oggettiva del sacramento neanche nel caso dell’indegnita soggetti-
va del ministro —, ma & pure condizionata nel suo frutto personale dalle disposizioni
del ricevente: assolutamente efficace per se stessa, in quanto azione di Cristo nella
forza dello Spirito, puo restare totalmente infruttuosa per me. Dall’altra parte, oc-
corre notare come I'azione della Chiesa & pur sempre opera del corpo di Cristo e pre-
ghiera delfla sua sposa: Cristo non ¢ semplicemente fuori causa nel sacramentale. Se
la Chiesa, a suo nome, fa e chiede le cose giuste, «il regno di Dio e la sua giustizia»,
non pud non mettere in atto efficacemente la salvezza o meglio lasciare spazio effet-
tivamente a cio che Dio per Cristo nello Spirito vuole per noi.

Se I'esaudimento & garantito anche alla preghiera del singolo. quando chiede al
Padre lo «spirito buono» (Lc¢ 11,13), tanto pil & da ritenere «efficace» la preghiera
della Chiesa, perché di vera e propria liturgia qui si tratta: non per la forza del nu-
mero, quasi che Dio possa essere convinto dalla quantita delle firme o dal clamore
della protesta. non per I'ufficialita delle richieste, quasi che la presenza di un prete o
di un vescovo o cardinale possa per sé¢ valere di pil e ottenere di meglio rispetto a
quella di un «semplice cristiano». L’esaudimento di una preghiera, 1"efficacia di una
benedizione non sono legate alla «forza politica» dell’atto, perché Dio non ha biso-
gno di essere convinto a dare, anzi! 11 Padre vuole soltanto poter dare in modo che il
suo amore sia accolto.

Essendo noi a doverci disporre alla capacita di ricevere la sua grazia di salvezza,
il sacramentale, in quanto azione o benedizione formulata e avallata dalla Chiesa,
meglio garantisce anche al singolo di fare la preghiera giusta e quindi esaudibile da
parte di Dio, oppure I'offerta giusta accoglibile da lui.

Benedizione costitutiva?

Vale dunque ancora la distinzione tra benedizione costitutiva e deprecativa? Provia-
mo a rispondere sinteticamente. Escluso che si dia un dualismo ontologico di sacro
e profano, non esiste passaggio da una condizione reale a un’altra: I’acqua benedet-
ta non ¢ altra sostanza rispetto a quella non benedetta; gia creatura buona prima del-
la benedizione, non diventa migliore come acqua dopo di questa. La diversita & a li-
vello di segno. Cio vale per I’acqua battesimale e anche per gli oli, benedetti in vi-
sta dei sacramenti del battesimo, della cresima, dell’ordine e dell'unzione dei malati.
Costitutiva si pud intendere quella benedizione nel senso che & permanente: non ne
€ necessaria un’altra, ne basta una sola. E da discutere se la benedizione sia essen-
zialmente necessaria per la «materia» dei sacramenti, visto che mai questo avviene
nel Nuovo Testamento: si usano 'olio o I"'acqua che si trovano disponibili senza ul-
teriori premesse.

La dedicazione degli edifici destinati al culto viene intesa quasi come una consa-
crazione, passaggio appunto dal profano al sacro. Escluso che cio sia da intendere in

* «Ex impetratione ecclesiae»: Rituale delle Benedizioni (=RB) 10, in EV 9, 800.

148



senso ontologico, resta il suo valore di connessione al culto, che non comporta se-
parazione radicale, ma assunzione a livello di segno significante, quindi distinto e da
tenersi distinto rispetto alle altre «cose» degli uomini.

La consacrazione, conseguente alla benedizione, vale allora solo per le persone?
Certo, quella fondamentale del battesimo distingue realmente il cristiano dal non
cristiano, in quanto assunto da Dio come suo figlio. Le altre consacrazioni, come
quella verginale, non introducono una nuova distinzione se non come specifica chia-
mata e scelta all’interno dell’unica vocazione cristiana.

Resta la consacrazione eucaristica, che per definizione realmente trasforma pane e
vino in corpo e sangue di Cristo, e cid in modo permanente, finché cio¢ il pane resta
pane e il vino resta vino. Poi le specie ritornano alla materia comune, senza nulla sot-
trarre alla quantita di molecole che Dio ha affidato alla terra e al cosmo. Come dire
che il vero cambiamento concerne le persone, chiamate a trasformarsi a somiglian-
za di Cristo, diventando come lui benedicenti nei confronti di Dio e benefacenti nei
confronti degli uomini considerati come fratelli."

Una corona di benedizioni

«La liturgia dei sacramenti e dei sacramentali fa si che per i fedeli ben disposti
quasi ogni evento della vita sia santificato dalla grazia divina che promana dal mistero
pasquale della passione, morte e risurrezione di Cristo, da cui derivano la loro forza
tutti i sacramenti e i sacramentali, e quasi ogni uso onesto di cose materiali possa es-
sere diretto al fine di santificare I'uomo e lodare Dio» (SC 61).

In questa dinamica reciprocamente discendente e ascendente, di santificazione
dell’uomo e di glorificazione di Dio, che nella liturgia Cristo stesso realizza grazie al-
lo Spirito mediante la Chiesa come attualizzazione dell’incontro di comunione pie-
na tra Dio e I’'uomo compiuto in lui crocifisso e risorto, si pongono tutti i riti di be-
nedizione, quelli specificamente orientati a un sacramento, come la benedizione de-
¢li oli e quella dell’acqua per il battesimo, tutti quelli contenuti nel Rituale delle
benedizioni e quelli che vi si potrebbero aggiungere. Il fondamento e la finalita del ri-
to di benedizione sono tali appunto che praticamente ogni momento della vita e ogni
uso di cose materiali ne possono essere oggetto. Infatti, «per mezzo dei riti delle be-
nedizioni, gli uomini si dispongono a ricevere 1'effetto principale proprio dei sacra-
menti e vengono santificate le varie circostanze della loro vita».

Questa affermazione che conclude la densissima introduzione teologica al Ritua-
le, dovuta alla Congregazione per il Culto Divino, include tutto il capitolo delle be-
nedizioni — gia molto ampio ma ancora sempre dilatabile — nell’ambito dei «sacra-
mentali», cioé di quei «segni sacri per mezzo dei quali, con una certa imitazione dei
sacramenti, sono significati e, per impetrazione della Chiesa, vengono ottenuti ef-
fetti soprattutto spirituali» (SC 60).

15. Tutto é gia benedetto in Cristo

Ma la categoria biblico-teologica di benedizione sta a fondamento di tutta la con-
cezione cristiana della liturgia. Lo abbiamo gia notato espressamente per quanto at-
tiene alla fondazione della sacramentalita del matrimonio, ma e facile cogliere — co-

¥ Cf il mio Cristo nel tempo della Chiesa. Teologia dell’azione eucaristica, dei sacramen-
ti e dei sacramentali, Elle Di Ci, Leumann (Torino) 1992, pp. 202-206.

149



me pure abbiamo fatto — nell’ Eucaristia stessa, «sacramento dei sacramenti», la ra-
dice di una simile visione. In essa infatti si attua la benedizione dell’uomo a Dio me-
diante Cristo (eulogia o eucharistia) e la benedizione di Dio all’'uomo mediante Cri-
sto. Come «mirabile scambio» di benedizioni tra Dio e I'uomo in Cristo, I'Eucaristia
fonda e sostiene tutti i sacramenti e tutta la liturgia, ivi compresi dunque i sacramen-
tali e, in essi, i riti di benedizione.

«Obbediente alle parole del Salvatore, la Chiesa partecipa al calice della benedi-
zione (/ Cor 10.6). rendendo grazie a Dio per il dono ineffabile da lui per la prima
volta ricevuto nel mistero pasquale e poi a noi comunicato nell’Eucaristia. Dal mi-
stero eucaristico la Chiesa attinge infatti la grazia e la forza, per effetto delle quali di-
venta anch’essa nel mondo benedizione, e come sacramento universale di salvezza
esercita sempre tra gli uomini e per gli uomini I’opera della santificazione e con Cri-
sto Capo. nello Spirito Santo, glorifica il Padre» (RB 8).

La celebrazione eucaristica & «benedizione» perché benedizione ¢ la Chiesa stes-
sa, e benedizione & la Chiesa perché lo ¢ anzitutto e radicalmente Cristo. lui «la mas-
sima benedizione del Padre» (RB 9). Il rito di benedizione, anche il pilt quotidiano co-
me quello della mensa, partecipa e allo stesso tempo illustra il mistero di benedizio-
ne che, in Cristo, si rivela essere tutta la creazione e tutta la storia. «In quanto segni,
che si basano sulla parola di Dio e si celebrano per impulso della fede, le benedizio-
ni intendono illustrare e devono manifestare quella vita nuova in Cristo che nasce e
si sviluppa in forza dei sacramenti della nuova alleanza, istituiti da Cristo Signore»,
ottenendo effetti soprattutto spirituali, in ordine cio¢ a quella vita, «per I'impetra-
zione della Chiesa» (RB 10).

16. Mediazione di grazia in terzo grado

In questo collegamento e radicamento sta la motivazione dell’importanza e in-
sieme del «limite» dei riti di benedizione: entrambi, importanza e limite, legati alla
loro essenziale «relativita». In ultima analisi, ogni rito di benedizione si relaziona
infatti alla «massima benedizione del Padre» che & Cristo stesso, nel quale e col qua-
le Dio ci ha dato veramente tutto (cf Rm 8,31-32). Ma si rapporta a Cristo attraverso
una duplice mediazione, quella dei sacramenti e quella della Chiesa-sacramento, evi-
denziando cosi i suoi limiti costitutivi: non realizza per sé tutta la sacramentalita del-
la Chiesa in quanto corpo di Cristo, nel quale egli & presente e col quale agisce per sal-
vare I'umanita; e non costituisce neppure 1’attuazione liturgica di un aspetto essen-
ziale di questa salvezza in Cristo, quale si da invece nell’Eucaristia e negli altri
sacramenti.

A questa relativita di «terzo livello» rispetto a Cristo, sacramento originario e
fondamentale del nostro incontro con Dio, si dovra riportare la ragione della diffe-
renza delle benedizioni rispetto ai sette sacramenti, in quanto segni non cosi essen-
ziali e strumenti non cosi necessari come quelli. Ma, sotto questo profilo, appare an-
che «difettosa per eccesso» — come gia si notava — la distinzione basata sul criterio
della modalita di efficacia in ordine alla grazia, che colloca i sacramenti tra le azio-
ni salvifiche efficaci «ex opere operato (Christi)» e i sacramentali (benedizioni) tra
quelle efficaci solo «ex opere operantis (ecclesiae)». Pih correttamente il Vaticano II
parlera di effetti spirituali che si ottengono «ex impetratione ecclesiae», orientando
in questo modo a sfumare la radicalita di quella distinzione-divisione.

Del resto, gia la «Mediator Dei» affermava: «Questa efficacia, se si tratta del sa-

150



crificio eucaristico, proviene prima di tutto (petius) dal valore dell’azione in se stes-
sa (ex opere operato); se poi si considera anche I'attivita propria dell’immacolata
Sposa di Gest Cristo con la quale essa orna di preghiere e di sacre cerimonie il sa-
crificio eucaristico e i sacramenti, o, se si tratta dei sacramentali e di altri riti istitui-
ti dalla Gerarchia ecclesiastica, allora I'efficacia deriva piuttosto (potius) dall’azio-
ne della Chiesa (ex opere operantis Ecclesiae) in quanto essa & santa e opera sempre
in l!'l[lmd unione con il suo Capo» (DS 3844).

E evidente infatti che, da una parte, anche nei sacramenti Cristo agisce perché e
in quanto invocato dalla Chiesa, come sua sposa animata dallo Spirito. e che, dal-
I*altra, anche nei sacramentali la Chiesa agisce nei confronti dei suoi membri come
corpo di Cristo. Ogni benedizione & da Cristo mediante la sua Chiesa, piu precisa-
mente dal Padre per mezzo di Cristo nello Spirito Santo mediante la Chiesa, perché
ogni beneficio nell’ordine della salvezza segue questa mediazione. Se nei sette sa-
cramenti che realizzano per grazia la struttura essenziale della vita cristiana I’esau-
dimento della epiclesi della Chiesa & garantito perché corrisponde alla volonta isti-
tutiva di Cristo, nelle altre «benedizioni» dipende «ex impetratione ecclesiae». Non
& da pensare che cid significhi un esaudimento condizionato all’intensita affettiva
della stessa preghiera di impetrazione, quasi che Dio ne misuri il grado di fervore
per concedere quello che viene richiesto. Il Padre di Gesu e nostro rimane sempre co-
lui che conosce cid di cui abbiamo bisogno prima ancora che noi glielo chiediamo (Mt
6.8). pronto a darci il suo Spirito buono quando lo invochiamo (Lc 11,13). Resta sem-
mai in forse, come in ogni preghiera, non I’esaudimento della domanda di salvezza,
che Dio vuole per noi ancora piu di noi, ma I’esaudimento di quella specifica richie-
sta che a noi pare importante e che invece pud non esserlo affatto in ordine al nostro
vero bene.

«Quando Dio o direttamente o per mezzo di altri benedice, sempre assicura il
suo aiuto, annunzia la sua grazia, proclama la sua fedelta all’alleanza sancita» (RB 6):
la garanzia del suo aiuto & evidentemente in ordine al compimento dell’alleanza, cio¢
dell’incontro salvifico con lui. Ci & promesso ¢ donato il Regno di Dio con la sua
giustizia, tutto il resto & in aggiunta o al servizio di quello, come la salute, il succes-
so, il benessere.

17. La struttura della preghiera di benedizione

Questo spiega perché, da parte dell’uomo, la benedizione rivolta a Dio resta sem-
pre lode e glorificazione (confessio laudis), ma assume spesso — per non dire sempre
— anche I"andamento della supplica o invocazione (confessione di peccato per il per-
dono, confessione di bisogno per I'aiuto). Infatti «tutte le cose che Dio ha creato e che
sempre conserva nel mondo con la sua provvidenza e il suo amore, attestano la be-
nedizione di Dio e devono, a loro volta, indurre a innalzare a lui la benedizione» (RB
7). Ma riconoscendo all’opera in noi. nella storia e nelle cose la potenza, la bonta e
la misericordia di Dio, siamo talvolta sollecitati a invocarne la specifica attuazione in
quella persona o in quell’evento. Non dubitiamo che il Padre in Cristo voglia effetti-
vamente il bene di tutti e di ciascuno, ma ne chiediamo come una dimostrazione:
«Mostraci, Signore, la tua misericordia e donaci la tua salvezza».

Molto spesso anzi, e quaui normalmente, la lode consegue alla domanda. quando,
alla luce del Vangelo, ci si rende conto che Dio sempre ci esaudisce, anzi ci previene
con la sua grazia. E essenziale per questo che I’invocazione non diventi pretesa, che

151



la supplica non si trasformi in «tentazione di Dio», un metterlo alla prova come fecero
molte volte gli Ebrei nel cammino del deserto. La preghiera di benedizione, che muo-
ve dall’ascolto della parola di Dio annunziante le sue grandi opere, si esplica sempre
come lode e come invocazione, sempre concludendo, idealmente almeno, nell’im-
pegno a fare la volonta di Dio, grazie alla forza che da lui proviene.

Per questo motivo i gesti che accompagnano tale preghiera (imposizione delle
mani, segno di croce, aspersione dell’acqua, incensazione), «sebbene implichino di
per s¢€ una certa evangelizzazione e un’espressione di fede», non si devono di norma
usare da soli per impartire una benedizione di cose e di luoghi, senza ricorso alcuno
alla parola di Dio o a una formula di preghiera: «questo per rendere piu attiva la par-
tecipazione ed evitare il pericolo di superstizione» (RB 27). E infatti ben evidente che
tali segni usati da soli rischiano facilmente di essere intesi come gesti magici dotati
di per sé del potere di scongiurare disgrazie e ottenere fortuna.

Né Cristo né la Chiesa proibiscono la preghiera di invocazione, perché I"'uomo &
un essere che ha paura e ha bisogno: anche Cristo del resto si & sottomesso a questa
situazione, per cui dovette rivolgersi al Padre con preghiere e suppliche (Eb 4.,7). Si
tratta perd sempre di una preghiera che, nascendo dal bisogno immediato, si conclu-
de nell’affidamento filiale: «Padre, nelle tue mani affido il mio spirito». Non ¢’'¢ ga-
ranzia di salvezza al di fuori dell’amore di Dio, ma il suo amore, «dimostrato» al
massimo grado nella morte e risurrezione di Gesu, & di fatto la garanzia della salvez-
za ¢ il suo stesso contenuto. senza residui inascoltati o inattuati nel dialogo perfetto
tra il Padre e il Figlio suo incarnato.

Ne consegue logicamente che i riti di tutte le benedizioni, anche al di fuori di
quelle «benedizioni maggiori» che sono i sacramenti, si debbono considerare e rea-
lizzare come «segni sacri», opera della Chiesa nella varieta dei ministeri che la espri-
mono, in una struttura tipicamente liturgica, fatta di letture bibliche, preghiere di lo-
de e invocazione ed eventuali gesti che si collegano ai principali sacramenti.

18. Esercizio del sacerdozio ministeriale e battesimale

«Il ministero della benedizione si riconnette a un esercizio particolare del sacer-
dozio di Cristo» (RB 18), non solo perd di quello «ordinato» ma anche di quello co-
mune. Possono «celebrare» i riti di benedizione non soltanto vescovi, presbiteri e
diaconi, ma anche accoliti e lettori, in base alla loro «istituzione», € anche altri laici,
uomini e donne, «in forza del sacerdozio comune del quale sono stati insigniti nel bat-
tesimo e nella confermazione». Le condizioni richieste, secondo I'introduzione al
Rituale delle benedizioni, sono «o I'esistenza di un compito specifico (quello, per
esempio, dei genitori verso i figli) o I’esercizio di un ministero straordinario o lo
svolgimento di altri uffici particolari nella Chiesa (come i religiosi o i catechisti in al-
cune regioni)» (RB 18).

Cosi la Chiesa si presenta, nella varieta dei suoi ministeri, come segno e stru-
mento della divina benedizione. E infatti sempre e comunque la Chiesa il soggetto ce-
lebrante, anche quando non & rappresentata da un gruppo di fedeli. E il ministro, il ri-
chiedente e ogni altro partecipante alla liturgia di benedizione devono tener presen-
te che la benedizione discende «per mezzo della Chiesa ma non dalla Chiesa».

Dal punto di vista della struttura, «la celebrazione tipica della benedizione pre-
senta due parti principali: la prima & la proclamazione della parola di Dio, la secon-
da la lode della bonta di Dio e I'implorazione del suo aiuto» (RB 20).

152



Come nei sacramenti, non deve mai mancare il momento dell’ascolto che fa ap-
pello alla fede: anche la benedizione, come il sacramento, & rito cristiano in quanto
connesso alla fede, che presuppone, esprime e nutre. Se questo non &, decade al livello
di gesto magico e pagano, inesorabilmente. Dalla proclamazione della parola di Dio
soltanto attinge senso ed efficacia ogni e qualsiasi benedizione, come ogni e qualsiasi
atto di culto cristiano. Solo cosi la lode e I'invocazione di Dio potranno apparire ed
essere sincero affidamento filiale dell’'uomo a Dio e non invece tentativo di adula-
zione o supplica servile intesa a carpire a Dio un favore a titolo di elemosina furtiva.
E solo sulla base della parola di Dio i gesti che eventualmente si usano richiameran-
no alla mente le azioni salvifiche del Signore, mettendo in rilievo una certa connes-
sione con i pit importanti sacramenti e alimentando di conseguenza la fede dei pre-
senti in Dio che salva e non in un qualche potere magico attribuito al ministro sacro
come a uno stregone.

Soggetto del rito di benedizione essendo la Chiesa, sara da raccomandare la ce-
lebrazione comunitaria dovunque possibile con la partecipazione consapevole e atti-
va di tutti i presenti: una benedizione impartita furtivamente a qualcuno perché ot-
tenga a sua insaputa qualche favore o addirittura cambi il suo atteggiamento per la
conversione contro la sua stessa volonta non ha alcun significato plausibile nell”otti-
ca cristiana. In effetti, tutti i partecipanti al rito, anche non cattolici, non sono mai sol-
tanto destinatari passivi della benedizione, ma chiamati in atto — o almeno in poten-
za: & il caso dei bambini o degli indemoniati, in quanto si pud comprendere come
benedizione anche "esorcismo (RB 11) — a essere «agonisti», insieme col celebran-
te «protagonista», dell’azione di grazie e dell’invocazione di grazia, dopo e sulla ba-
se dell’ascolto comune della parola. Questo anche quando oggetto di benedizione
appare un luogo o una cosa (scuola, officina, banca, stadio, nave: oppure pane, ali-
menti vari, vestiti, ecc.): non & infatti la realta materiale che deve essere «santificata».
Per essa si rende grazie a Dio che ce la dona, magari per mezzo del lavoro e dell’in-
gegno di molte persone, e su di essa si invoca la benedizione di Dio perché quel luo-
go o quell’elemento serva al bene delle persone che ne useranno, nell’anima ¢ nel
corpo.

Per questo motivo, diventa secondario il criterio della classificazione dei riti di be-
nedizione. Nel rituale prevaticano, e in sostanza anche nel nuovo Codice (cann. 1169-
1171), la divisione & basata su di un criterio «esteriore», distinguendo semplicemen-
te tra cose e persone. Nel nuovo Rituale del 1984 si ritrova invece un indice piu det-
tagliato, che le ripartisce in benedizioni di persone, di edifici e oggetti, di oggetti che
si utilizzano o si pongono nelle chiese, di oggetti di devozione popolare, per conclu-
dere con formulari di uso generale. Probabilmente ¢ meglio andare a una classifica-
zione per ambiti di vita, come fa il Rituale tedesco delle benedizioni, visto che tutte
si riferiscono in ultima analisi alle persone, nelle diverse eta, situazioni, impegni ec-
clesiali e di lavoro (per es. ambito parrocchiale, familiare, di vita pubblica).

Ma al di la di questo pur importante problema, sta quello di educare al senso au-
tentico della «benedizione in Cristo», per comprendere che tutto & gia da sempre e di
nuovo benedetto da Dio in Cristo e, se oggi ha bisogno di essere oggetto di un rito di
benedizione, & perché dev’essere liberato dall’incombente dominio del peccato, per
aprirsi a diventare via e strumento e luogo di salvezza, ciog¢ di incontro amicale con
Dio. Il rito di benedizione & tuttavia gia in sé realizzazione di salvezza, dato che be-
nedire Dio & santificare I’'uomo e benedire I’'uomo a nome di Dio invocando su di lui
1'aiuto celeste ¢ glorificare la bonta, potenza e misericordia del Padre.

153



