ERMENEUTICA E POETICA
Il contributo di Paul Ricoeur all’ermeneutica biblica

Oreste Aime

Nell’aprile 1993 la Pontificia Commissione Biblica ha pubblicato un documento
dal titolo L'interpretazione della Bibbia nella Chiesa,' che nella seconda parte si oc-
cupa di Questioni di ermeneutica; ¢ la parte pil breve e come dice il titolo non vuo-
le essere un’analisi completa del tema. Di fatto si limita a due questioni, le erme-
neutiche filosofiche e i sensi della Scrittura ispirata: tra le prime prende in conside-
razione quelle di R. Bultmann, H. G. Gadamer ¢ P. Ricoeur di cui espone «alcune idee
centrali» (IBC 66). Senza proporre alcuna definizione dell’ermeneutica, il documento
si limita a ricordare che I'esegesi, di cui ha parlato nella prima parte, non puo fare a
meno di essere ripensata in riferimento all’ermeneutica filosofica che «ha messo in
evidenza I'implicazione della soggettivita nella conoscenza, specialmente nella co-
noscenza storica» (IBC 66).?

Per quanto riguarda Ricoeur il documento riassume il suo pensiero in questi ter-
mini: «Bisogna innanzitutto sottolineare il risalto dato alla funzione di distanzia-
mento come preliminare necessario a una giusta appropriazione del testo. Una prima
distanza esiste tra il testo e il suo autore, poiché, una volta prodotto, il testo acquista
una certa autonomia in rapporto al suo autore; inizia un percorso di significato. Un’al-
tra distanza esiste tra il testo e i suoi lettori successivi; questi devono rispettare il
mondo del testo nella sua alteritd. I metodi di analisi letteraria e storica sono percid
necessari all'interpretazione. Tuttavia il significato di un testo puo essere dato pie-
namente solo se viene attualizzato nel vissuto dei lettori che se ne appropriano. A
partire dalla loro situazione, questi sono chiamati a far emergere significati nuovi, in
linea con il senso fondamentale indicato dal testo. La conoscenza biblica non deve
fermarsi al linguaggio. ma cerca di raggiungere la realta di cui parla il testo. II lin-
guaggio religioso della Bibbia & un linguaggio simbolico che “fa pensare”, un lin-
guaggio di cui non si cessa di scoprire le ricchezze di significato, un linguaggio che
ha di mira una realta trascendente e che, nello stesso tempo, rende la persona umana
conscia della dimensione profonda del suo essere» (IBC 67-68).

In questo studio si intende sviluppare piti ampiamente cid che il documento per
necessita presenta in estrema sintesi, ma anche proporre alcuni sviluppi che il docu-
mento nel suo insieme sembra ignorare o non tener sufficientemente presenti. Basti,

' PonTiFiciA CoMMISSIONE BIBLICA, Linterpretazione della Bibbia nella Chiesa, Libreria
Editrice Vaticana. Citta del Vaticano 1993 (IBC). I riferimenti a questo documento nel presen-
te articolo sono ovviamente rapsodici e non vogliono costituirne né un’analisi né una vakuta-
zione complessiva.

La bibliografia con le sigle di volumi e saggi di P. Ricoeur si trova a conclusione del saggio.

* Proprio questa definizione generica di ermeneutica verra mutata o integrata se le riflessioni
di Ricoeur, e di altri filosofi e teologi, saranno ulteriormente recepite.

60



senza entrare nel dettaglio, la segnalazione di una questione. Nella prima parte il do-
cumento elenca sei approcci ¢ metodi per I'interpretazione della Scrittura, di cui
espone valore e limiti, lasciandoli pero in un irrelato frazionamento: nella seconda
parte I'individuazione dei sensi della Scrittura — letterale, spirituale, pieno — sembra
sovrapporsi a questi approcci e metodi piuttosto che con loro articolarsi. per quanto
possibile, in un qualche discorso unitario. Tra esegesi e interpretazione si instaura un
divario non sufficientemente avvertito e percio non sufficientemente risolto.

Uno studio dettagliato come quello qui proposto sull’itinerario e sui risultati del-
la filosofia e dell’ermeneutica biblica di Ricoeur pud contribuire a porre con pili evi-
denza il problema or ora segnalato e concorrere, se non alla sua soluzione, ad una sua
migliore esplicitazione ¢ connessione.

1. La filosofia di Paul Ricoeur

1.1. Una filosofia riflessiva

E ormai abituale accostare il nome di Ricoeur a quella tendenza che nella filoso-
fia contemporanea va sotto il nome di ermeneutica. Senza disquisire sui molti, e for-
se ormai troppi, significati che questa dizione ha accumulato, resta comunque im-
preciso identificare la filosofia di Ricoeur con I'ermeneutica. Come conferma la sua
opera piul recente, Soi-méme comme un autre, il filone di origine da cui egli provie-
ne & pure il filone in cui confluisce la sua ultima ricerca; la filosofia riflessiva da cui
ha preso le mosse. dopo le variazioni fenomenologiche e poi ermeneutiche di cui si
& nutrita, torna a proporsi come il suo precipuo orizzonte filosofico e ad abbozzarsi
in una ontologia che ha nell’azione un centro ispiratore.

Se questo € vero, I’ermeneutica diventa un capitolo importante nella filosofia di
Ricoeur ma non ne esaurisce I'intenzionalita e I'ispirazione fondamentale, sebbene
essa possa costituire un capitolo relativamente autonomo, e dunque isolabile, della
sua ricerca.

Al tentativi di ricostruire unitariamente la sua filosofia, Ricoeur da parte sua, pur
senza respingere del tutto le varie proposte elaborate dagli interpreti e interlocutori,
preferisce una rilettura che insiste pitt sulla frammentarieta che sull’unita tematica o
anche sistematica. Rispettando questa volonta dell’autore, cercheremo di seguire il
SuO pensiero senza imporre un orientamento troppo sistematico, che peraltro affiora
nell”insieme forse piu di quanto lo stesso Ricoeur non osi riconoscere.

1.2. La Bibbia in filosofia

Colta I'ispirazione principale della filosofia di Ricoeur, puo essere utile seguirne
in breve gli svolgimenti essenziali con particolare riferimento al duplice tema che
qui vogliamo indagare, I’ermeneutica filosofica e I’ermeneutica biblica.

La prima grande opera del 1950, primo volume di un progetto mai interamente
realizzato dal titolo Filosofia della volonta, ha per oggetto Il volontario e I'involonta-
rio. Ricoeur con ampi sviluppi indaga gli elementi costitutivi della volonta a partire da
un’analisi fenomenologica dell’azione. La Bibbia, intesa come orizzonte di senso e di
saggezza, compare nella conclusione che, per dire I'intenzionalita ultima dell’agire
umano, si appella alla speranza, di contro al lirismo del consenso (amor fati di Nietz-
sche, Rilke) e allo sprezzo e al rifiuto del mondo (Sartre). Pit esplicitamente la spe-
ranza, biblicamente intesa, imprime il suo andamento alla riflessione filosofica in una

61



raccolta di saggi degli anni Cinquanta e Sessanta, dal titolo Storia e verita (1955,
1964), in un modo che cosi intensamente non ritornera pit negli scritti successivi.

La Scrittura domina invece il secondo tomo di Finitudine e colpa (1960), secon-
da tappa della Filosofia della volonta. dedicato a La simbolica del male. Preparato da
alcuni studi negli anni precedenti, quest’opera, tra le pil riuscite di Ricoeur, dopo
aver stabilito nel primo tomo dal significativo titolo di L'uomo fallibile che la fini-
tezza non ¢ la colpa dell’uomo, per rispondere al quesito sul male si lascia guidare
dalla confessione della colpa e dai suoi simboli nonché dai grandi miti che nella cul-
tura occidentale hanno cercato di far fronte in modi diversi alla domanda sull’origi-
ne del male. La risposta antico e neotestamentaria vi ¢ studiata in una intensa dialet-
tica con altre opzioni mitiche e teoretiche. Ricoeur sceglie e privilegia la simbolica bi-
blica come punto prospettico da cui leggere le altre opzioni; si tratta di una scelta
inevitabile per un’ermeneutica in azione che per la prima volta esplicitamente appa-
re come ineludibile.

Nell’opera successiva il tema dell’interpretazione domina I'intera indagine. Lo
studio dei simboli religiosi, svolto come ermeneutica creatrice di senso in FC, non
aveva tenuto presente un’ermeneutica alternativa, la psicanalisi, né aveva, se non per
un accenno, esplorato il raccordo con la filosofia speculativa hegeliana. Nel rivendi-
care I'integrita del simbolo biblico, Ricoeur accetta un lungo confronto con I'erme-
neutica freudiana da cui nasce I'ampio saggio Dell'interpretazione. Saggio su Freud
(1965), confronto che trova riprese nella successiva raccolta di saggi il cui titolo, //
conflitto delle interpretazioni (1969), diventato un topos nel linguaggio ermeneutico,
sta ad indicare che quando si parla di interpretazione se ne deve sempre parlare al plu-
rale.

Questa raccolta segnala gia uno sviluppo determinante della ricerca posteriore. Vi
compare, attraverso il confronto con la linguistica strutturale, il tema del linguaggio
che diventa centrale nella produzione ricoeuriana degli anni Settanta e Ottanta. Due
opere raccolgono i frutti di interessi vastissimi e molto variegati. La prima, La me-
tafora viva (1975), rivendica a questa forma del linguaggio, spesso unicamente con-
finata tra le «figure retoriche» ornamentali, un ruolo fondamentale nella scoperta e
nell’esperienza patica del mondo: la seconda. in tre tomi, Tempo e racconto (1983-
1985), raccoglie un amplissimo dibattito a tre voci sul tempo e sulla temporalita su
cui convergono filosofia, storiografia e critica letteraria. Si forma cosi dall’insieme
dell’indagine una coppia, metafora e racconto, che serve come paradigma al Ricoeur
lettore della Bibbia in alcuni studi sulla parabola. incrocio fecondo di metafora e rac-
conto, e nella prospettazione della lettura di narrazioni bibliche. Le riflessioni su
questo tema si ampliano in tanti rivoli e in tante proposte mai del tutto organicamen-
te riprese, di cui cerchera di dar conto la seconda parte di questo saggio.*

L’ultima fase, come gia ricordato, segna per certi aspetti un ritorno all’inizio. Nel-
la raccolta di saggi Dal testo all’azione (1986), gia nel titolo si accenna ad uno svi-
luppo ermeneutico che include la ripresa del primo campo d’indagine di Ricoeur,

* Finora Ricoeur non ha proceduto ad una raccolta ragionata dei suoi studi di esegesi e di er-
meneutica biblica, di cui forniamo la bibliografia in conclusione del saggio, preferendone un’in-
clusione parziale in Lectures 3 € in un volume di prossima pubblicazione dal titolo annunciato
di Amour et justice. La decisione di non riunire in volume questi saggi lascia supporre che Ri-
coeur li considera frammenti di una possibile ermeneutica biblica e non una teoria compiuta;
sulla base di questa cautela si deve anche leggere il presente tentativo di ricostruzione.

62



I'azione; ma essa accoglie anche, e senza contrasto, ampi studi di ermeneutica gene-
rale e di filosofia pratica. Il tema dell’azione svolge un ruolo chiave nell’ultima ope-
ra, 8¢ come un altro (1990), che nella conclusione dell’introduzione ricorda che nel-
le Gifford Lectures da cui il volume ha preso I’avvio si era dato uno sviluppo bibli-
co indipendente allo stesso tema.

Tra il 1991 e il 1994, infine, Ricoeur ha pubblicato tre altre raccolte di saggi che
spaziano dagli anni Cinquanta fino a tempi recenti. In queste Lectures I, 2, 3 sono sta-
ti ripubblicati anche saggi inerenti all’ermeneutica generale e all'interpretazione bi-
blica, in particolare nell’'ultimo dei tre volumi dal significativo titolo Aux frontiéres
de la philosophie (che risultano essere in questo caso due: il male e la rivelazione bi-
blica).

1.3. Filosofia e teologia

Ricoeur non ha mai nascosto la sua fede, appartiene alla Chiesa riformata fran-
cese, & sempre stato attento agli sviluppi del movimento ecumenico e si ¢ sempre re-
so disponibile al confronto con teologi ed esegeti: questa appartenenza dichiarata gli
& valsa spesso la liquidazione frettolosa e superficiale del suo pensiero da parte di cri-
tici, che gli hanno negato il titolo di filosofo per denunciare, specialmente, nel suo im-
pegno ermeneutico, una tendenza cripto-teologica.

Di contro Ricoeur ha sempre difeso il senso filosofico di tutta la sua ricerca: ma
questa polemica ha in qualche modo influito sulla sua opera, tanto da spingerlo a sot-
tolineare, forse eccessivamente, la reciproca autonomia e indipendenza di filosofia e
teologia.! Tanto basti per capire il senso di una certa cautela ad espandere la rifles-
sione filosofica a campi vicini, quando si lavora in una sede propriamente filosofica,
fino ad affermare la discontinuita di filosofia e teologia.

Al termine di questa sommaria sintesi dell’itinerario filosofico di Ricoeur, ai fini
del nostro tema possiamo individuare due livelli del suo apporto all’ermeneutica bi-
blica. C’& un contributo diretto: tutti i saggi, ormai numerosi, in cui specificamente
egli cerca di formulare la sua proposta di ermeneutica biblica, su un duplice registro,
teorico e esecutivo. Ma ¢’¢ un altro apporto, da non trascurare perché indiretto: coin-
cide con lo svolgimento ermeneutico della sua filosofia riflessiva, una vera e propria
ermeneutica generale. Da quest’ultima inizia la presente disamina.

2. Ermeneutica come poetica

2.1. Filosofia e linguaggio

Gran parte della filosofia del Novecento, a vario titolo, puo essere raccordata a
quella che & stata definita la svolta ,’mgunm a. Le questioni classiche della filosofia
antica e moderna, ’essere e il pensiero, sono avviate, indagate e talora risolte nel
linguaggio. Sebbene non sia sicuro che il futuro della filosofia sia ancora sotto que-

4 «Se difendo i miei scritti filosofici contro I"accusa di cripto-teologia, mi guardo, con pa-
ri vigilanza, dall’assegnare alla fede biblica una funzione cripto-filosofica, come varrebbe si-
curamente se da essa ci si attendesse che apportasse una soluzione definitiva alle aporie che la
filosofia moltiplica (...)» (SCA 37; it. 101). In questo stesso luogo Ricoeur precisa i motivi di ta-
le netta demarcazione che sono riaffermati in chiusura d’opera (SCA 409; it. 473). Sy questa
conclusione si veda il commento perplesso e critico di V. MELCHIORRE, Figure del sapere, Vi-
ta e Pensiero, Milano 1994, pp. 285-286 e I'assenso di D. JERVOLINO in Introduzione a Filoso-
fia e linguaggio, Guerini e Associati, Milano 1994, p. xxxii1.

63



sto segno, certamente un’ampia stagione della filosofia novecentesca ne ha fatto il te-
ma centrale e talora esclusivo soprattutto nella scuola analitica anglosassone. L. Witt-
genstein ne ¢ stato in qualche modo il capostipite o il corifeo, sebbene non si debba
trascurare J. L. Austin che sulla scuola analitica inglese pud vantare, per altri titoli, un
ruolo da comprimario.

Ma il linguaggio ha conquistato un altro spazio molto importante, questa volta
nella cultura francev.e La linguistica, da F. Saussure e E. Benveniste a R. Barthes e A.
J. Greimas, spesso ¢ stata la base 0 almeno un ingrediente fondamentale per lo svi-
luppo delle scienze umane. Antropologia culturale (C. Lévi-Strauss) e psicanalisi (.
Lacan) hanno trovato nel linguaggio un codice essenziale per le loro indagini sulla
struttura della parentela e sull’inconscio.

Per completare rapidamente il panorama, non si deve dimenticare che M. Hei-
degger, in occasione della sua svolta, si &€ messo in cammino verso il linguaggio. La
stessa filosofia della scienza, anche nei suoi sviluppi non willgenslciniani. ha fatto,
ma non sempre, i conti con il problema del linguaggio (la matematica e i linguaggi
formali sono stati spesso un alibi per non prendere troppo sul serio la questione). An-
che in un filosofo come E. Lévinas il linguaggio. inteso come parola viva e come pa-
rola scritta, ha un ruolo non di secondo piano per I'elaborazione di un’etica come fi-
losofia prima.

In particolare la questione ¢ centrale in gran parte degli w1|uppl dell’area erme-
neutica. E celebre I aﬂansma di H. G. Gadamer: «L’essere che puo essere compreso
¢ linguaggio» * 11 tema ¢ pregiudiziale per I’etica comunicativa di K. O. Apel e J. Ha-
bermas, come pure per il decostruzionismo di J. Derrida.

Questa temperie ha certamente influito sull’orientamento filosofico di Ricoeur;
tuttavia i motivi interni alla sua filosofia sono altrettanto importanti di quelli dati o an-
che imposti dal contesto.

2.2. Ermeneutica e filosofia del linguaggio

La teoria ermeneutica di Ricoeur ha subito con il passare degli anni una genera-
lizzazione e una progressiva precisazione.

La generalizzazione consiste nell’estensione della proqpetliva ermeneutica dal
campo simbolico all’ambito della filosofia del linguaggio. Il periodo che va da FC a
Cl assume il simbolo come guida alla riflessione secondo 1’adagio di origine kantia-
na: il simbolo da a pensare. L' ermeneutica & decifrazione degli strati del simbolo; la
riflessione non ¢ autoponentesi. il soggetto o Cogito si comprende solo nello specchio
di segni e simboli. «Tale &, nel suo principio e nella piil vasta generaliti, la radice del
problema ermeneutico. Lo pongono, da una parte, I’esistenza di fatto del linguaggio
simbolico che fa appello alla riflessione, ma anche, in senso inverso, I'indigenza del-
la riflessione che fa appello all’interpretazione... Cosi la riflessione comprende da sé
che non ¢ anzitutto scienza, che, per dispiegarsi, le & necessario riprendere in se stes-
sa gli opachi, contingenti ed equivoci segni, che sono dispersi nelle culture in cui il
nostro linguaggio si radica» (/ 54; it. 63).*

* H. G. GADAMER, Verita e metodo, Bompiani, Milano 1983, p. 542,

* A dire il vero, Ricoeur evoca il segno, ma di fatto non lo prende mai in considerazione e
di solito lo fa coincidere con il segno linguistico, nella duplice valenza di fonazione e scrittu-
ra. Sotto questo profilo alcune considerazioni critiche di C. Sini sono pertinenti. Cf in partico-
lare Semiotica e filosofia, 11 Mulino, Bologna 1978.

64



In una fase successiva, per quanto preparata da studi precedenti, Ricoeur sposta la
sua attenzione ai festi che vengono cosi ad aggiungersi ai segni e ai simboli. L’oggetto
indagato non pud non avere ripercussioni sullo stesso processo di interpretazione,
donde correzioni e integrazioni di metodo che si esplicitano in particolare in MV e TR
e nella corrispondente teoria del testo.

Per un primo approfondimento della questione puo essere utile seguire, secondo
una scansione cronologica, gli «oggetti» dell’ermeneutica ricoeuriana: i simboli, la
metafora, il racconto, per poi precisare la rielaborazione del progetto ermeneutico
che include sempre pit la riflessione sul linguaggio fino a dargli una specie di prio-
ritd, peraltro messa in discussione dal ritorno alla considerazione dell’ azione, tanto da
stabilire una forte reciproca implicazione tra linguaggio e azione: gli atti linguistici
— «quando dire & fare» — e la composizione del testo sono vere e proprie azioni.

Senza un piano preordinato, Ricoeur & venuto via via costruendo la sua poetica.
Questa & da intendersi come disciplina descrittiva che «si occupa del carattere pro-
duttive di certi modi del discorso, senza riguardo per la differenza tra la prosa e la
poesia» (PoSy 39). Tale aspetto produttivo & duplice: «E, contemporaneamente, una
produzione di senso, cioé un’espansione del linguaggio “interno™ a se stesso, e un ac-
crescimento della sua potenza di scoperta ottenuto nei confronti di tratti propria-
mente “inediti” della realta. di aspetti “inauditi” del mondo» (ivi). Siamo di fronte al-
I"innovazione semantica e alla funzione euristica, distinte a livello analitico, ma stret-
tamente congiunte nelle forme di linguaggio esaminate dalla poetica, della lunghezza
superiore alla frase (racconto, poema...) o ad essa eguale (aforisma, proverbio...).
Non ¢’ «innovazione semantica senza potenza euristica»; grazie a questo indirizzo
della filosofia del linguaggio sara possibile mettere in questione la tendenza della
linguistica strutturale o semiotica che vuole rinchiudere lo studio del linguaggio al-
I'interno di sé, ignorando od escludendo la sua portata referenziale.

Il simbolo

Ricoeur giunge al linguaggio a partire dal simbolo, la cui tematizzazione costi-
tuisce I’anima filosofica della seconda parte di FC e che continua a dominare la sce-
na nelle opere successive degli anni Sessanta. Si deve notare che questo aspetto non
viene mai del tutto abbandonato: anzi lo si collega con I'indagine pit ampia sul lin-
guaggio (che tuttavia penalizza in qualche modo alcune intuizioni non pit svilup-
pate).

Simbolo e mito sono i due concetti chiave de La simbolica del male. I vari simboli
del male (macchia, peccato, colpevolezza), che confluiscono nel concetto ibrido e
instabile di liberta serva (evidente ripresa di Lutero ma con forte sottolineatura della
liberta), e il campo dei miti (teogonico, tragico, orfico e adamitico-antropologico) e
i corrispettivi simboli di salvezza disegnano una parte consistente del linguaggio re-
ligioso. La religione infatti vive di simboli e di miti fondatori. La riflessione filoso-
fica, che attinge in particolare alla fenomenologia della religione e alle arti esegeti-
che, contribuisce ad individuare la struttura dei simboli, un segno a duplice inten-
zionalita in cui il senso secondo si da sempre e soltanto attraverso il senso primo, e dei
miti, quasi un’espansione narrativa dei simboli in un tempo e uno spazio astorici, e
cerca di lasciarsi da essi guidare al fine di comprendere I'uomo e 1'essere, esploran-
do le possibilita di un’ermeneutica creatrice di senso capace di rivitalizzare il potere
conoscitivo e allusivo del simbolo.

65



Ma una lettura critica tenta di svelarne un altro contenuto, segreto e sconosciuto.
Ad esempio la psicanalisi indaga I’archeologia del simbolo e ne espone un residuo
che porta alla luce I'origine troppo umana della religione. Alternativo alla demistifi-
cazione freudiana ¢ il cammino di una filosofia, come quella hegeliana, che cerca di
tradurre senza residui la rappresentazione (Vorstellung), che fa corpo con il simbolo.
in concetto. Istinto-pulsione o concetto sembrano non solo il passato o il futuro del
simbolo ma anche la sua inevitabile risoluzione. Nient'altro che pulsione maschera-
ta o concetto in via di autorealizzazione, il simbolo pare destinato a soccombere ad
una lettura archeologica o teleologica. L’inconscio senza tempo o la razionalita com-
piuta (alla maniera hegeliana e nelle sue varianti) assurgono a destino per il simbolo,
in un equilibrio instabile tra due ermenecutiche che alla fine tendono ad allearsi nel
dissolverne il valore di verita in una istanza anteriore, la pulsione, o superiore, la ra-
gione.

In particolare con il saggio su Freud, Dell’interpretazione, Ricoeur, che vi pre-
senta una lettura filosofica della psicanalisi, ha cercato di creare per il simbolo e in par-
ticolare per quello religioso uno spazio di interpretazione che non lo condannasse al-
la sola possibilita archeologica o teleologico-razionale. Il fantasma non & il simbolo:
ma il simbolo non ¢ neppure il concetto. L'escatologia del sacro dice di un compi-
mento che il simbolo ha da avere e a cui allude senza che le sue possibilita di senso sia-
no esaurite da un’ispezione dell’inconscio o dalla prospezione della razionalita;” nel
simbolo ¢’e di pin di quanto metapsicologia e sapere assoluto vogliono concedere.

La metafora

[l passaggio allo studio della metafora segnala I’evoluzione dell’ermeneutica di
Ricoeur da interpretazione dei simboli a interpretazione del linguaggio. Il simbolo
non viene cancellato; resta, a testimonianza di qualcosa che non diventa mai lin-
guaggio: |"altro del linguaggio, una potenza a cui il linguaggio da soltanto la possi-
bilita di venire all’esperienza. «Il simbolo esita sulla linea di confine fra bios e logos.
Esso testimonia del radicamento originario del Discorso nella Vita. Nasce nel punto
in cui Forza e Forma coincidono» (FL 157). La metafora & il momento semantico del
simbolo.

La metafora viva appare a prima vista un’opera sconcertante. La maggior parte
degli studi sono di tipo linguistico; solo il capitolo finale entra, e neppure esaurien-
temente, in campo filosofico. Ma Ricoeur ha sentito la necessita di questa peregrina-
zione; lo richiedeva il contesto culturale francese cosi come possono continuare a ri-
chiederlo indagini che pure fanno seguito al suo lavoro.*

7 Una breve ripresa del tema ma in un altro contesto avviene in TR/, dove, analizzando la pre-
disposizione dell azione alla narrazione, Ricoeur si volge alla lettura antropologica del simbo-
lo. in particolare a quella di C. Geertz. In questo caso il simbolo possiede una duplice valenza,
«Prima d’essere sottoposto all’interpretazione, i simboli sono degli interpretanti interni all’a-
zione. In questo modo. il simbolismo conferisce all”azione una prima leggibilita» (TR1 93).

* 11 riferimento, quasi d’obbligo, & ad un autore tanto celebrato come U. Eco. La raccolta
delle voci dell’ Enciclopedia Einaudi nel volume Semiotica e filosofia del linguaggio. con lari-
soluzione del simbolo e della metafora in puro codice semiotico fa pensare che quella fatica,
sebbene non definitiva, resta pur sempre un modello per chi si voglia confrontare con le lettu-
re semiotiche non solo della Bibbia ma dell’intera realta. Un’altra critica, portata dal versante
filosofico, confina lo sforzo di Ricoeur in una pura e semplice riproposizione, inconsapevole,
dei teoremi della metafisica e si schiera di fatto sulla linea decostruttiva di Derrida. Cf A, Caz-
ZULLO, La verita della parola, Jaca Book, Milano 1987.

66



Il nucleo della questione & per molti versi estremamente semplice: ci si puo fida-
re del valore conoscitivo della metafora? E un gioco di parole. un’allucinazione ver-
bale, un groviglio di sensi senza fine, un’enciclopedia di significati oppure disvela-
mento della realtd in forma poetica?

La questione tocca tutto il sapere; anche la scienza non puo farne a meno, sebbe-
ne essa poi trasformi il discorso metaforico in paradigma o modello. Ma la metafora
riguarda in particolare il discorso religioso. Le grandi parole della religione sono me-
taforiche: ne consegue che non c’& esperienza religiosa a prescindere dalla metafora.

Ma la preoccupazione di Ricoeur in MV non ha direttamente questa intenzione:
egli cerca di garantire alla metafora una valenza ontologica che da lontano e su un al-
tro registro il concetto attraverso le sue peripezie cerca per altra via di cogliere. Non
si pud dire il mondo che per metafora: alla riflessione filosofica spetta riconoscere la
via alla realta che la metafora traccia e lasciarsene istruire nel momento in cui tenta
di dire, per via concettuale, |’essere.

Il racconto

La filosofia, dopo Platone, ha cercato di lasciarsi alle spalle il mito che € innan-
zitutto un racconto; e quando con Hegel incorpora nel sistema la storia, cerca di neu-
tralizzarne la struttura narrativa per elevarla a concetto. Il racconto sembra un ritor-
no all’infanzia, non solo in filosofia; la storiografia, in certe sue diramazioni, ha cer-
cato di liberarsi di questa eredita difficile, trasformandola in storia della lunga durata,
della civilti materiale o in storia della cultura, in cui I'evento scompare nelle maglie
di un’esposizione che vuol sfuggire all’ingenuita della narrazione e potenziare il po-
tere esplicativo della scienza storiografica.

Ma si pud fare a meno del racconto, specialmente se si vuole affrontare una que-
stione fondamentale per il sapere filosofico antico e contemporaneo: che cos’e il tem-
po? L’aporeticita della ricerca che pur si fonda su Aristotele e Agostino, Husserl e
Heidegger rinvia al racconto non come a soluzione ma come a partner della rifles-
sione. Il racconto rende produttivi i paradossi del tempo, lacerato tra un tempo strut-
turato dall”attenzione, dall’aspettativa e dalla memoria e un tempo senza presente, pu-
ra sequenza indeterminata di istanti. Senza il racconto il tempo sarebbe abbandona-
to al puro e semplice paradosso.

Filosofia, storiografia e critica letteraria dialogano a distanza sul tempo: il risulta-
to sempre aporetico apre pero squarci sulla fondamentalita del racconto nella vita.
Non ¢’ vita umana senza racconto: dice perché la vita umana ¢ degna di essere vissuta.

Non pud sfuggire I'importanza di questa indagine per la ricerca biblica: una par-
te notevole della Scrittura & racconto, che talvolta si infiltra anche nella profezia e nel-
la meditazione sapienziale. La riflessione teologica, come quella filosofica, non po-
tra non arrestarsi davanti al potere proprio del racconto e lasciarsi guidare la dove il
concetto anche teologico non giunge.

L’azione

A prima vista I'inclusione dell’azione sembra estranea a una filosofia del lin-
guaggio: ma solo fino a quando non si tenga presente che per un verso parlare, scri-
vere, leggere, come sara precisato subito, sono azioni e. per un altro, I'azione pos-
siede una struttura che si presta ad essere detta in un racconto.’ Tutto cio che pud es-
sere detto di un testo vale, analogicamente, anche per |’azione. Se questo sviluppo

* Si veda quanto si dice in TR/su mimesis I e mimesis II: I'azione contiene una prefigura-
zione alla parola, il racconto da all’azione una configurazione,

67



garantisce al linguaggio un ancoramento nella dimensione pratica evitando una te-
matizzazione autarchica del linguaggio, all’agire umano viene resa possibile 1"ap-
plicazione della filosofia ermeneutica, con un reciproco guadagno.

2.3. Teoria del testo

Simbolo, metafora, racconto e azione hanno in comune un qualche riferimento al
linguaggio. o perché sono modi del linguaggio (metafora e racconto) o perché giun-
gono ad espressione solo per il tramite del linguaggio (simbolo e azione). L'erme-
neutica di Ricoeur ha tentato di trovare per essi un nesso pill preciso attraverso 1'ela-
borazione della nozione di resto, che diventa un concetto chiave o anche un trascen-
dentale ermeneutico capace di dar unita a vari campi di indagine.

Proprio per questa sua funzione teoretica e strategica si pud comprendere come
Ricoeur vi abbia a lungo lavorato, dai primi saggi ispirati alla linguistica alla grande
peregrinazione attraverso la metafora fino alle riflessioni sul racconto e alle aggiun-
te e modifiche apportate ancora in seguito. La nozione di testo fa dunque da sfondo
a tutto il tragitto ermeneutico e viene continuamente ripresa, corretta, approfondita.
Succintamente ne presentiamo i tratti fondamentali.

Il regno della parola: il discorso

La riflessione sul linguaggio parte dalla parola riconquistata sulla langue struttu-
ralistica: la parola & I'evento (reale) su cui si esercita la semantica, la langue il codi-
ce (astratto) su cui lavora la semiotica. Grazie a questa distinzione, ispirata dalla lin-
guistica di Benveniste, si puo ridare alla creativita della parola la priorita rispetto al
deposito preordinato della struttura o sistema.

La tesi semantica viene poi corroborata e incrementata dall’indagine filosofica. Il
gioco di senso-referenza, proprio della prima meditazione filosofica novecentesca
sul linguaggio (G. Frege), permette di cogliere un’intenzione ontologica nella paro-
la stessa, strappandola al destino di semplice increspazione in superficie della strut-
tura profonda del linguaggio.

Esiste una progressione che dalla langue, attraverso la parole, giunge al discorso.
11 discorso «& un evento che si supera come evento per il suo rapporto a un intento che
¢ il suo senso, e per la sua referenza a una situazione, a degli oggetti e al suo parlan-
te» (FL 119-120). La conquista di questo livello & il frutto del confronto con la lin-
guistica strutturale e quasi la somma degli apporti pit disparati di tanta filosofia del
linguaggio: nel discorso appare la funzione di mediazione del linguaggio di cui si
dira pit analiticamente in seguito.

Dalla parola alla scrittura: il testo

Quando il discorso viene messo per iscritto diventa testo e in questa operazione si
producono modificazioni profonde che richiedono un approccio del tutto nuovo. Sen-
so e referenza non hanno piil la stessa valenza. Strutturandosi come testo, il discorso
assume un autonomia totale rispetto al suo autore e, liberato dai limiti della situa-
zione dialogica, si rivolge potenzialmente a chiunque sappia leggere. Questa auto-
nomia del significato del testo e la conseguente universalizzazione del destinatario &
il luogo di insorgenza del conflitto delle interpretazioni. «L’ermeneutica incomincia
dove il dialogo finisce» (/T 19).

Al testo. corrisponde il suo mondo o la «cosa del testo» nella dizione di Gadamer.
«Quello che si deve comprendere in un racconto, non € anzitutto colui che parla die-

68



tro al testo, ma cio di cui & parlato, la cosa del testo, ciot il tipo di mondo che in
qualche modo I’opera dispiega davanti al testo» (TA 168 it. 161). Su questo aspetto
le mutazioni in Ricoeur sono state piuttosto ampie, fino all’abbandono del lessico
della referenzialita e la sua sostituzione con quello della configurazione ricavato dal-
I'indagine sul racconto, espresso in termini di trascendenza nell’immanenza. «Il suo
statuto ontologico resta come sospeso: in eccesso rispetto alla struttura, in attesa del-
la lettura» (TR3 230: it. 243).

Dal testo alla lettura: I’opera (cf FL 176)

Questa parte della ricerca & il frutto di 7R. Come uno spartito diventa musica so-
lo nell’esecuzione-interpretazione (e qualcosa del genere avviene anche in teatro). il
testo diventa opera solo quando il lettore se ne appropria attraverso gli schemi della
lettura che trasforma la configurazione del testo in rifigurazione.

La variazione da MV a TR riguarda il ruolo della lettura di fatto trascurato nella ri-
cerca sulla metafora: nella lettura ci si appropria del mondo del testo attraverso un’o-
perazione che si presta ad essere indagata da retorica, poetica e ermeneutica; grazie
ad essa avviene la fusione di orizzonti tra il mondo del lettore e quello del testo ed es-
sa non € mai pura e ‘iemp]ice riproduzione di un dato inerte ma produzione di senso.
Ricoeur g]unge nei saggi pit recenti a dare una priorita alla lettura. «Nell"atto di let-
tura s’ incrociano il mondo del testo e il mondo del lettore. Il mondo del testo & un
mondo immaginario, ma esso assume I'inusuale statuto del trascendente nell’imma-
nenza, [1 mondo del lettore & reale, ma esposto alla potenza rimodellante derivante
dalla sfera dell’immaginario» (FL 196).

L accentuazione del ruolo della lettura, tuttavia, non dissolve il mondo del testo
nel mondo del lettore; semplicemente accolla al lettore il delicato e grave compito di
interpretare in verita e responsabilita quel mondo che il testo gli addita e gli affida.

Da questa breve ricostruzione si puo ricavare una specie di scansione integrativa
e dialettica: il discorso. il testo, I'opera. Dalla fragilita di un avvenimento che si con-
suma nella sua stessa realizzazione, si passa al perdurare di un senso che si sotto-
mette alla legge della sua iscrizione e al resuscitamento delle virtualita della parola
stessa e della sua condensazione in scritto ad opera dello stesso lettore. Da questi
passaggi si pud anche cogliere lo stile generale di pensiero di Ricoeur che a geniali
ma parziali esaltazioni tematiche di questo o quell”aspetto del linguaggio preferisce
un metodo ricostruttivo e dialettico; frutto di un approccio fenomenologico attuato
come paziente raccolta di tutti i profili dell’oggetto indagato e di un’articolazione
dialettica intesa come gioco sempre aperto della ricostruzione, I'analisi mai del tut-
to conclusa e la sintesi necessaria ma sempre provvisoria garantiscono al testo la pos-
sibilita di fungere da opera aperta." Sara compito dell’ermeneutica capire come si

" «Non esiste una super-disciplina che totalizzi I'intero campo di cui si occupano la reto-
rica, la poetica e I'ermeneutica. Mancando questa impossibile totalizzazione, si possono sol-
tanto cercare i pitl importanti punti di intersezione tra le tre discipline. Ma ciascuna parla per s¢.
La retorica resta I"arte di argomentare al fine di persuadere un uditorio che un’opinione & pre-
feribile ad un’altra. La poetica resta I'arte di costruire intrighi al fine di allargare I'immagina-
rio individuale e collettivo. L'ermeneutica resta I’arte di interpretare i testi in un contesto di-
stinto da quello del loro autore e del loro uditorio iniziale, al fine di scoprire nuove dimensio-
ni della realta. Argomentare, configurare, ridescrivere: per tali operazioni caratterizzanti la
rispettiva intenzionalita totalizzante dell’una tende ad escludere quella dell’altra, ma la finitezza
del loro sito d’origine le condanna alla complementarita» (L3 493-494).

69



sprigiona la metafora che rende abitabile il mondo e «ricostruire I'insieme delle ope-
razioni attraverso cui un’opera s'innalza sullo sfondo opaco del vivere, dell’agire, e
del soffrire. per essere donata da un autore a un lettore che la riceve e cosi cambia il
suo agire» (TR1 86).

2.4, Linguaggio e «realta»

Puo il linguaggio, mobile nella sua dinamica e come fratto nelle sue stesse con-
nessioni. dire la realta? E il problema filosofico chiave a cui lavora tutta la filosofia
del linguaggio di Ricoeur seguendo strategie diverse e rinnovate via via con I'emer-
gere di nuovi problemi e nuove possibilita.

Una convinzione aristotelica guida questa ricerca: come il linguaggio € polise-
mico, cosi I'essere puo essere detto in molti modi. La molteplicita dei discorsi e dei
loro stessi ancoramenti moltiplica I'aporeticita; ma 1’ essere mantiene vivo quel voto
di unita che gli stessi discorsi portano con sé e che il discorso speculativo tenta di con-
solidare nell”appello all univocita." Non potendo in questa sede seguire le peripezie
di Ricoeur per giungere ad un approdo ontologico a partire dal linguaggio raccoglia-
mo semplicemente alcune convinzioni fondamentali, tenendo presente che in qualche
modo sono provvisorie e frammentarie."

Per Ricoeur il linguaggio ha una valenza ontologica, a partire dal discorso ordi-
nario in cui, al senso di solito corrisponde una referenza, vale a dire quel qualcosa su
cui il discorso verte nell’atto della comunicazione. Ma I'impresa maggiore ¢ stata
quella di individuare la referenza di due discorsi che sfuggono alle condizioni del
discorso ordinario, la metafora e il racconto. Per questi tipi di discorso Ricoeur ha ela-
borato con fatica la nozione di mondo del testo che rappresenta il risultato pit signi-
ficativo di tutta la sua ricerca su linguaggio, scrittura e lettura. Trascendenza nel-
I"'immanenza, il mondo del testo & capacita di configurare il mondo e possibilita di ri-
figurare il mondo e il sé nella lettura.

Sorregge questa concezione una convinzione essenziale mutuata da E. Benveni-
ste. Al linguaggio appartiene una funzione fondamentale, quella della mediazione:
«Mediazione tra I'uomo e il mondo, mediazione tra I'uvomo e I'uomo, mediazione tra
I'uvomo e se stesso. Si puo chiamare referenza la prima mediazione. dialogo la se-
conda, riflessione la terza» (PoSy 39-40). Compito della poetica ¢ mostrare come il
simbolismo, il cui campo include metafora e racconto, accresce la nostra esperienza
grazie al potere produttivo del linguaggio. «Attraverso metafora e racconto, la fun-
zione simbolica del linguaggio non cessa di produrre senso e di rivelare 1'essere»
(PoSy 61).

Infine si deve ricordare 'ultimo approdo di questa peripezia ermeneutica. Se il
linguaggio come suggerisce Austin & fare cose con le parole. il testo ¢ un modello per

" Su questo aspetto si deve consultare I'ultimo studio di MV, che cosi conclude: «La verita
“tensionale” della poesia da a pensare proprio la dialettica pit originaria e pill nascosta: quel-
la che si istituisce tra I'esperienza di appartenenza nel suo insieme e il potere di distanziamen-
to che apre lo spazio del discorso speculativo» (MV 399; it. 417).

' 8i veda a questo proposito I'inizio di Dell "interpretazione. Chi volesse una filosofia com-
pleta del linguaggio dovrebbe ambire di essere un novello Leibniz capace di dominare ambiti
diversi: dalla logica simbolica alla scienza esegetica, dall'antropologia alla psicanalisi, e altro
ancora. Ricoeur ha mostrato nelle ricerche successive di essere in grado di attraversare con
sufficiente sicurezza e lucidita analitica molti di questi ambiti.

70



I’azione ma a sua volta I’azione & un referente d’obbligo per la stessa teoria del lin-
guaggio nel suo ancoramento alla realta e a quel soggetto locutore, scrittore e letto-
re che per quanto nascosto e spesso indecifrabile non scompare mai nella teoria del
testo. Testo e azione vengono cosi a formare una nuova coppia che funziona da pre-
messa per ogni ulteriore indagine ontologica. La via privilegiata all’essere diventa I'a-
zione ma solo per il tramite del linguaggio, simboli e testi, in particolare metafora e
racconto: un’ontologia vista da lontano e in modo frammentario proprio di una ri-
flessione che si sa e si vuole aporetica, come apparira pitt avanti.

Una nota personale e allo stesso tempo pil che personale da il tono all’intera ope-
razione: «...dird che, a mio avviso, il mondo ¢ I'insieme delle referenze spalancate da
tutti i diversi testi descrittivi o poetici che ho letto, interpretato e amato. Comprendere
questi testi, vuol dire interpolare tra i predicati della nostra situazione tutti i signifi-
cati che. di un semplice mondo-ambiente (Umwelt), fanno un mondo (Welt)» (TR]
121; it. 130).

3. Ermeneutica filosofica

3.1. Ermeneutica vs decostruzione

Una delle attivitd fondamentali del filosofo & quella di leggere i filosofi che I"han-
no preceduto e quelli a lui contemporanei. Nella vasta area ermeneutica esistono al-
meno due possibilita di accostare il pensiero di altri filosofi. Li si puo leggere entro
una cornice «metafisica» che identifica I'essere e gli enti (oltrepassamento della me-
tafisica secondo Heidegger) o ancora sottoporre la stessa tradizione ad una critica
radicale nel suo privilegio dato alla presenza e alla voce come incarnazione del logos
(decostruzione di Derrida).

Per Ricoeur invece la storia e la storia della filosofia non fanno sistema e i singoli fi-
losofi sfuggono ad ogni cornice; il rapporto con loro esige un approccio singolare: ogni
pensiero si offre come possibilita di responsabile reinvenzione da parte del lettore.”

Entro questo contesto interpretativo Ricoeur ha ricostruito una breve storia del-
I’ermeneutica filosofica, indicando quattro grandi nomi e momenti: F. Schleiermacher
(I'interpretazione passa dalla grammatica alla divinazione del senso di un’opera, at-
traverso la congenialita con il suo autore), W. Dilthey (tenta la fondazione epistemo-
logica delle scienze dello spirito attraverso la psicologia comprendente), M. Heideg-
ger (con il passaggio dalla fenomenologia ermeneutica del Dasein all’ontologia fon-
damentale impone un orientamento ontologico all’interpretazione), H. G. Gadamer
(esaminando la precomprensione che regge ogni forma di conoscenza non oggetti-
vante, riabilita il pregiudizio e collega I'atto interpretativo inteso come fusione di
orizzonti con la coscienza degli effetti storici entro un’ontologia del linguaggio) (7A
75-100; it. 71-95).

* Rispondendo in un’intervita a O. Rossi. Ricoeur precisa il suo rapporto con la storia del-
la filosofia e valuta criticamente la ricostruzione datane da Heidegger. su cui si forma e si fon-
da lo stesso decostruzionismo. «Non si pud mettere sotto lo stesso nome di metafisica Platone,
Aristotele. Spinoza, Leibniz, Kant, Hegel. Non accetto la parola Uberwindung [oltrepassa-
mento] per la metafisica. ...Non vi & una metafisica, vi sono delle metafisiche. vi sono delle fi-
losofie, che non sono mai superate. perché non si finisce mai di leggere e di comprendere. ...ed
il problema non & per me di oltrepassarli [i filosofi], ma di comprenderli sempre meglio e di es-
sere consigliato da loro» (PCI 180-181).

71



Nell’elaborare la propria ermeneutica Ricoeur si pone nella scia di questi filoso-
fi: la somiglianza pit grande ¢ con Gadamer, da cui differisce per una maggior insi-
stenza sull’aspetto critico della riflessione e per I'opzione filosofica generale, una
filosofia riflessiva invece di un'ontologia del linguaggio. Pur accentando la svolta
ontologica heideggeriana ritiene necessario riproporre la questione epistemologica
posta da Dilthey ma con una profonda correzione. All’ opposizione diltheyana di spie-
gazione e comprensione come metodi di due regioni ontologiche diverse se non op-
poste (natura e storia), all’opposizione gadameriana tra verita (ermeneutica ontolo-
gica) e metodo (scientifico) sostituisce la loro integrazione sull’arco ermeneutico
che si distende tra spiegare, proprio di tutte le discipline semiotiche, e comprendere,
tratto distintivo dell’ermeneutica.

3.2. Circolarita e aporia

L'incontro di ermeneutica e riflessione produce la sovrapposizione dell’espe-
rienza del circolo ermeneutico con I'evidenziazione dell’aporia cui conclude la filo-
sofia.

Secondo la dottrina del circolo ermeneutico, i testi richiedono per la loro com-
prensione una pregiudiziale apertura al senso che ivi si da. Questa ¢ una formulazio-
ne pil raffinata di cid che prima nelle scuole antiche di Alessandria e poi nella teo-
logia della Riforma si era posto come problematico rapporto tra parte e tutto, nel sen-
so che vicendevolmente I'una implica I'altra: non c¢’¢ conoscenza della parte senza
anticipazione del tutto, ma non si accede al tutto se non passando attraverso le parti.

In filosofia questo schema ha ottenuto sviluppi diversi: «Nelle scienze dello spi-
rito, si & varie volte sottolineato come il soggetto e I'oggetto si implichino recipro-
camente. Nella conoscenza dell’ oggetto, il soggetto porta se stesso ed € a sua volta
determinato nella sua disponibilitd pit soggettiva dalla presa che I'oggetto ha sul
soggetto, prima ancora che quest’ultimo ne avvii la conoscenza. Enunciato con la
terminologia del soggetto e dell’oggetto, il circolo ermeneutico pud apparire solo
come un circolo vizioso» (TA 92; it. 87-88). Qui si inserisce il passo nuovo proposto
da Heidegger. «Trasportata nella teoria della conoscenza e messa a confronto con la
pretesa di oggettivitd, la precomprensione riceve la qualifica spregiativa di pregiudi-
zio. Al contrario, per I'ontologia fondamentale, il pregiudizio si comprende solo a
partire dalla struttura di anticipazione del comprendere. Il famoso circolo ermeneu-
tico, a questo punto, non ¢ che I'ombra portata, sul piano metodologico, di questa
struttura di anticipazione. Chiunque 1’abbia compreso afferma ormai che “il fatto de-
cisivo non & 'uscire dal cerchio, ma il penetrarvi correttamente™» (TA 93; it. 88).

In un’ermeneutica che si svolge soprattutto come teoria del testo e della lettura il
circolo svolge una funzione fondamentale. Ma Ricoeur vi imprime una elaborazione
peculiare, nel senso che non oppone I'interpretazione ai cosiddetti metodi oggettivi
di analisi bensi si propone di integrarli. «A rigore solo la spiegazione ¢ metodica. La
comprensione € piuttosto il momento non metodico che, nelle scienze dell’interpre-
tazione, si compone con il momento metodico della spiegazione. Questo momento
precede, accompagna, chiude e cosi avvelge la spiegazione. A sua volta, la spiega-
zione svolge analiticamente la comprensione» (7A 181:it. 174).

La convinzione di Ricoeur ¢ che «spiegando di pit si comprende meglio»; la con-
flittualita tra metodi viene piegata ad una forma di integrazione che si fonda sulla re-
lazione che abbiamo con I’essere, nel modo dell’appartenenza e della distanza. Alla

T2



filosofia spetta il compito di svelare e articolare la dialettica che si instaura tra la re-
lazione di appartenenza «tra I’essere che noi siamo e tale regione dell’essere», che la
scienza elabora in oggetto attraverso i suoi strumenti metodici. e il movimento di di-
stanziazione «con cui questa relazione di appartenenza esige la costituzione in forma
di oggetto» (TA 182;it. 175).

Questa dialettica non ha un momento di toglimento e neppure si ostina in una for-
ma puramente negativa; muovendosi in essa la riflessione filosofica si scopre apore-
tica. E la distanza che si frappone tra metafora e speculazione, tra il racconto e I'in-
sondabilita del tempo, tra il sé e 1'altro. Circolarita e aporia designano la possibilita
e I"impossibilita al tempo stesso dell’ontologia — la terra promessa dell essere si ve-
de sempre da lontano, nel segno della promessa ma anche della speranza (HV), della
scommessa (FC), dell’attestazione (SCA).

3.3. Ermeneutica filosofica e filosofia della religione

Ma perché I'ermeneutica? Stando al percorso di Ricoeur si possono dare almeno
due risposte.

Perché la fenomenologia, da cui Ricoeur & partito, la richiede; lo stesso Husserl
nelle sue opere canoniche in qualche modo ha fatto ricorso all’interpretazione (Aus-
legung). D'altra parte la pretesa di universalita fenomenologica incappa nell impos-
sibilita di sottrarsi al punto di vista, per cui si ¢ vincolati non solo al corpo proprio ma
anche alla situazione storica e contingente."

Inoltre perché «bisogna rinunciare ad Hegel»; alla pretesa del sapere assoluto si
risponde con la decifrazione non totalizzante di segni. simboli e testi (metafore, rac-
conti, storia) di ogni genere che ci vengono offerti. La decifrazione non sard mai to-
tale perché la filosofia non riesce a includere cio che sta al di la delle sue frontiere.
Non a caso il problema del male & stato il punto di partenza della ricerca ermeneuti-
ca di Ricoeur e resta un’istanza critica nei confronti di ogni pretesa risolutiva della fi-
losofia. Ricoeur percid suggerisce di ritornare, dopo Hegel, a Kant; in particolare al
Kant della Filosofia della religione nei limiti della semplice ragione, che si arresta di
fronte al male radicale e lotta fino in fondo da filosofo in una forma di ermeneutica
ante litteram con la religione. E un ritorno alla riflessione e alle sue condizioni.

La poetica e la religione fanno venire alla luce cid che & proprio della filosofia
stessa: una riflessione che si realizza solo nell’interpretazione.

3.4. Ermeneutica e riflessione

Come abbiamo segnalato all’inizio del saggio. questa & la posizione di Ricoeur:
una filosofia riflessiva di stile fenomenologico-ermeneutico. La fenomenologia ha ar-
ricchito enormemente il cogito, I’ermeneutica il sum. Il cogito al termine del percor-
s0 ricoeuriano si & trasformato in sé; un sé che pud essere se stesso solo nell’incon-
tro con 1'altre (il corpo proprio, |'altro, la coscienza etica) nel segno dell’essere in-
teso come atto.

Il movimento della riflessione va dal sé all’altro, e all’ Altro, fino all’estinguersi
delle possibilita della riflessione: «Forse il filosofo, in quanto filosofo, deve confes-
sare che egli non sa e non puo dire se questo Altro. fonte dell’ingiunzione, & un altro
che io posso guardare in faccia o che mi possa squadrare, o i miei antenati di cui non

" Cf Fenomenologia e ermeneutica partendo da Husserl... orain TA 39-73: it, 37-69.

73



¢’¢ punto di rappresentazione, tanto il mio debito nei loro confronti ¢ costitutivo di me
stesso, 0 Dio — Dio vivente. Dio assente — 0 un posto vuoto. Su questa aporia del-
I’ Altro si arresta il discorso filosofico» (SCA 409: it. 473)."

L'Altro perd si annuncia nei simboli e nei testi religiosi e convoca il soggetto. A
questo punto I'ermeneutica e la riflessione filosofica cedono il passo ad un’erme-
neutica biblica.

4. Ermeneutica biblica

Il filosofo lettore della Bibbia sa di muoversi alle frontiere della filosofia e su
ogni frontiera si incontra 1’altro da sé. Fin dall’inizio del suo percorso Ricoeur ha
frequentato consapevolmente I'altro dalla filosofia (la religione, la Bibbia in parti-
colare, il tragico e la questione del male). La Bibbia in quanto mondo simbolico non
¢ solo una fonte per il pensiero; in nome stesso dei risultati cui perviene I’ermeneu-
tica e la riflessione ¢ quell’altro senza cui il sé non perviene a se stesso.

Ma I'altro dalla filosofia rivendica percio subito la propria irriducibilita al mede-
simo della filosofia: I'ermeneutica biblica non sara percio una semplice applicazio-
ne di un’ermeneutica generale formulata dalla filosofia (o da qualche scienza umana
che ne ambisca posto e funzione). Sara perd inevitabile che I'ermeneutica biblica, in
quanto ermeneutica e non in quanto biblica, sia convocata a confronto con I’erme-
neutica filosofica. La frontiera non stabilisce alcuna extraterritorialith ma ¢ un luogo
di incontro, di conflitto, di comunicazione, di differenza.

4.1. Tra Heilsgeschichte e ermeneutica esistenziale

La prima produzione filosofica di Ricoeur, la dove ricorre alla fonte biblica, ¢
sotto il segno dell’ Heilsgeschichte e la connessa teologia dell’ Alleanza che domina
la teologia riformata degli anni Trenta e Quaranta (K. Barth, G. von Rad. O. Cull-
mann). L’origine del male svelata nel mito adamitico, secondo la lettura al tempo
stesso critica e simbolica condotta in FC, ha la replica in una storia della salvezza,
storia «sensata» che si rivela come tale solo nel suo compimento escatologico. Spe-
ranza e storia sono il binomio che guida I'interpretazione creatrice del mondo sim-
bolico della Bibbia."

[1 metodo praticato da Ricoeur risulta dalla convergenza della fenomenologia ei-
detica che mette in luce la struttura a duplice intenzionalita del simbolo, dell’esege-

'* Si tenga pero presente quanto detto sopra: I'aporia filosofica non ¢ risolta dalla fede. an-
zi forse in alcuni casi aggravata,

' In un saggio del 1951 Ricoeur scrive: «Cosi il cristiano & I'uomo che vive nell”ambiguita
della storia profana, ma anche con il tesoro prezioso di una storia santa di cui intravede il “sen-
so”, e anche le suggestioni di una storia personale in cui discerne il legame della colpevolezza
con la redenzione. ...Il cristiano dice che questo senso € escatologico... Egli spera che nell™ ul-
timo giorno™ I'unita di senso apparira, che egli vedra come tutto & “in Cristo™...» (HV 95; it. 96-
97). In un saggio successivo del 1960 non manca una tonalita epica che viene a sostituire il pes-
simismo attivo di K. Barth e I'ottimismo tragico di E. Mounier.

Questa prospettiva € stata poi corretta; lo stesso concetto teologico di Heilsgeschichte, sul-
la base della lettura polifonica di cui si dird pin avanti e della centralita affidata al Logos della
Croce, non viene piit utilizzato se non con ampie riserve, dal momento che ritraduce in teolo-
gia la totalith cercata dalla filosofia della storia. Cf Miti della salvezza e ragione contempora-
nea ¢ Logos, mythos, stauros in L3.

74



si come esercizio sulla semantica del linguaggio simbolico e dell’ermeneutica che
spezza I'incanto della neutralita fenomenologica che si autolimita ad una dettaglia-
tissima descrizione. La lettura dei singoli testi biblici, pur accentuandone la dimen-
sione mitico-simbolica, ricorre ampiamente alla produzione storico-critica. Il mo-
menlto critico € necessario per attingere il senso: «Soltanto a prezzo dell’esegesi e del
passaggio attraverso l'esegesi e della comprensione filosofica, il mythos pud dare
adito ad una nuova fase del logos» (FC 310; it. 420). L'esegesi ivi seguita osserva per-
cid parametri precisi, in particolare 1’abbandono dell’allegoria a favore del significato
letterale, che in questo caso non pud essere che simbolico: ma I’orizzonte interpre-
tativo ¢ dominato dal quadro unitario della Heilsgeschichte. capace di congiungere
nel segno della fede e della speranza I'Origine con la Fine.

Proprio la lettura del testo, il superamento della distanza culturale e I'appropria-
zione del significato, al di la di alcuni significati considerati caduchi (nel caso del mi-
to adamitico si tratta dell’eziologia del male), fanno ricuperare a Ricoeur la lezione
di R. Bultmann. Se il quadro «teologico» resta quello degli autori succitati, il modo
di lavorare si avvicina sempre pil a quello di Bultmann; anzi gia FC, quando si trag-
gono le linee riflessive finali, si conclude nel nome di Bultmann perché si richiama al
suo adagio ermeneutico: «Bisogna comprendere per credere, ma bisogna credere per
comprendere», Di quest’opera si potrebbe dire che ¢ barthiana nel tono e in qualche
contenuto, ma ormai bultmanniana, cio¢ ermeneutica, nel metodo.

A Bultmann pero Ricoeur, qualche anno dopo (1968), rivolgera alcuni rilievi fon-
damentali, nella prefazione alla traduzione francese di Jesus (1926) e di Jesus Christ
and Mythology (1958) che puo essere considerata il suo primo saggio vero e proprio
di ermeneutica biblica.

Innanzitutto Bultmann, anche per non aver sufficientemente distinto I"opera di
demitizzazione (che non deve avvenire: il mito-simbolo da a pensare) dalla demito-
logizzazione (lettura interpretativa del mito che ne lascia cadere solo gli aspetti che
potremmo definire «datati»), sovrappone esigenze diverse: «Di volta in volta ¢ I'uo-
mo moderno. poi il filosofo esistenziale, infine il credente che conduce il gioco. Tut-
ta I’opera esegetica e teologica di Rudolf Bultmann & la messa in opera di questo
grande circolo in cui la scienza esegetica. |"interpretazione esistenziale e la predica-
zione di stile paolino-luterano scambiano i loro ruoli» (CI 385-386; it. 406).

Inoltre nell’evidenziare le componenti della precomprensione, Bultmann ha as-
solutizzato della filosofia di Heidegger la componente esistenziale, quando questa si
voleva gia da subito come propedeutica ad una nuova ontologia; se si sceglie Hei-
degger come mentore filosofico, bisogna seguirne le intenzioni che gia si manifesta-
no nel progetto fondamentale che fin da Essere e rempo va dall’esistenza all’ Essere.
Nello stesso contesto si puo rilevare la mancata tematizzazione del linguaggio. anche
di quello teologico a cui Bultmann ricorre per esprimere in modo apparentemente
demitologizzato il kerigma neotestamentario; le premesse critiche non sono state uti-
lizzate fino in fondo e il risultato a cui il teologo perviene non ¢ inattaccabile sotto il
profilo critico che egli stesso ha istituito.

Infine Bultmann ha ridotto dogmaticamente ad una teologia della Parola e della
decisione I"amplissimo repertorio polifonico biblico: la teologia «sistematica» ha
fatto un cattivo servizio all’esegeta. Bultmann & maestro di Ricoeur in quanto esege-
ta e in quanto teorico dell’ermeneutica (vale a dire sapiente lettore ¢ commentatore
della Bibbia, conscio della distanza storica e dei problemi che essa pone), ma non co-
me teologo e tanto meno nel suo uso ingenuo degli esistenziali heideggeriani.

73



L'uscita dalle strettoie dell’interpretazione esistenziale € stata favorita dal ricor-
so ai metodi e ai risultati della fenomenologia delle religioni che danno risalto alle
componenti cosmiche, psichiche e poetiche del simbolo. e allo studio di quelle er-
meneutiche rivali che a un primo approccio non sembrano che tecniche del sospetto.
La poliedricita del simbolo esige un concorso di metodi di lettura, secondo uno sche-
ma che Ricoeur mette a punto nello studio sulla psicanalisi. Forse il saggio che me-
glio esprime la riuscita di questo incontro ¢ quello che conclude CI, La paternita: dal
Jfantasma al simbolo. Vi si affronta a viso aperto la contestazione freudiana della re-
ligione nel suo nucleo pit duro: I'apporto dell’esegesi si integra in un discorso er-
meneutico che rivendica alla paternita una funzione simbolica che resiste gloriosa-
mente alla demistificazione, dopo averla attraversata: «Sempre 1'idolo deve morire se
si vuole che il simbolo viva» (I 510; it. 573).

4.2, La presa di distanza dall’esegesi storico-critica

Ma che dire della stessa esegesi cosi come si ¢ venuta configurando negli ultimi
centocinquanta anni? La si deve accettare senza riserve o al pill innestare opportune
correzioni di metodo che. come in ogni scienza, si rendono necessarie sulla base del-
I"avanzamento degli studi?

La prima riflessione esplicita di Ricoeur sul metodo esegetico rappresenta anche
una considerevole presa di distanza dal metodo storico-critico o almeno da alcuni
suoi presupposti non dichiaratamente esplicitati o fondati. Al metodo generale detto
storico-critico concorrono metodi particolari accomunati dal riferimento storico: sto-
ria della lingua, del senso delle parole, del loro impiego; storia delle istituzioni; sto-
ria delle influenze e dei rifiuti; storia delle fonti, delle forme e della redazione, ecc.
«Questa predominanza dello storico, nel senso di historisch, pone il problema del-
I"affinita di questa metodologia con lo storicismo filosofico» (EH 36). Derivato dal-
la caduta dell’hegelianesimo, lo storicismo ha fatto tesoro della psicologia e della
sociologia, nella convinzione che lo spirito umano si disperda in testimonianze di-
verse e successive, oscillando infine tra due estremi, «sia un evoluzionismo dello spi-
rito umano in cammino verso una spiritualita sempre pil raffinata, sia il riconosci-
mento del sorgere irrazionale di forme di vita che vengono ad esprimersi in stili di
scrittura» (ivi). Questi indirizzi si fanno sentire nel lavoro esegetico orientandone le
soluzioni.

La presa in esame di un metodo, qualunque esso sia, permette di stabilire un prin-
cipio generale fondamentale: non ¢’¢ metodo innocente."” Il metodo storico-critico
per sua parte, data I’affinita con lo storicismo, partecipa se pur indirettamente di al-
cuni suoi presupposti filosofici e metodologici. A questo proposito Ricoeur formula

'" Il documento della PCB manifesta proprio su questo punto un evidente limite. Non met-
te in luce sufficientemente i presupposti «filosofici» dei vari approcci, ma solo 1 limiti interni
di ogni metodo allorché pretenda essere esclusivo. Sarebbe stato 1l compito della parte dedica-
ta all’ermenecutica svolgere questa critica, ma questa si manifesta come la piu fragile e la me-
no riuscita dell’intero documento, per una certa reciproca esteriorita del richiamo alle filosofie
ermeneutiche e la dottrina dei sensi (letterale, spirituale, pieno). In particolare sembra eccessi-
vo 0 almeno ingenuo quanto si afferma a p. 34 a proposito del metodo storico-critico: «E un me-
todo che, utilizzato in modo obiettivo, non implica per sé alcun a priori. Se il suo uso € ac-
compagnato da tali @ priori, cid non & dovuto al metodo in se stesso, ma a opzioni ermeneuti-
che che orientano I'interpretazione e possono essere tendenziose».

76



alcune regole atte a presiedere alla risoluzione di alcuni aspetti della questione ese-
getica storico-critica.

La prima si ricollega all’ osservazione generale che afferma I'inesistenza di un me-
todo innocente, vale a dire scevro di presupposti. Anche quel metodo che, presentan-
dosi come storico e critico ritiene di porsi come giudice sovrano, ha i suoi presuppo-
sti e deve imparare a riconoscerli, se non vuole immiserirsi in una forma ideologica.

La seconda prescrive di evitare sintesi affrettate; il motivo sta nel fatto che ogni
metodo ha la sua assiomatica, da cui dipendono disposizioni operazionali. Dovendo
necessariamente scegliere un metodo, 1’esegeta non potra evitare di dire solo cio che
percepisce entro il campo prescelto o attraverso la griglia metodologica adottata. La
cautela esige che si eviti la sintesi che dipende troppo direttamente da questi assiomi.

La terza ¢ una regola di vigilanza sulle «frontiere del metodo» grazie alla «co-
scienza dei punti deboli dei nostri punti forti». Ma la debolezza in questo caso diventa
possibilita e occasione di confronto con altri e da questo incontro nasce la «ecclesia
della ricerca» (EH 287).

1l confronto con il metodo strutturale favorisce I'abbandono di alcuni presuppo-
sti del metodo storico-critico. Ma se I’esame intentato da Ricoeur a questo metodo ri-
sulta particolarmente severo, ¢ pur vero che egli lo dichiara insostituibile «essen-
zialmente perché i testi che noi leggiamo non sono in ultima istanza dei testi su testi
ma su testimonianze che rimandano esse stesse ad avvenimenti. Questa & la mira in-
tenzionale del testo» (EH 291).

La critica del metodo storico-critico, una sorta di metacritica ermeneutica, si pro-
pone cosi come una sua rettifica, in particolare su tre aspetti ritenuti delle vere e pro-
prie illusioni: ¥

«Illusione della fonte. Non ¢ la fonte che fa comprendere il testo, ma il testo che
sceglie e articola le sue fonti» (EH 292); I'atomismo critico che predilige la fonte
come elemento esplicativo ultimo assume acriticamente la tesi che 1’ anteriorita cro-
nologica spieghi sempre e comunque cio che viene dopo.

«Illusione dell’autore. L'intenzione dell’autore non ¢ il suo vissuto psicologico, la
sua esperienza, né I’esperienza della comunita per sempre irraggiungibile perché gia
strutturata dal suo discorso» (ivi). L'autore non ¢ che una funzione del testo ovvero
una grandezza ermeneutica. In Ricoeur non sopravvive molto dell’ermeneutica ro-
mantica della congenialita né la sua riformulazione proposta da Dilthey nel codificare
i procedimenti delle scienze dello spirito come psicologia comprendente, che in qual-
che modo continua ad ispirare |’ esegesi storico-critica allorché cerca di determinare
il senso inteso dall’autore.

«Illusione del destinatario. E forse qui che lo psicologismo deve essere ricusato
con pilt vigore» (EH 293); il testo non si spiega a partire dal destinatario storico, per-
ché, contro la sua stessa dinamica interna, lo vincolerebbe al passato. Il discorso
quando diventa testo, abbiamo visto in precedenza. assume un’autonomia che lo sot-
trae all’autore e al primo destinatario, che non gode piu alcun privilegio rispetto ad al-
tri destinatari contemporanei o successivi; € il testo stesso a crearsi il suo pubblico.”

' Per comprendere meglio I'insieme di queste obiezioni, si richiederebbe uno studio sui la-
vori dedicati da Ricoeur alla storia e alla storiografia filosofica e scientifica, in HV e in TRIe in
TR3. con la costituzione di un’ermeneutica della coscienza storica.

" «Mentre il metodo storico-critico si occupa della differenza tra i diversi strati letterari
confusi nella redazione finale. in vista di ristabilire il Sitz-im-Leben di questo o quel racconto

77



4.3. La lezione strutturale

La neutralizzazione dei postulati dell’approccio storico-critico ¢ favorita dalla ri-
presa della lezione strutturale. Simile all’epoché fenomenologica, I'accostamento se-
miotico ad un testo sospende ogni sua funzione referenziale e la spiegazione messa in
opera si regge unicamente sugli elementi interni al testo: il testo va spiegato con il te-
sto, grazie alla struttura che esibisce sia a livello di superficie che in profondita.

Il cerchio magico che lo strutturalismo disegna attorno al testo permette di con-
quistare la sua autonomia rispetto all’autore, al contesto sociale e culturale, al pri-
mitivo destinatario e impegna lo studioso o anche solo il semplice lettore a misurare
il testo cosi come si presenta. La sincronicita strutturale prende il sopravvento sulla
diacronia storico-critica,

Ricoeur tuttavia di solito nel suo studio dei testi biblici non utilizza la strumenta-
zione strutturale. Il passaggio attraverso la struttura in fin dei conti serve a liberare
I'esegesi o il trattamento di un testo dalle implicazioni storicistiche e a scoprire stra-
tificazioni e componenti del testo che il ricorso a spiegazioni di tipo storico-conte-
stuale omettono di prendere in esame. Inoltre Ricoeur, se accoglie il metodo struttu-
rale, ne respinge 1'ideologia che fa coincidere il senso di un testo con la logica della
sua struttura. A partire dal suo famoso dibattito con C. Lévi-Strauss (1963),* Ricoeur
non si & stancato di rivendicare spazio e legittimita all’ermeneutica, senza per questo
motivo negarli alla semiotica.

4.4, Dall’esegesi all’ermeneutica

Perché questo passaggio? Perché non ¢ sufficiente I'esegesi secondo i tanti pos-
sibili approcci disponibili?

Grazie all’ermeneutica siamo in grado di comprendere meglio cid che si fa sul
piano esegetico e di portare alla luce alcune questioni che restano sullo sfondo dello
stesso studio esegetico ma che sono di importanza capitale. Che cos’e un testo? Che
cos’'e la lettura? Quale rapporto ¢’€ tra un testo e il suo «oggetto» (evento storico,
mondo, invenzione...)? Queste domande che appartengono ad un’ermeneutica gene-
rale acquistano un significato specifico nel campo biblico, perché la peculiarita del-
la Bibbia si riverbera sull’ermeneutica che se ne occupa.

Nella ricostruzione che qui proponiamo si parte dalla lettura per quella priorita
che essa ha acquistato nell’ultimo Ricoeur, per passare poi per gradi alla multiformité
del testo e al suo mondo.

o di questa o quella istituzione, la lettura che praticheremo parte dal fatto che il senso degli av-
venimenti raccontati o delle istituzioni proclamate & stato staccato dalla scrittura dal suo Sirz-
im-Leben originario e che la scrittura gli ha sostituito cio che si potrebbe chiamare un Sitz-im-
Wort. La nostra lettura comincia di qui, con il Sitz-im-Worr di avvenimenti, di azioni, di istitu-
zioni che hanno perduto il loro primo radicamento e di conseguenza hanno solo pil un’esistenza
testueale. Ora questo statuto testuale dei racconti, delle legislazioni, delle profezie, delle paro-
le di sapienza, degli inni, ha I'effetto di rendere vicendevolmente contemporanei questi testi nel-
I"atto di lettura»; Temps bibligue, in «Archivio di Filosofia» (1985) 26, A questa ricostruzione
ricca e articolata del testo, e del testo biblico in particolare, fa difetto I'impostazione propria al-
la filologia, classica e non, che si fa positivamente sentire in modo pit intenso nell opera di Ga-
damer. La poetica e I'ermeneutica di Ricoeur sembrano lasciare poco spazio all’esegesi e alle
risorse non solo critiche della filologia.
* Cf «Esprit», novembre 1963,

78



La lettura

Ricoeur distingue tre tipi di lettura della Bibbia, nei cui rapporti non & difficile tro-
vare, in forma rinnovata, uno dei primi problemi individuati dalla nascente arte er-
meneutica moderna, il rapporto tra parte e tutto, che costitui anche il primo caso
esplicitato di circolo ermeneutico.

Il primo tipo ¢ la lettura parcellare, che nell’ambito biblico si applica al cosiddetto
genere letterario. Si tratta di individuare il modo del discorso biblico e ricavarne tut-
te le implicazioni, non tanto con I'imposizione di uno schema esterno quanto piutto-
sto seguendone le indicazioni interne. Ad esempio si puo seguire in tutte le sue va-
riazioni il genere narrativo. Da cid si pud dedurre che «1'interpretazione non & un at-
to di violenza esercitato sul testo dall’esterno da parte degli studiosi, degli esegeti e
dei teologi, ma una operazione ermeneutica interna al testo stesso (si pud dire un la-
voro del testo nel testo sul testo)» (H 37s).

Ma che avviene quando si legge corsivamente il testo passando, al momento op-
portuno, da un genere letterario all’altro? Si opera, in questo secondo caso, una let-
tura intertestuale, in cui ogni modo del discorso mantiene le proprie caratteristiche pur
nella disponibilita a intersignificare con altri generi letterari. fino alla contaminazio-
ne reciproca. Occorre garantire ad ogni genere la sua specificita; infatti, ad esempio,
ognuno manifesta a suo modo un volto di Dio. «Cio che fa la bellezza, la grandezza,
la ricchezza della Bibbia, ¢ che si possa passare da un genere all’altro ...La Bibbia &
in qualche modo... un luogo d'intersezione. Si potrebbe, grazie a queste molteplici in-
tersezioni, far apparire la Bibbia essenzialmente come un grande intertesto» (H 40).

Un passo ancora e siamo alla lettura globale della Bibbia, piena di fascino e estre-
mamente rischiosa perché potrebbe alterare il testo in vista di intempestive sintesi. Glo-
balita per Ricoeur vuol dire innanzitutto rispetto della polifonia. Il gusto della varieta
preserva la peculiarita di ogni genere letterario, purché si cerchi di evitare la pura di-
spersione dei significati. Pitt avanti ricorderemo i modelli presi in esame e prediletti da
Ricoeur; ma non si pud tralasciare di dire, a livello generale, I'influenza che tale lettu-
ra globale ha sulla stessa lettura parcellare. Si chiude cosi il circolo ermeneutico della
lettura. Quella globale tuttavia non cancella né sostituisce le precedenti né deve forni-
re una giustificazione ad una lettura che sia una sorta di omogenizzazione concettuale.*

I generi letterari

La lettura ¢ una risposta creativa alle suggestioni contenute nel testo; quella par-
cellare introduce all’individuazione e all’esplorazione dei generi letterari. Sulla scorta
di una lunga e consolidata tradizione esegetica se ne pud ricavare un elenco essenzia-
le, tenendo presente che I'indagine di Ricoeur di fatto si concentra soprattutto nello

* E un criterio che vale innanzitutto in ermeneutica generale. «Non esiste intrigo di tutti gli
intrighi. in grado di mettersi allo stesso livello dell’idea dell’'umanita una e dell’unica storia»
(TR3 372;it. 392). Con questa precisazione in nota per quanto riguarda I’ermeneutica ¢ la teo-
logia biblica: «Anche se un pensiero di tutt’altro ordine. quello di una teologia della storia, che
qui non & affrontata, propone di unire una Genesi ad una Apocalisse. non & certo proponendo un
intrigo di tutti gli intrighi che questo pensiero pud mettere in relazione il Principio e la Fine di
tutte le cose. Il semplice fatto che noi disponiamo di quattro Evangeli per raccontare 1" avveni-
mento considerato cardine della storia dalla confessione di fede della Chiesa cristiana primiti-
va, basta per impedire al pensiero teologico di costruirsi su di un unico super-intrigo univoco».
Questa osservazione & da ricollegare a quanto si € detto precedentemente sul concetio di Heils-
geschichte.

79



studio dell’ Antico Testamento: * narrativo, profetico, prescrittivo, sapienziale, innico.

Senza entrare nel merito dell’uso di queste categorie da parte di Ricoeur, possia-
mo pero ricordare alcuni criteri di lettura che egli ne ricava. Ad un primo approccio
i generi letterari possono essere percepiti come una forma ancora immatura di pen-
siero. Come nel caso del simbolo, anche qui occorre seguire un percorso inverso: il
contenuto di pensiero non ¢ indifferente alla forma letteraria: Ricoeur dichiara di
aver imparato da von Rad che il contenuto ¢ strettamente connesso con il genere let-
terario da cui & portato. Forma e contenuto sono indissociabili: la confessione di fe-
de «che si esprime nei documenti biblici & direttamente modulata dalle forme di di-
scorso nelle quali essa si esprime» (HR 31).

Altre conseguenze riguardano il contenuto. La molteplicita dei generi letterari
suggerisce e impone la considerazione polifonica di alcuni concetti. Ad esempio I'i-
dea di Rivelazione non deve essere ricavata unicamente dal discorso profetico a sca-
pito degli altri: " «ispirazione» profetica ha monopolizzato la riflessione teologica, in-
vece «la Rivelazione poteva dirsi in modo diverso rispetto alla sola forma dell”ispi-
razione che favorisce lo slancio della soggettivita e una teologia psicologica: cioe in
riferimento al ruolo degli avvenimenti istituenti nel quadro della narrazione, alla for-
za prescrittiva dell’ Istruzione, alla capacita illuminante del dire della sapienza e alla
qualita del pathos lirico» (HR 32). Le stesse osservazioni possono essere estese ad al-
tri concetti: Ricoeur I"ha fatto in varie occasioni per il tempo, la salvezza, la legge e
la nominazione di Dio.

Ultimo soccorso che questa lettura per generi offre alla meditazione teologica ¢ la
salvaguardia dalla tentazione che la insidia, la riconduzione e la conseguente ridu-
zione delle forme di rivelazione al sapere. L'attenzione alle varie forme di rivelazio-
ne garantisce una maggior dialettica tra il segreto di Dio e la sua epifania che si me-
dia nell’idea stessa di Rivelazione.”

Parabola e racconto

Quasi parallelamente, pit sul versante del Nuovo Testamento, Ricoeur ha svilup-
pato altre letture parcellari ispirate in particolare ai risultati raccolti dalla ricerca sul-
la metafora e sul racconto.

Nella letteratura neotestamentaria le parabole evangeliche occupano un posto del
tutto particolare. Sul genere letterario a cui attribuire queste costruzioni nel nostro se-
colo si & discusso a lungo. 1l colpo di genio della proposta di Ricoeur € nella indivi-
duazione della compresenza della metafora e del racconto in questi brevi poemetti, al-
meno in quelli che mantengono una struttura non ancora piegata alle esigenze del-
I"allegoria.

In gquanto metafora la parabola impone di muoversi su due piani attraverso una
torsione dei significati che permette di guardare alla realta in modo nuovo e diverso:
in quanto racconto la parabola guida all’esplorazione di un tempo che € il tempo del-
I’esperienza umana in una comprensione religiosa che tocca di solito il tema per ec-

2 Manca una vera ¢ propria analisi del discorso apocalittico e del genere epistolare paoli-
no, con le loro implicazioni di ordine teologico. In particolare il discorso paolino sembra auto-
rizzare un discorso religioso che porta con sé un orientamento concettuale non trascurabile e
non sufficientemente preso in carico dall’ermeneutica di Ricoeur.

¥ Su questo punto si possono leggere i saggi Entre philosophie er théologie Il: nommer
Dieu e Fides quaerens intellectum: antécedents bibliques?, ora in Lectures 3.

80



cellenza, il Regno di Dio. La parabola assomma e sintetizza le possibilita inventive
pit alte del linguaggio: I'innovazione semantica metaforica e I'intrigo narrativo. Se
poi a questa composizione s’aggiunge il gioco di intertestualita con altri detti evan-
gelici dotati di valore di intensificazione, i paradossi e le iperboli, ci avviciniamo a
comprendere quel particolare tipo di stravaganza che si sprigiona dalla parabola. Le
vicende narrate dalle parabole sono contrassegnate da elementi che si staccano dalla
percezione ordinaria della realta e costringono ad un riorientamento della vita se-
condo una logica diversa che si muove tra paradosso e scandalo.

Si deve perd tener presente che i saggi sulla parabola sono di un’epoca preceden-
te alla grande ricerca sul racconto e I'analisi si avvantaggia pit della meditazione
sulla metafora che non di quella ancora a venire sul racconto. I due registri permet-
tono di muoversi contemporaneamente su valori espressivi diversi: si delineano
profondita nuove per il mondo e cadenze inattese per il tempo; il mondo e il sé ap-
paiono in luce inconsueta; lo spazio e il tempo diventano attraverso la parola della pa-
rabola un’esperienza che indica, secondo un punto prospettico che si impone attra-
verso I'effetto di estraniazione prodotto dal linguaggio, il novum del regno di Dio,
che sul piano testuale svolge il ruolo di qualificatore esistenziale delle strutture me-
taforico-narrative. Solo chi si lascia portare dal movimento della metafora — e della
sua struttura tanto straniante da diventare talora provocatoria — e dal rito della narra-
zione — anche quando si consuma nel giro di una frase o poco piti — puo cogliere la di-
mensione inedita e inattesa del Regno. «La parabola apre una breccia nel corso del-
la vita ordinaria grazie alla finzione sommata al paradosso» (DD 106).

La parabola, per un altro effetto di intertestualita, trasferisce il suo potere di allu-
sione e di torsione di significati a tutto il racconto di cui fa parte. Se la cornice nar-
rativa permette di controllare il significato delle parabole, la parabola di converso da
al racconto e agli avvenimenti della sua trama un potere di allusione che essi non
presentano ad una lettura sola seriale: I'intero Vangelo come racconto a sua volta di-
venta parabola.

11 campo di applicazione biblico della ricerca sul racconto non ha trovato finora
nella produzione di Ricoeur ampi svolgimenti ¢, al momento, si limita ad un breve
saggio dedicato al racconto della Passione in Marco, che vale perd da modello per in-
tendere il trattamento poetico ad un testo narrativo. Si tratta di una lettura, com’e or-
mai prevedibile, pill attenta all’arte della composizione letteraria che ai guadagni
storico-critici. Sul piano teorico Ricoeur, sulla scorta di R. Alter, insiste sull’indis-
sociabilita del kerigma dalla narrazione. Solo affidandosi alla narrazione, al suo rit-
mo che si propone attraverso precise strategie, si possono cogliere le valenze che
vanno perdute sia in un’indagine mirata alla dissezione storica sia nella sintesi teo-
logica che astrae dal contesto narrativo.

Nel caso della Passione di Marco la spiegazione si concentra nel rintracciare i se-
eni dell’equazione tra la cristologia del Figlio dell’uomo sofferente e la storia di Ge-
sl tradito. 1l racconto diventa cosi un’unita letteraria che in qualche modo si lascia al-
le spalle i dibattiti della ricerca storico-critica e si attesta sulla congiunzione di rac-
conto e kerigma che nel caso di questo vangelo incardina il mistero messianico nella
struttura stessa del racconto. «Se si ammette che il racconto evangelico storicizza il
kerigma del Cristo risorto, non bisogna forse dire che il genio di Marco ¢ quello di
aver messo a servizio della sua cristologia del Figlio dell’'uomo sofferente e crocifis-
so tutte le risorse di negativita e anche di oscurita dell’arte narrativa?» (RI 38).

81



Il Grande Codice

Tra le letture globali Ricoeur ne predilige tre, che gli permettono di superarare il ri-
schio di frammentazione a cui neppure la lettura intertestuale riesce a sfuggire del tutto.

P. Beauchamp ha rilanciato per I’ Antico Testamento la suddivisione rabbinica —
Legge, Profeti, Scritti — in uno schema di lettura che, senza cancellare | alterita dei
due testamenti, trova I’antico nel nuovo (la teleologia) e il nuovo nell’antico (1’ar-
cheologia). L’uno e I'altro testamento si corrispondono, al di la dei generi letterari e
della stessa opposizione estrinseca di antico e di nuovo.*

Anche C. Westermann invita ad una lettura polifonica della Bibbia ebraica senza pri-
vilegiare un aspetto sugli altri, dal momento che a suo parere manca un vero e proprio
centro teologico nell’ Antico Testamento. «II lettore & chiamato a identificarsi di volta
in volta, in immaginazione e simpatia. al sé confrontato al Dio che benedice, punisce,
consola, senza mai fissarsi in un atteggiamento certo di sé, fisso, definitivo» (H 50).

Una predilezione del tutto particolare Ricoeur manifesta per la lettura tipologica,
estranea alle indagini esegetiche, proposta da N. Frye.* Confessa: «Se mi sono inte-
ressato a questo libro estraneo alle principali correnti dell’esegesi, & perché mette il
testo al riparo della pretesa di ogni soggetto a reggerne il senso, sottolineando, da una
parte, I'estraneitd del suo linguaggio in confronto a quello che parliamo oggi, d’altra
parte, la coerenza interna della sua configurazione in virtt dei propri criteri interni di
senso. Questi due tratti hanno I’estrema virtl di decentrare rispetto a ogni impresa di
autocostituzione dell’ego» (ELDR 25). Grazie a questa proposta & possibile cogliere
che alla massima autonomia del testo corrisponde una massima responsabilita per il
lettore, che giunge a sé solo immergendosi nel senso di un testo, proprio perché gli si
mostra altro.

Un’interpretazione poetica

Al termine di questa ricostruzione dell’ermeneutica biblica di Ricoeur, volendo
indicare per essa una dizione, su suo suggerimento la possiamo chiamare poetica.
Senza negare il valore del procedimento analitico proprio dell’esegesi storico-critica
e strutturale, essa punta sulla totalita da cui dipendono le rispettive parti: 1’unita let-
teraria guida la comprensione dei singoli passi; in questo caso la priorita appartiene
alla configurazione globale che il testo possiede.

Ma poetica rinvia anche all’aspetto creativo della lettura di cui avremo ancora
occasione di parlare; propone un rapporto diverso con il testo, fondato sull’atto ap-
parentemente pil semplice, la lettura, preferito alla critica o alla spiegazione, le qua-
li peraltro non possono fare a meno della lettura stessa.

Il pericolo del tentativo di Ricoeur potrebbe essere 1" eclettismo, pericolo non
scongiurato se i metodi storico-critico e strutturale fossero accolti e utilizzati a livel-
lo di mera giustapposizione e di controllo critico reciproco;* oppure anche una for-

* P. BEAUCHAMP, L'un et l'autre Testament. Essai de lecture, du Seuil, Paris 1976: trad. it. di
A. Moretti, rev. L. Arrighi: L'uno e I'altro Testamento. Saggio di lettura, Paideia, Brescia 1985.

* N. FrRYE, The Great Code. Bible et Literature, Harcourt Brace Jovanovich, New York-
London 1982; trad. it. di G. Rizzoni: Il Grande Codice. La Bibbia e la letteratura, Einaudi, To-
rino 1986.

* Il pericolo & veramente scongiurato nel documento della PCB? Anche qui si deve notare
un difetto di approfondimento sul piano ermeneutico, se non si vuol far cadere I'unita di fondo
dell’indagine esegetica solo sulle istanze supreme e autoritative dell’interpretazione cattolica.

82



ma di olismo ermeneutico, se il ricorso all’analisi fosse rifiutata e la sfida ontologi-
ca fosse lasciata cadere. Il livello integrativo della poetica cerca di evitare giustap-
posizioni o facili scorciatoie; rivendica per sé cio che altri metodi non danno o singole
imprese non codificano.

4.5. Questioni di ermeneutica

L’interpretazione poetica permette al lettore di cogliere in una unita letteraria pos-
sibile 1a biblioteca e la polifonia che & la Bibbia, nelle sue unita parziali e nella sua in-
terezza. Il testo diventa opera nell”interpretazione del lettore e dell’esegeta, che ven-
gono coinvolti nel processo di appropriazione dal mondo del testo nella sua proposta
positiva e insieme critica.

Ma il compito di una riflessione ermeneutica non si conclude con la qualifica-
zione dell’ermeneutica come poetica. Restano ancora da affrontare alcune questioni
che vanno al di la della poetica e si pongono ad un livello generale come pregiudiziali
e vanno sotto il titolo, gia incontrato sul versante filosofico, di circolo ermeneutico.
Si deve innanzitutto stabilire che cos’é e se & accettabile.

Il circolo ermeneutico

Come si & appena visto la questione del rapporto parte-tutto ¢ presente nei vari ti-
pi di lettura biblica elencati da Ricoeur: parcellare, intertestuale, globale. Esse nelle
loro relazioni reciproche richiamano la circolarita assunta in vario modo dall’erme-
neutica filosofica.

Sul versante biblico & opportuno partire ancora una volta dallo sviluppo teologi-
co che ne ha dato R. Bultmann: «credere per comprendere, comprendere per crede-
re». Fede e comprensione si implicano a vicenda: nella versione bultmanniana, come
del resto in tutta la sua ermeneutica, si tratta del rapporto personale e singolare del-
I'individuo con la Parola che gli si rivolge e lo invita alla decisione.

Ricoeur riprende questa formulazione all’interno di una strategia ermeneutica bi-
blica pit vasta.

Attuazioni del circolo ermeneutico

Per prima cosa Ricoeur ha cercato di disimplicare nella problematica del circolo
ermeneutico vari livelli della questione. Lo stesso circolo si presenta in modi diver-
si, sebbene la sua struttura di mutua implicazione non muti nelle sue linee generali.

11 primo circolo & quello che si instaura tra la Parola (di Dio) e la Scrittura. La
Scrittura per attestarsi come sacra deve appellarsi al fatto che trasmette la Parola di
Dio: ma, viceversa, la Parola di Dio, oggi, non ha modo di farsi udire che attraver-
so le Scritture. In questa attuazione del circolo, a dire il vero, si manifesta un’im-
plicazione che & possibile trovare anche altrove. La parola viva scaturisce dalla scrit-
tura, che si legittima per il fatto di far risuonare la parola. «...se ¢’¢ una scrittura in
ogni parola, come afferma Jacques Derrida, ¢’¢ una parola nella scrittura» ribatte Ri-
coeur (RI 28).

Il circolo si attua in un secondo modo: la Parola-Scrittura & tale solo perché ¢’¢
una comunita di credenti che la accoglie come dotata delle prerogative che essa si at-
tribuisce; dunque la Parola-Scrittura & debitrice alla comunita, che a sua volta ¢ quel-
lo che dichiara di essere solo con il sostegno e |'attestazione di quella stessa Parola-
Scrittura cui si appella. Senza Scrittura non ¢'é comunita; ma la testimonianza della

.

comunita & essenziale alla Scrittura per essere riconosciuta come tale.

83



Ricoeur include in questa modalita del circolo il rapporto tra Scrittura e Tradi-
zione: la Tradizione si presenta come I’interpretazione autorevole della Scrittura e
non ¢’¢ scrittura senza tradizione (come non ¢’¢ Scrittura senza comunita confes-
sante). Ora, questo rapporto non & dato una volta per tutte ma si arricchisce di tutte le
sfide della storia della fede e le relative risposte, nella tensione tra la fedelta alla Pa-
rola originaria e la necessaria creativita dell’interpretazione.

Ma lo stesso circolo si allarga nella misura in cui la Scrittura entra in rapporto con
la cultura nel suo senso pit vasto. Da sempre & stato cosi: la Scrittura mantiene
profonde relazioni con le culture vicine ad Israele e d’altra parte la tradizione cri-
stiana non ha mai cessato di allacciare rapporti fecondi tra Scrittura e cultura dei po-
poli e dei tempi. Un rapporto che continua fino a noi e che di diritto appartiene alla
storia dell’ interpretazione.

[l circolo, infine, si pone anche tra singolo credente e Scrittura. La Scrittura & per
lui parola di rivelazione. ma solo la sua risposta — I’obbedienza della fede — permet-
te alla parola di risuonare come Parola di Dio. In questo ascolto la liberta del credente
si realizza come scommessa; senza scommessa la circolarita diventa viziosa.

Ma qual ¢ la vera ultima garanzia nell’interpretazione? «Non bisognerebbe dire:
Parola, Scrittura, Religione; ma: Parola, Scrittura, Spirito. E lo Spirito che disegna il
circolo pit grande all’interno del quale la Parola e la Scrittura, la Scrittura e la co-
munitd confessante, si costituiscono vicendevolmente. La fede, come & professata
dai credenti, ma anche come puo essere compresa in immaginazione e con simpatia
nella sospensione della credenza, consiste allora nel credere che la “testimonianza in-
teriore dello Spirito Santo™ — dalla parte delle comunita di ascolto e di interpretazio-
ne — e I'ispirazione attribuita alle Scritture da queste comunita sono I’opera di un so-
lo e stesso Spirito» (L3 326s).

Il mondo del testo: I'essere nuovo

Si deve ora venire al mondo del testo che come categoria centrale dell’ermeneuti-
ca si ripropone anche nell’ermenecutica biblica sebbene in una peculiarita irriducibile.

Non si parte, alla maniera bultmanniana, dalle categorie esistenziali o esistentive:
«il compito primario dell’ermeneutica non ¢ quello di suscitare una decisione nel let-
tore, ma anzitutto quello di lasciare che si dispieghi il mondo d’essere che ¢ la “co-
sa” del testo biblico» (TA 126; it. 122). E in questo mondo del testo troviamo le gran-
di «categorie bibliche»: (nuova) alleanza, regno...

Proprio di questo mondo ¢ d’essere rivelante: la rivelazione non & una categoria ge-
nerale che trova poi una realizzazione tra le tante nella Bibbia. Solo la Bibbia apre al-
la possibilita di capire che cos’e rivelazione® — e questa & colta non attraverso una
comprensione psicologizzante dell’ispirazione ma nell’individuazione degli assi strut-
turali di questo mondo, cioe di tutta la realta com’e configurata nel e dal testo biblico.

Questo mondo del testo non privilegia il singolo lettore, va oltre 1'lo-Tu. «Il mon-
do biblico ha dimensioni cosmiche — & una creazione —, comunitarie — si tratta di un po-
polo —, storico-culturali — si tratta di Israele, del regno di Dio — e personali. L'uomo &
coinvolto secondo le sue molteplici dimensioni che sono anch’esse cosmiche, storico-
mondiali e al tempo stesso antropologiche, etiche e personalistiche» (TA 127; it. 123).

La Bibbia come testo ha una dimensione poetica che se lo distanzia dal mondo or-

* Ricoeur distingue manifestazione (ierofania). rivelazione e proclamazione. Cf Manife-
station et proclamation.

84



dinario, per altro verso ne da una nuova comprensione: «Andando fino in fondo e ri-
cavando le conclusioni estreme, non si giungera allora a dire che, quanto si ¢ cosi
aperto nella realta quotidiana, & un’altra realt, la realta del possibile?» (ivi).

In questo possibile assume un posto determinante la relazione con il Dio che si
manifesta e di cui si impara a conoscere il Nome. La Bibbia ¢ il poema di Dio e del
suo Cristo; nel passaggio dall’uno all’altro testamento, nella polifonia dei testi, noi
impariamo a raccoglierne e a interpretarne le testimonianze non come semplici spet-
tatori ma proprio esercitando la nostra lettura, dunque mettendo in gioco noi stessi.

Se si deve abbandonare il quadro teorico e sistematico della Heilsgeschichte e se
non si vuole rinunciare a una qualche unitarietd non solo formale, come quella offerta
dalla lettura globale, ma anche di contenuto, si possono rintracciare alcuni concetti
teologici che, rispettando la duplicita del discorso religioso e senza costituire un qua-
dro interpretativo esterno, guidino il lettore a quell’ Essere nuovo che si annuncia nel
testo. Nuovo che si annuncia come un «di pitr», traducibile in concetti teologici con
logica della sovrabbondanza e economia del dono. Le troviamo tanto nelle parabole
che nella riflessione paolina. «In ambedue i casi una “logica” di Dio, che non ¢ la lo-
gica dell’identita, ma del “qualcosa di piu” emerge. Oppure. come dice Funk, in am-
bedue i casi “la rottura della tradizione lascia filtrare attraverso le spaccature un fu-
gace barlume di un altro mondo™» (EB 150).

Il mondo della lettura

Siamo al punto culminante dell’impresa ermeneutica. Il testo che diventa opera
nella lettura ¢ il plesso di Parola-Scrittura-Tradizione-Spirito. Si tratta di precisare, at-
traverso il richiamo di alcune parole chiave, che cosa & in gioco nei vari tipi di lettu-
ra precedentemente elencati sotto il profilo dell’appropriazione.

Per prima viene la fede: scaturisce dal mondo del testo in una dimensione iper-
linguistica che sfugge all’ermeneutica, pur non potendo fare a meno del linguaggio
per esprimersi. La fede in quanto tale & «il limite di ogni ermeneutica cosi come 1’0-
rigine non ermeneutica di ogni interpretazione; il movimento senza fine dell’inter-
pretazione comincia e si compie nel rischio di una risposta che nessun commento sa
né produrre né esaurire» (TA 130; it. 126). La fede dunque precede e segue I’erme-
neutica, sebbene si articoli sempre in un linguaggio e in una interpretazione.

Nell atto stesso dell’appropriazione che si realizza come comprensione di sé da-
vanti al testo, permane la distanza che in questo caso assume il tratto della critica
delle illusioni e dunque del soggetto. Con cid si palesa che I'insistenza sulla lettura
non vuol dire soggettivismo; anzi si richiede un alto esercizio di responsabilita e,
guasi in proseguimento dell’istanza profetica della Scrittura, si deve osare includere
la critica del sospetto. «Un’ermeneutica del sospetto & oggi parte integrante di ogni
appropriazione di senso. Con essa si persegue la “de-costruzione™ dei pregiudizi che
ostacolano il venire all’essere del mondo del testo» (TA 132 it. 127). La fede incor-
pora la sfida che le viene da altre letture, la fa sua e le risponde con le risorse del
mondo del testo che esplora.

Nel progetto di ermeneutica biblica di Ricoeur I’attenzione posta all’ immagina-
zione & forse la sottolineatura pit nuova. La parola prima ancora che dirigersi alla vo-
lonta si volge ad essa, perché ogni risposta la include: «L’immaginazione ¢ questa di-
mensione della soggettivitd che risponde al testo come Poema. ...una poetica dell’e-
sistenza risponde alla poetica del discorso» (TA 132; it. 128; cf HV 130). La Bibbia

85



parla anzitutto all'immaginazione «offrendole i “figurativi” della mia liberazione»
(TA 133:it. 129): se non cambia I'immaginazione. non ¢’¢ conversione della volonta
e dell’esistenza: I'immaginazione e le sue variazioni offrono il possibile alla liberta.

«Niente azione senza immaginazione» (TA 224 it. 215). Al possibile fa seguito I'a-
zione, forse il punto piil alto dell’applicazione. Questo aspetto, mai approfonditamen-
te indagato da Ricoeur in campo biblico, affiora continuamente nella sua riflessione
sull’azione; se 1'azione pud essere letta come un testo, se il racconto articola la struttu-
ra prenarrativa dell’azione, cio che si puo dire dell’interpretazione del testo, in parti-
colare della sua applicazione, pud anche essere trasferito all’azione. L'azione presen-
tata dalla Bibbia diventa allora azione direttrice — nel senso di attivita interpretante
creatrice — per I"azione. singola o comunitaria, dell’interprete. Di qui potrebbe prendere
I"avvio una poetica biblica della liberta che si misura con I’azione e la ragion pratica.
«L ampiezza del mondo del testo richiede un’ampiezza uguale dal lato dell’applicatio,
che sara tanto praxis politica quanto lavoro di pensiero e di linguaggio» (L3 304).*

Ma il raccordo pit potente tra il mondo del testo e mondo del lettore, si potrebbe
dire un’interfaccia. sembra proporsi nella testimonianza che assume in questo modo
il ruolo di categoria ermeneutica per eccellenza.

Nel senso religioso il significato profano di testimonianza (constatazione ocula-
re che si deposita in un racconto, entro un contesto giudiziario o anche storiografico)
assume i tratti della proclamazione e dell’'impegno personale. Questi conferiscono al
racconto, si veda il caso del Vangelo di Giovanni, una tensione acutissima per il suo
stile di confessione.

E la natura duplice della testimonianza a farne una categoria ermeneutica fonda-
mentale: «un atto della coscienza di sé su se stessa e un atto della comprensione sto-
rica sui segni che "assoluto dona di sé» (L3 129). Nell'indagarla Ricoeur ha fatto
ampio ricorso alla meditazione di J. Nabert.* Ermeneutica e testimonianza sono so-
lidali nel respingere un sapere assoluto, a cui oppongono un umile e perseverante
impegno nella decifrazione dei segni dell’ Assoluto. Della testimonianza |"ermeneu-
tica condivide la fragilita storica e 1’assolutezza dell’attestazione; a sua volta la te-
stimonianza, grazie all’interpretazione, puo pur restando solo un segno, una parola o
un’azione indicare I’ Altezza e 1'Esteriorita della sua provenienza secondo la logica
della sovrabbondanza che lo connota.

L’ultima parola della filosofia del sé sulla via dell’ontologia ¢ attestazione: la pri-
ma e I'ultima dell’ermeneutica e della teologia biblica ¢ testimonianza. Sul confine
si richiamano per quel di pit che caratterizza entrambe e in cui si fa presentire in una
I’alterita e nella seconda I’ Alterita. «L'attestazione punta verso | estrema interiorita,
la testimonianza — sarebbe meglio dire le testimonianze - si dispiega nell esteriorita
della storia. Riguardo al carattere centripeto dell’attestazione, vorrei dire che 1'er-
meneutica del sé ne dona un presentimento facendo dell’attestazione la convinzione
intima dell’'uomo capace, la certezza e la fidatezza, la fiducia e 1a confidenza, che “io
posso”, che io posso parlare, agire, raccontarmi, ritenermi responsabile dei miei at-
ti. E nel prolungamento di questa intima convinzione che la confessione propria-

* Anche la saggezza tragica ha il potere di convertire lo sguardo e riorientare la praxis. Cf
SCA 288;it. 352.

* Oltre a HT si devono tener presenti un saggio del CI, L’arto e il segno secondo Jean Na-
bert, e un confronto tra I'ontologia senz’etica di Heidegger, il raccordo tra etica e testimonian-
zain J. Nabert e I'etica senz’ontologia in Lévinas instaurato in Emmanuel Lévinas, penseur du
témoignage, ora in Lectures 3.

86



mente religiosa pud appellarsi a cid che 1'apostolo chiama “la testimonianza interio-
re dello Spirito Santo”. Ma il movimento centripeto dell’attestazione esige la san-
zione, la verificazione, I'incoraggiamento delle testimonianze date fuori di noi, nel-
la storia eterna, in quegli atti con cui degli esseri rendono testimonianza, secondo
I’espressione di Jean Nabert, al divino: sacrificio, sublime, perdono, tutti segni di-
spersi della presenza dello spirito nella storia».™

Nota bibliografica

Volumi e saggi, con relative sigle, non costituiscono una bibliografia completa,
bensi solo i testi utilizzati nel saggio o attinenti all’ermeneutica biblica di P. Ricoeur.

A.

VI = Philosophie de la volonté. 1. Le volontaire et I'involontaire, Aubier Montai-
gne, Paris 1950, 1988; trad. it. di M. Bonato, Marietti, Genova 1990.

HV = Histoire et vérité, du Seuil, Paris 1955, 3¢ éd. augmentée 1964, 1987; trad. it.
in due volumi di C. Marco e A. Rosselli, Marco, Lungro 1991, 1994.

FC (HF, SM) = Philosophie de la volonté. 2. Finitude et culpabilité, t. 1: L'homme
faillible; t. 2: La symbolique du mal, Aubier Montaigne, Paris 1960, 1988; trad. it. di
M. Girardet, I1 Mulino, Bologna 1970.

I = De linterprétation. Essai sur Freud, du Seuil, Paris 1965: trad. it di E. Renzi, Il
Saggiatore, Milano 1967.

CI = Le conflit des interprétations. Essais d’herméneutique, du Seuil, Paris 1969:
trad. it. di R. Balzarotti, F. Botturi. G. Colombo, Jaca Book, Milano 1977.

MV = La métaphore vive, du Seuil, Paris 1975: trad. it. di G. Grampa, Jaca Book, Mi-
lano 1981.

IT = Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning, The Texas Chri-
stian University Press, Fort Worth 1976.

EB = Ermeneutica biblica, trad. it. di A. Valentini, Morcelliana, Brescia 1978.

TRI1 = Temps et récit. I, du Seuil, Paris 1983; trad. it. di G. Grampa. Jaca Book, Mi-
lano 1986.

TR2 = Temps et récit. Il. La configuration dans le récit de fiction, du Seuil, Paris
1984: trad. it. di G. Grampa, Jaca Book, Milano 1987.

TR3 = Temps et récit. I11. Le temps raconté, du Seuil, Paris 1985: trad. it. di G. Gram-
pa, Jaca Book, Milano 1988.

TA = Du texte a ’action. Essais d’herméneutique. 11, du Seuil, Paris 1986; trad. it. di
G. Grampa, Jaca Book, Milano 1989.

SCA = Soi-méme comme un autre, du Seuil, Paris 1990; trad. it. di D. lannotta, Jaca
Book. Milano 1993.

L1 = Lectures 1. Autour du politique, du Seuil, Paris 1991,

L2 = Lectures 2. La contrée des philosophes, du Seuil, Paris 1992,

L3 = Lectures 3. Aux frontiéres de la philosophie, du Seuil, Paris 1994.

FL = Filosofia e linguaggio, a c. di D. Jervolino, Guerini e Associati, Milano 1994.
PCI = Persona, comunita e istituzioni. Dialettica tra giustizia e amore, a ¢. di A. Da-
nese, Ed. Cultura della Pace, S. Domenico di Fiesole 1994.

» De |’Esprit, in «Revue Philosophique de Louvain» 92 (1994) 251-252.
87



B.

Philosophie et prophétisme I, in «Esprit» 20 (1952) 760-775; ora in L3.
Philosophie et prophétisme II, in «Esprit» 23 (1955) 1928-1939; ora in L3.

Le «péché original»: étude de signification, in «Bulletin trimestriel de la Faculté de
Théologie protestante de Paris» 23 (1960) 11-30; ora in CI.

Herméneutique des symboles et réflexion philosophique (1), in «Archivio di Filoso-
fia» 31 (1961) 51-73; ora in CI.

Herméneutique des symboles et réflexion philosophique (II), in «Archivio di Filoso-
fia» 32 (1962) 19-34; ora in CI.

Préface a Rudolf Bultmann, in R. BULTMANN, Jésus, mythologie et démythologisation,
du Seuil, Paris 1968; ora in CI.

La paternité: du fantasme au symbole, in «Archivio di Filosofia» 39 (1969) 221-246;
ora in CI.

Contribution d’une réflexion sur le langage ¢ une théologie de la Parole, in «Revue
de théologie et de philosophie» XVIII (1968), n. 5-5, 333-348.

Les incidences théologiques des recherches actuelles concernant le langage. Institut
d’études oecuméniques, Paris 1969,

Problémes actuelles de I'interprétation (d’apres Paul Ricoeur: texte établi a partir
d’un enregistrement intégral ), Centre protestant d’études et de documentation, Dos-
sier «Nouvelles Théologies», 148 (1970).

EH = Du conflit a la convergence des méthodes en exégeése biblique, in Exégeése et
Herméneutique, du Seuil, Paris 1971, pp. 35-53.

Sur 'exégeése de Genése 1,1-2,4a, ibid., pp. 67-84.85-96.

Esquisse de conclusion, ibid.. pp. 285-295.

HT = L’herméneutique du témoignage, in «Archivio di filosofia» 42 (1972) 35-61;
orain L3.

Manifestation et proclamation, in «Archivio di filosofia» 44 (1974) 57-76.

DD = Philosophische und theologische Hermeneutik, in Metapher. Zur Hermeneutik
religidgser Sprache, Chr. Kaiser, Miinchen 1974, pp. 24-45; trad. it. di G. Grampa,
Dire Dio. Per un'ermeneutica del linguaggio religioso, Queriniana, Brescia 1978,
pp. 41-72; Stellung und Funktion der Metapher, ibid., pp. 45-70; trad. it., ibid., pp.
73-107.

Biblical Hermeneutics, Semeia 4, ed. P. D. Crossan, Scholars Press, Missoula Mon-
tana 1975; cf EB.

La tdache de I'herméneutique, in F. BOvoN e G. ROUILLER (éd.), Exegesis. Problémes
de méthode et exercices de lecture, Delachaux et Niestlé, Neuchatel 1975, pp. 179-
200; ora in TA.

La fonction herméneutique de la distanciation. ibid., pp. 201-215; ora in TA.
Herméneutique philosophique et herméneutique biblique, ibid., pp. 216-228; ora in
TA.

La philosophie et la spécificité du langage religieux, in «Revue dhistoire et de phi-
losophie religieuses» 5 (1975) 13-26.

Farole et symbole, in «Revue des sciences religieuses» 1-2 (1975) 142-161; ora in FL.
L’herméneutique de la sécularisation. Foi, idéologie, utopie, in «Archivio di filoso-
fia» 46 (1976) 43-68.

HR = Herméneutique de 'idée de Révélation, in AANV., La Révélation, Publica-
tions des Facultés Universitaires Saint-Louis, Bruxelles 1977, pp. 15-54.

Nommer Dieu, in «Etudes théologiques et religieuses» 52 (1977) 489-508; ora in L3.

88



PoSy = Poétique et symbolique, in AA.VV., Initiation a la pratique de la théologie,
vol. I, du Cert, Paris 1982, pp. 37-61.

La Bible et I'immagination, in «Revue d’histoire et de philosophie religieuses» 4
(1982) 339-360.

RI = Le récit interprétatif. Exégese et Théologie dans les récits de la Passion, in
«Revue des sciences religieuses» 73/1 (1985) 17-38.

Temps bibligue, in «Archivio di filosofia» 1 (1985) 29-35.

Le sujet convoqué. A I'école des récits de vocation prophétique, in «Revue de I'In-
stitut catholique de Paris» 28 (1988) 83-99.

Entre philosophie et théologie: la Régle d’Or en question, in «Revue d’histoire et de
philosophie religieuses» 69 (1989) 3-9; ora in L3.

Miti della salvezza e ragione contemporanea, in G. FERRETTI (ed.), La ragione e i
simboli della salvezza oggi, Marietti, Genova 1990, pp. 15-31.32-37.192-195.
Fides quaerens intellectum, in «Archivio di filosofia» 1-3 (1990) 19-42; ora in L3.
L’enchevétrement de la voix et de 'écrit dans le discours bibligue, in «Archivio di fi-
losofia» 1-3 (1992) 233-247; ora in L.3.

D’un Testament a ['autre. in «Dialogo di filosofia» 9 (1992); ora in L3.

ELDR = Expérience et langage dans le discours religieux, in J.-F. COURTINE (a cura
di), Phénoménologie et Théologie, Criterion, Paris 1992, pp. 15-39; trad. it. di O. Ai-
me, in «Filosofia e teologia» 1 (1995) 80-96.

H = Herméneutique. Les finalités de |’exégése biblique, in D. BOURG - A. LION (éd.),
La Bible en Philosophie, du Cerf, Paris 1993, pp. 27-51.

Théonomie et/ou Autonomie, in «Archivio di filosofia» 1-3 (1994) 19-36.

&

G. GRAMPA, Ideologia e poetica. Marxismo e ermeneutica per il linguaggio religio-
so, Vita e Pensiero, Milano 1979.

Paul Ricoeur, in «Esprit» 7-8 (1988).

J. GREISCH-R. KEARNEY (edd.), Paul Ricoeur. Les métamorphoses de la raison hermé-
neutigque, du Cerf, Paris 1991.

A. DANESE (ed.), L'io dell’altro. Confronto con Paul Ricoeur, Marietti, Genova 1993.
D. JERVOLINO, Il cogito e l'ermeneutica. La questione del soggetto in Ricoeur, Ma-
rietti, Genova 1993.

S. MARZANO, Ricoeur e Jaspers, in «Annuario Filosofico» 9 (1993) 327-373.

O. MONGIN, Paul Ricoeur, du Seuil, Paris, 1994,

J. VAN DEN HENGEL, Paul Ricoeur’s Oneself as Another and Practical Theology, in
«Theological Studies» 55 (1994) 458-480.

89



