LA VISITA PASTORALE DEL PARROCO
ALLE FAMIGLIE

Filippo Natale Appendino

Impostazione metodologica

1. Svolta pasiorale di Pio XII

Punto di partenza per lo studio sulla visita pastorale alle famiglie, da parte dei
parroci e altri collaboratori, puo essere il vecchio CJC del 1917, che su questo punto
¢ stato riformato dal papa Pio XII. Infatti, con I'Istruzione al decreto Maxima Re-
demptionis nostrae Mysteria del 1955, il papa obbliga a spostare la benedizione pa-
squale del sabato santo — come fissato dal can. 462,6° — ad altri giorni per motivi li-
turgici e pastorali ed esorta con cio stesso i sacerdoti a una paterna visita pastorale ai
fedeli per rendersi conto del loro stato spirituale.' L'Istruzione della Congregazione
dei Riti dispone che gli Ordinari diano disposizioni in merito. La Curia di Torino non
ha dato disposizioni. La Rivista Diocesana® riporta — tradotta in italiano — sia il De-
creto generale della Congregazione dei Riti con cui si riformano 1I'«Ordo liturgico»
della Settimana Santa, sia |'Istruzione per la attuazione pratica del nuovo «Ordo»
della Settimana Santa. Pubblica quindi un articolo illustrativo a firma di Fr. Ferdi-
nando Antonelli, O.E.M.* Per quanto ci riguarda Antonelli ripete I'lstruzione: «La
benedizione delle case che in molti luoghi si usa fare nel sabato santo, dovra essere
spostata a tempo piu opportuno, ed offrira cosi ai parroci I’occasione per una visita
pastorale alle singole famiglie». Tralasciando I'accenno alla forma «paterna» della vi-
sita, Antonelli aggiunge di suo: «Anche le confessioni, che in molti luoghi si accu-
mulano, per consuetudine. nella mattina di Pasqua, dovranno essere pilt equamente
distribuite durante la settimana santa, e soprattutto nel giovedi e venerdi santo».

2. Visita come categoria biblica della salvezza®*
Visita di Dio. nel linguaggio biblico, — espressa anche con i verbi: incontrare,
provvedere, salutare, soccorrere, venire, guardare, indagare, cercare — significa sem-

! «Ubi mos hucusque viguit domos benedicendi ipso sabbati sancti die, locorum Ordinarii
congruas edant dispositiones, ut haec benedictio opportuniore tempore. ante vel post Paschatis
festum, a parochis, vel ab aliis sacerdotibus animarum curam gerentibus, ab ipsis delegatis. pe-
regatur, qui hanc nacti occasionem. fideles sibi commissos paterne invisent, ac de eorum statu
spirituali certiores se reddant». Cf AAS 47 (1955) n. 24, p. 847.

* «Rivista Diocesana Torinese» (1955) 215-219.219-224,

* Ibid., pp. 224-229.

* Cf H. W. BEYER, £EMOKENTOUOL, EMIGKOTE®, EXIGKONT. in G. KITTEL - G. FRIEDRICH,
Grande Lessico del Nuovo Testamento, 111, Paideia, Brescia 1967, coll. 731-756. Cf L. MaL-
DONADO, Visita di Dio, in Enciclopedia della Bibbia, V1, LDC, Leumann (Torino) 1971, col.
1188: G. BArRBAGLIO, Visita, in Schede bibliche pastorali, vol. 8, EDB, Bologna 1987, pp. 4178-
4185: R. DEVILLE, Visita, in X. LEON-DUFOUR (ed.). Dizionario di Teologia Biblica, Marietii,
Torino 1965, coll. 1221-1224.

290



pre un intervento speciale — dettato dall’amore — di Dio, che va oltre la sua ordinaria
provvidenza, per entrare nelle vicende degli uomini e trasformarle in storia della sal-
vezza.

Dio visita il suo popolo (Es 4,31; 13,19; Rt 1,6) e anche singole persone (Gn 21.1:
1 Sam 2,21; Sal 65,10; Sir 2,14). Le immagini usate sono quelle della vigna da colti-
vare (Sal 80,15: Is 5) o del gregge da custodire (Ez 34). A partire dall’esilio, la rive-
lazione illumina gli spiriti all’annunzio di una visita definitiva di Dio, un giorno di
Iahve. che si estenderi a tutti i popoli e giudichera tutte le nazioni (Sap 3,7 Sir 2,14).
Ogni giudeo & cosciente, ormai, di essere oggetto di un’attenzione personale di Dio
(Sal 106.4), anche quando Dio punisce (Ger 12,14-17; 16,19ss).

Il NT rivela che Dio visita il suo popolo con I'invio di Cristo (Lc 1,68: 7.16).
Questi obbliga a prendere posizione responsabilmente nei suoi confronti («guai a co-
loro che non sanno riconoscere il tempo di questa visita», Le 19,43: benedetti invece
gli eletti che 1"accolgono, Mt 25) e, al termine della sua predicazione, dichiara che la
sua visita continua nella Chiesa con I'invio dello Spirito Santo e la missione degli
apostoli. Ogni discepolo ¢ invitato a vegliare per attendere la visita del Signore che
viene ancora (/ Ts 4.17). aprirgli quando bussa (Ap 3.20) ed entrare con lui alle noz-
ze (Mt 25; Lc 13,25; Ap 21,2).

3. La casa come luogo della missione*

Nel NT la casa e espressamente nominata

a) per la visita di Dio (Lc 1,28s5.40ss) e I'opera personale di Gesu. Essa serve per
la guarigione dei malati (Mc 1,29; 2,1; 7,24), la manifestazione del messia (Gv 2). la
conversione di singoli peccatori (Lc 19: 7.36ss; Gv 12), I'ascolto e la contemplazio-
ne (Le 10,30);

b) nell’opera degli apostoli per I"annuncio del vangelo (Mc¢ 6.10) e della pace (Lc
10.5):

¢) per la catechesi di Pietro e di Paolo ai giudei e ai pagani; I'adunanza di chiesa
(ekklesia) e 1o spezzare del pane in Gerusalemme (A7 2,46), a Troade (Ar 20), Laodi-
cea (Col 4,15); inoltre a Malta, Roma, ecc.

1. Intuizioni e raccomandazioni nel secolo XIX

Nel sec. XIX nel clero d’Europa si afferma un tipo di pastore ispirato — nei semi-
nari — ad un alto ideale spirituale (scuola di S. Sulpizio), ma carente di formazione in-
tellettuale e tendente ad isolarsi dal mondo. Questa concezione, che accentua il sen-
so della propria dignita, ma corre il rischio di perdere il contatto con la societa nella
quale si deve esercitare I'apostolato, si scontra, gia nel secolo scorso, con tendenze
nuove che sono destinate ad imprimere una svolta che sara decisiva negli anni se-
guenti, per tutta la Chiesa.®

$ Cf G. BARBAGLIO, Casa, in Schede Bibliche Pastorali. vol. 2, EDB, Bologna 1983, pp.
461-468; J. M. FENASSE - M. F. Lacan, Casa, in Dizienario di Teologia Biblica. cit., coll. 132-
136: J. LECUYER, L’assemblée liturgique. Fondements bibligues et patristigues, in «Concilium»
(ed. fr.) (1966/2) 9-22.

¢ Cf R. AUBERT, Ordini religiosi e clero secolare, in H. JEDIN, Storia della Chiesa, VIII/2, Ja-
ca Book. Milano 1975, pp. 353-354.

291



1.1. In Inghilterra (H. Newman)

Qualche traccia di visita si profila gia nel sec. XVII-XVIII in Francia. dove si as-
siste alla crescita di una elevatissima pratica religiosa, dovuta allo zelo costante di ve-
scovi «tridentini» e di parroci che, per esempio, non vedendo arrivare i ragazzi al ca-
techismo per la prima comunione (che allora si faceva abbastanza tardi), vanno essi
stessi nelle lontane fattorie e casali per prepararli.” A Torino, il b. Sebastiano Valfré
predicava ovunque. Ogni giorno faceva un’ora di catechismo. Andava egli stesso a
cercare gli ascoltatori. Predicava a corte, negli ospedali. in oratorio; faceva il cate-
chismo per le strade e andava nei cascinali. In citta fini per stabilirsi, in maniera per-
manente, nella piazza dei vini dove incontrava una categoria di uomini che non si
vedono mai in chiesa.* Ma I'intuizione dei tempi nuovi si deve a H. Newman. Quan-
do era pastore anglicano, in una lettera alla madre, il 28 luglio 1824, Newman scri-
veva: «Da circa 10 giorni io ho cominciato la visita di tutta la mia parrocchia. Anda-
vo di casa in casa, domandavo il nome, la professione, dove essi vanno in chiesa,
ecc. lo ho finora visitato un terzo della popolazione. In genere, essi sono molto gen-
tili; spesso esprimono il loro grazie per questo fatto che un prete li visiti e sperano di
vedermi ancora... Sono angosciato davanti alle altre due parti della parrocchia; ma nu-
tro fiducia di portarla a termine. Sara una grande fatica; ma io conoscerd tutti i figli
della mia parrocchia e sard da essi considerato».” Cento anni dopo, quella originale
intuizione di H. Newman diventera un mezzo ordinario di tutta la Chiesa.

Pil tardi, nei villaggi rurali e nei quartieri popolari delle grandi citta che diventa-
no operaie, non poche volte parroci cattolici e altri preti che praticano un «ascetismo
dell’azione» diventano, oltre i servizi prestati di ministero sacramentale, anche dei
consiglieri per le rivendicazioni sociali (Inghilterra, Irlanda).

1.2. In ltalia

Antonio Rosmini, nel suo libro Delle cinque piaghe della Chiesa (1832), spinge
la Chiesa a una generale guarigione mediante cure radicali, come il crollo del muro
di divisione tra i ministri dell’altare e il popolo, e la riforma liturgica intesa in senso
catechistico-storico. Particolarmente in Piemonte, ricco di fermenti e sotto influsso
francese, fioriscono iniziative del tutto nuove: P. B. Lanteri col metodo dell”aposto-
lato personale fonda i circoli delle «Amicizie Cristiane» e la buona stampa; il Cotto-
lengo, il Cafasso. don Bosco. il Murialdo, 1a beata A. Michelotti e altre congregazio-
ni si dedicano con successo rispettivamente ai malati, ai carcerati, ai giovani, agli
operai, ai malati a domicilio. In tutte le diocesi del Piemonte, nella seconda meta del
secolo, fervono iniziative sociali, educative e caritative che entrano nel vivo della
storia quotidiana del popolo."

Nel suo primo sinodo (1873), I'arcivescovo di Torino, mons. Lorenzo Gastaldi,
chiede di avere la massima stima dei sacramentali e ne raccomanda pius usus fre-

" Cf B. PEYROUS, Les visites pastorales des Archevéques de Bordeaux (1688-1789), Tom. 1,
Bordeaux 1972, p. 174,

* Cf C. Fava, Vita e tempi del Beato Sebastiano Valfré, Alzani, Pinerolo-Torino 1984, pp.
107-110.

' «Der Seelsorger», 4-3, 1945, Presso TH. BLIEWEIS, Der Hausbesuch des Priesters.
Notwendigkeit, Formen und Praxis, Herder. Wien 1965, pp. 45-46.

" Cf F. N. APPENDINO (a cura), Chiesa e societa nella Il meta del sec. XIX in Piemonte,
Marietti, Torino 1982, p. IV.

292



quenter, per es. circa I'acqua benedetta. da portare a casa da ogni cristiano «uf se
ipsum et cubicula et res suas frequenter ea sanctificet». Ordina quindi espressamen-
te: «Parochi singulas Parochianorum domos, adveniente solemnitate Paschali, visi-
tent et iuxta formulam Ritualis Romani benedicant»."

1.3. In Francia

F. Ozanam fonda a Parigi, nel 1833, le Conferenze di S. Vincenzo de’ Paoli, le
quali, per rispondere in concreto alle accuse degli increduli, mandano i laici a visita-
re personalmente i poveri nelle loro abitazioni, per sollevarne i bisogni materiali e spi-
rituali. Fra i parroci francesi si distingue il curato d’Ars, Giovanni Vianney (t 1859)
che visita i suoi parrocchiani nell’ora di pranzo per guadagnarli alla religione."

Fra i vescovi, mons. Dupanloup (t+ 1878) ad Orléans, in una diocesi peraltro ru-
rale, esorta i preti a non accontentarsi di aspettare i fedeli in chiesa. ma di far loro vi-
sita a domicilio per risvegliare gli indifferenti (e inventa il metodo dell’inchiesta)."

In Germania col metodo dei Vereine gia nel 1848 ed anche altrove nascono i
preti «direttori di opere» (accanto ai parroci) che fanno apostolato alle varie catego-
rie sociali.

1.4. Statuti conciliari

Nel sec. XIX vi sono alcuni concili particolari che raccomandano con grande de-
cisione la visita alle case. Cosi Québec (1854) ripetendo quasi alla lettera il concilio
di Reims (1849) e Cincinnati (1858) dichiarano: «Parochus non officio suo satisfacere
arbitretur, si domi inclusus expectet, ut ad ipsum veniant parochiani. Semper equidem
valuit, sed hisce praesertim temporibus valet hoc praeceptum Domini: “lie ad oves,
quae perierunt domus Israel”».

Con maggior precisione ne stabilisce la necessita generale il concilio di Albi in
Francia (1850): «... ferme necesse est, ut omnes per singulas domus identidem invi-
sat».™ Questo stile premuroso, ma acritico, si prolunga per inerzia fino a meta del sec.
XX. Ne fa fede — fra altri — la lettera pastorale del vescovo di Susa, mons. Marozio,
che nel 1904 pone nel questionario di visita ai parroci anche la domanda se fanno la
benedizione e la visita alle case.” Ne & conferma il CJC del 1917, che si premura di
ripetere le prescrizioni tridentine: conoscere le pecore, correggere gli erranti. soc-
correre i poveri, avvisare i fedeli a visitare le loro chiese parrocchiali (can. 467). Il

" Constitutiones editae ab illustrissimo et Rev.mo D.D. Laurentio Gastaldi archiepiscopo
Taurinensi in sua prima Synodo dioecesana, Marietti, Augustae Taurinorum 1873, Tit. XVIII
De Sacramentalibus, pp. 104-106.

12 Cf L. GASTALDL, Cenni storici sulla vita del sacerdote Giovanni Maria Vianney parroco
di Ars, Tip. e Libreria Salesiana, Torino *1879, p. 34; H. GHEON, Il santo curato d’Ars, Gatti,
Brescia 1929, p. 59; F. TRocHu, /I curato d'Ars, Marietti, Torino 1959, p. 160.

1 Cf R. AUBERT, Ordini religiosi e clero secolare, in H. JEDIN, o.c., p. 355.

1 Citati da H. SWoBODA, La cura d'anime nelle grandi citta, Pustet, Roma 1912, p. 236,
Swoboda cita anche i sinodi di Venezia (1859), Ravenna, Bourges, Utrecht. Cf TH. BLIEWEIS,
o.c.,p. 48.

5 Mons. CARLO MAROZIO, Questionario ai mm.RR. Parrochi della diocesi di Susa per la
Prima Visita Pastorale, Tip. Parrocchiale, Torino 1904, cap. 8,1, p. 9.

293



commento a tali sapienti canoni ¢ fatto dai manuali di diritto canonico sulla linea del
dovere e per una societa statica.

Si puo dire che, generalmente, gli sforzi intrapresi da persone singole o da con-
cili particolari danno, anche in questo campo, nel sec. XIX, frutti limitati per la
tendenza al ghetto e il carattere difensivo dei metodi tradizionali usati dalla mag-
gioranza del clero. Gli storici sottolineano il ritardo della pastorale a inventare nuo-
vi metodi adatti ai cambiamenti avvenuti a fine secolo.' Infatti, la nascita di grandi
citta, con I'urbanizzazione e lo sviluppo industriale, produce forti cambiamenti
sociali che causano un progressivo distanziamento delle masse dalla vita ecclesia-
le. Gli stessi manuali di teologia pastorale non favorivano un rinnovamento. Nel
sec. XIX, essi concepiscono tale disciplina come I'insegnamento dei doveri del pa-
store d’anime a favore del popolo che rimane oggetto passivo delle sue cure. E-
mergono autori che sospingono lo studio pastorale su basi bibliche (Sailer, T 1832):
sulla Chiesa concepita come comunione dinamica della storia (Moehler, T 1838); qui
e ora con la mediazione umana (Graf, T 1841); sulla storia della salvezza (Hirscher.
t 1865): sulla intelligenza liturgica (Guéranger, t 1875) e lottano contro il dottrina-
rismo teologico (Newman, T 1890). Ma costoro non avranno influsso che mezzo se-
colo dopo.”

Abbondano, invece, i manuali di teologia morale, diritto canonico, ascetica, pra-
tica del confessionale ed anche di pastorale: ma questi si restringono alla ripetizione
di quelli. Quando menzionano la visita alle case, la collegano o alla benedizione o al
capitolo della visita ai malati. Appena verso il 1890, si pud trovare il termine Haus-
besuch nell’indice dei manuali di teologia pastorale; dove — per altro — & importante
notare che tale visita viene descritta come «visita amichevole ed una delle tante pos-
sibilita che si hanno di conoscere la comunita». A. Desurmont (2 voll., Paris 1899) ri-
tiene che I'elemento dinamico dell’intera teologia pastorale sta nell’amore verso Dio
e verso gli uomini."

2. Spirito nuovo nel sec. XX
2.1. Studio della citta in Austria

H. SwoBoDA, nella prima decade del secolo, fu il primo a scrivere sulla pastorale
nelle grandi citta, dopo averne visitate una trentina in tutta Europa." Al riguardo egli
propone la costruzione di nuove chiese e la divisione delle grandi parrocchie in pic-
coli distretti, allo scopo di assicurare il contatto tra il parroco e il singolo parroc-
chiano. Questo contatto & per Swoboda al culmine di tutte le esigenze: &€ come I"ani-

' Cf in generale R. AUBERT. Ordini religiosi e clero secolare. in H. JEDIN, o.c., p. 357.

" Ct F, X, ArRNoLD, Il mistero della fede. Ed. Paoline, Alba 1953, pp. 50 e 69. Per I'aggior-
namento sull’intera questione della teologia pastorale, cf M. MIDALL, Aituali correnti e proget-
ti di teologia pastorale fondamentale, in «Salesianum» n. 4 (1978) 845-900; B. SEVESO, Teo-
logia Pastorale, in Enciclopedia di Pastorale, 1: Fondamenti, Piemme, Casale Monferrato 1992,
pp. 401-432,

" V. SCHURR. Teologia Pastorale, in Bilancio della Teologia del XX secolo. vol. 3. Citta
Nuova Ed., Roma 1972, p. 407.

" Fu anche a Torino e visito il Cottolengo e don Bosco con tanti elogi. Citta visitate: Pari-
gi, Londra, Birmingham, Berlino, Vienna, Roma, Venezia, Milano, Torino, Monaco, Buda-
pest, Anversa e Bruxelles. Liegi. Colonia, Essen, Dortmund, Norimberga, Marsiglia, Le Havre,
Bordeaux, Livorno, Porto, Trieste, Amburgo, Amsterdam, Liverpool, Glasgow,

294



ma della cura di anime. Il suo posto nella pastorale & speciale e importantissimo.*

A Torino il libro di Swoboda fu recensito su «Difesa e Azione», periodico del-
’associazione del clero torinese, che mise anche a disposizione trenta volumi per la
consultazione.”

2.2. Visita domiciliare in Irlanda

Nel 1921, il laico Frank DuFF, uscito dall’esperienza delle Conferenze di S. Vin-
cenzo, decide di usare lo stesso metodo: la visita a domicilio, ma non per portare un
soccorso materiale ai poveri; bensi un soccorso spirituale, una parola di orientamen-
to religioso ai ricchi.® Questo fara la Legio Mariae da lui fondata e presto diffusa in
tutto il mondo come ministero itinerante dei laici.

2.3. Dirertive dettagliate di Sinodi redeschi

Ne segna I'inizio e ne indica il metodo il sinodo diocesano di Fulda (1924). Di-
stinguendo fra campagna e citta (per la quale manifesta preoccupazione, perché qui
— afferma — non bastano i mezzi abituali) Fulda fissa una visita annuale a ogni singola
famiglia. Sono descritte minutamente le classi di eta, le persone, le professioni do-
mestiche, sociali, scolastiche e le relative circostanze di ordine morale, liturgico, ca-
techistico, sanitario e culturale (nomina persino le letture). Queste situazioni devono
essere conosciute e vagliate dal parroco per togliere abusi e dare aiuto spirituale in
ogni caso (anche ai malati non in pericolo di morte). Tutte le notizie vanno annotate
in una «cartoteca». Nella linea di Fulda si muovono in seguito parecchi sinodi tede-
schi, che raccomandano caldamente la visita alle case. Si tratta tanto di visite occa-
sionali. come di visite regolari e di visite pianificate. Come occasioni per la visita al-
le case sono indicati: 1'ingresso di un nuovo parroco, la prima comunione dei fan-
ciulli, speciali mancanze o connotati dei parrocchiani, rovesci di fortuna in famiglia
(Spira 1939); la raccolta dei biglietti della confessione pasquale (un antico costume
per altro non pill in vigore nella maggior parte delle diocesi); la malattia di membri
della comunita (Bamberga 1926); casi di morte; chiamate per benedizioni: special-
mente importante ¢ la visita ai nuovi arrivati, ai convertiti, ai riconciliati (Paderborn
1948); a quelli che vivono in matrimonio misto (Osnabriick 1950); per un giubileo:
per I'inizio delle scuole; un caso infelice di matrimonio (Colonia 1954); un’immi-
nente missione popolare; ai posti di lavoro... Visite secondo un piano prestabilito de-
siderano espressamente Bamberga (1926), Spira (1939). Hildesheim (1937 e 1948),
Paderborn (1948), Salisburgo (1948), Osnabriick (1950), Colonia (1954), Wiirzburg
(1954), Treviri (1959). Singole diocesi stabiliscono che i parrocchiani siano visitati
regolarmente: una volta I’anno (Paderborn, Osnabriick, Gurk, Salisburgo): 1-2-3 vol-
te I'anno, relativamente alla grandezza delle parrocchie (Spira, Hildesheim, Treviri).

Altre diocesi vedono espressamente la visita alle case come un compito di tutti i
preti e gli ecclesiastici della parrocchia, e ne chiedono una divisione in singole parti
da affidare alla regolare visita di ognuno (che poi riferira a tutti gli altri).®

* H. SwoBoDa, Grossstadtseelsorge. Einige pastoraltheol. Studien. Regensburg 1909 (trad.
it.: La cura d’anime nelle grandi citta, Pustet, Roma 1912). Cf TH. BLIEWEIS, o.c., pp. 46-48.
# Cf «Difesa e Azione» n. 2 (1912) 25-27 e n. 3 (1912) 38-40.

2 «L'Osservatore Romano», 9 novembre 1980, p. 3.
2 Cf TH. BLIEWEIS, o.c.. pp. 28-44.



2.4, Pastorale missionaria in Francia

La Germania, per prima, fu scoperta «terra di missione» da J. PIEPER nel 1936.*
Ma ¢ in Francia, in un ambiente prevalentemente tradizionalista, che la svolta pasto-
rale si sviluppa su tre linee:

a) Gabriel LE BrAS applica il metodo storico-sociologico ai suoi studi di storia
della pratica religiosa (1942), di sociologia religiosa (1951-1955) e storia del diritto
e delle istituzioni (1955ss) e il can. F. BAULARD compie inchieste sulla pratica reli-
giosa della campagna (1947), proponendo linee di logica missionaria per la Francia
rurale (1945-1947).

b) L abbé Gobin, influenzato da autori precedenti (Lalhande), dal metodo della
JOC di Cardjin, da studi universitari e da sue lunghe esperienze personali, lancia un
libro esplosivo: France, pays de mission (1943), in cui descrive a fondo 1’ateismo
delle masse operaie e propone la missione interna per incarnare la Chiesa nell am-
biente operaio. Di qui nasce la Mission de France e la Mission de Paris, appoggiate
dal card. Suhard. In questa linea si pongono mons. Ancel a Lione, ¢ p. Loew a Mar-
siglia.*

c) L'abbé MicHONNEAU, nel 1944, pubblica Paroisse, communauté missionnai-
re,* a conclusione di cinque anni di esperienze in ambiente popolare. Egli condivide
con don Godin il concetto di ambiente, il metodo di analisi e le conclusioni missio-
narie, ma non mira esclusivamente alla classe operaia, perché, dovunque «il guardo
gira», vede dei non cristiani. (Dice: i praticanti ¢i impediscono di vedere gli assenti).
Dichiara il ministero parrocchiale il primo, essenziale ed insostituibile, ma propugna
una parrocchia missionaria, che vive in comunita fraterna e lavora insieme ai laici in
un paese di missione.

Riguardo alla visita alle case, ritiene che non esiste ministero che si imponga con
pit evidenza di quello (se il 95% non viene a me, io dedico il 95% del mio tempo per
andare da loro. Gia parecchi curati di campagna e di citta fanno cosi). Cio richiede
molto tempo, ma & tempo ben speso all’annuncio diretto del vangelo (discorrere di
tutto e di niente non serve; la gente attende dal prete che parli di religione). Quanto
al modo di visitare le case, 1’autore ritiene semplicistico e impraticabile nelle grandi
citta, il metodo di andare di casa in casa, di porta in porta (troppo tempo per poco frut-
to). E preferibile servirsi dei laici militanti e farsi annunciare da loro che preparano
il terreno, convocano a domicilio pit famiglie e informano preventivamente sulla si-
tuazione. Le modalita di tali riunioni — che riprendono la pratica usata dagli aposto-
li — sono infinite: riunioni di vicini, di amici, di parenti, o riunioni specifiche di fidan-
zati, di giovani, di ragazze, di uomini, di genitori. Importante & |’orario serale in tut-
ti i casi (proponibile anche il pomeriggio domenicale). Altre visite sono occasionali
(per nascite, battesimi, funerali, festa della mamma...). Conclude Michonneau: «L ac-
coglienza (a parte 1/3 di assenti) & generalmente cortese fra i borghesi, cordiale in am-
biente popolare. Le anime non devono perdersi a causa della nostra timidezza».

* V. SCHURR, Cura d’anime in un mondo nuove, Ed. Paoline, Alba 1960, p. 25.

* Per la descrizione di Parigi, prima e dopo la rivoluzione con parrocchie colossali e di-
stacco del clero dal popolo, cf H. Swosopa, o.c., pp. 36-73.

* Parrocchia comunita missionaria, Ed. Paoline, Alba 1948.

296



L’influsso delle analisi. delle discussioni e delle proposte di Godin e Michonneau
in tutta la Chiesa furono immense.”

Per il Belgio, gia nel 1908 il clero belga tendeva ad abbandonare sempre pit nel-
la pratica il vecchio principio pastorale del prete in sacrestia, conformemente al pro-
gramma del vescovo di Liegi mons. Rutten.*

2.5. «Peregrinatio Mariae» in Italia

Nello spirito del messaggio di Fatima, negli anni burrascosi del dopoguerra (1947-
1949), fu istituita in Italia una visita capillare della statua della Madonna — chiama-
ta Madonna Pellegrina —. La visita, effettuata nelle parrocchie di molte citta e cam-
pagne, doveva servire ad avvicinare a Dio i «lontani», a ricucire i contatti fra clero e
operai e ariconciliare le opposte fazioni.” L’esito della peregrinazione che fu in que-
gli anni spettacolare (basti pensare alle focose allocuzioni di p. Lombardi SJ), diede
una salutare scossa, simile a una missione popolare straordinaria. L’esperimento non
fu piu ripetuto su cosi larga scala, ma successivamente, una statua della Madonna di
Fatima veniva portata qua e la nelle case, anche a Roma e all’estero. A partire dagli
anni "50 si deve segnalare anche I’opera di don Giovanni Rossi. per la promozione dei
laici, anche per le missioni popolari nei rioni e nelle case. Le missioni popolari avran-
no nuovo sviluppo negli anni '80 con visite capillari prima e dopo le predicazioni, ad
opera dei pp. Passionisti, Cappuccini, Francescani, Gesuiti, ecc.

2.6. Pratica costante in Inghilterra, Irlanda, Scozia, Olanda e Canada

A Parigi il clero aspetta che la gente vada a lui, come aspetta il padre del figlio
prodigo. A Londra invece il prete va in cerca dei singoli parrocchiani, i quali anzi ci
tengono che egli non trascuri nessuno. In nessun luogo Swoboda ha trovato il clero
cosi convinto di quanto sia possibile, necessario e indispensabile questo contatto col
popolo, come il clero di Londra e dell’Inghilterra in generale. I continui progressi del
cattolicesimo in Inghilterra sono da attribuirsi di certo in buona parte a questo siste-
matico contatto col gregge. Maestro della parola e della penna in questo senso fu il
card. Newman. Inoltre questa continua visitatio canonica da parte del clero parroc-
chiale serve pure per invogliare a fare oblazioni necessarie per il culto. Il mezzo prin-
cipale per cui I’azione pastorale cattolica, in Inghilterra, si distingue da quella degli
altri paesi e degli altri grandi centri, ¢ la regolare visita a domicilio. visita doppia-
mente rimarchevole perché viene praticata su vasta scala; nonostante difficolta di or-
dine esterno e di ordine psicologico. Tale visita & prescritta da un concilio provincia-
le di Westminster (1852), in cui si da incarico al parroco di compilare esattamente lo
status animarum ¢ di controllare i registri, totam percurrens suae pastoralis solleci-

¥ Cf Visites des familles. Moyen efficace d’apostolat direct, in Etudes Missionnaires, IV,
Catholic Central Bureau, Paris 1949, pp. 1-10. Quanto a don Godin, egli approfondisce gli
aspetti psicologici del dialogo pastorale e della direzione spirituale nel vol. La relation humai-
ne dans le dialogue pastoral (trad. it.: La relazione umana nel dialogo pastorale, Borla, Tori-
no 1964).

*® Cf H. SWOBODA, o.c.., p. 152.

* Cf «Il Popolo Nuovo» [quotidiano cattolico di Torino], 31 ottobre 1950, p. 4, ove si rife-
risce della grandiosa conclusione della «Peregrinatio» al duomo di Torino, presente il card.
Maurilio Fossati e 300.000 persone.

297



tudinis regionem.™ 1l concilio provinciale di Dublino, in Irlanda, estende anche I'e-
satto censimento delle anime agli istituti, alle carceri. alle caserme e vuole sia invia-
ta copia all’arcivescovo.” Lo stesso ripete il concilio provinciale di Armagh del
1854.* E anche alcuni concili dell’ America settentrionale, plasmati sul tipo inglese.
prescrivono espressamente questa visita.* A Londra, oltre a queste norme direttive
esistono vari prontuari con schemi, rubriche per un indice alfabetico delle strade e
delle persone, che facilitano al parroco il compimento della visita. Del resto anche
nelle conferenze pastorali e nella letteratura, quest'uso ¢ perfettamente noto e uni-
versalmente accettato. La rubrica piti istruttiva & quella intitolata Monthly visitation.
Certo, neanche a Londra un parroco arriva a visitare ogni mese tutte le famiglie. Swo-
boda crede che vi sia la consuetudine di far circa tre visite a domicilio ogni anno, del-
le quali una ha luogo all’avvicinarsi della Pasqua, per rammentare il precetto pa-
squale. Traspare sul volto della gente la gioia di ricevere la visita e si nota un certo ri-
sentimento se la visita non ha luogo.

In una parrocchia che abbia un numero enorme di abitanti, il sistema delle visite
a domicilio non si pud naturalmente applicare. Bisogna, prima, procedere alla divi-
sione del territorio in piccole unita.

A Glasgow il contactus personalis si ottiene «per visitationem numqguam inter-
missam de domo in domum». Il metodo ¢ descritto al vivo da un missionario gesuita.*
E sempre un grave peso per il sacerdote ma in fin dei conti ¢ il pastore che «chiama
per nome» le sue pecorelle. Il prete ¢ generalmente accolto con gran festa; si trova
dappertutto come a casa sua.™

Il card. J. HEENAM di Westminster nel suo libro sul prete secolare (1954) dedica
ben 14 pagine al riguardo e propone le visite sistematiche.* La visita alle case ha
una lunga tradizione in Olanda, dove ¢ praticata da secoli come mezzo per aiutare i
cristiani nelle necessita spirituali della loro vita quotidiana. In questo clima. i concetti
biblici essenziali possono venire trasmessi in modo esistenziale incarnandoli in con-
crete situazioni. Questa prassi, che non ha mai subito scosse, nemmeno nei tempi re-
centi, rimonta indietro ai mendicanti del Medioevo; ma sembra che sia stata presa di-
rettamente dai pastori calvinisti, molto solleciti per la purezza della dottrina dei loro
aggregati.’

In Canada vige il principio: «At home visiting priest means a church going pa-
rish». Qui, il teologo Guy DE BRETAGNE, prof. all’universita di Ottawa, nel suo corso
di teologia pastorale (Bruges 1964), parla a lungo del ministero del contatto aposto-
lico mediante le visite da fare personalmente in campagna e per mezzo di laici nei
quartieri cittadini. Mons. Ford (in Cina) procedeva mediamente, tramite le religiose
missionarie. La Legione di Maria procede secondo tale formula. Bisogna fare delle

* Collect. Lacens, 111, 941.

U Ibid., 805.

2 Ibid., 852.

* Concilio di Québec, 1851, Lc., p. 616; Concilio di Québec. 1852, ibid., p. 653, dove la vi-
sita & detta un’usanza salutare, che deve essere compiuta certis temporibus: Concilio di Cin-
cinnati, 1858, Le., 11 1210. Cf in H. SWOBODA, o.c.. p. 78.

 A. BAUMGARTNER. Reisebilder aus Schortland., *1906.

* H. SwoBoDa, o.c., p. 179.

* Cf TH. BLIEWEIS, o.c., pp. 55-56.

* 1. VAN DEN BERG, Hausbesuch in Amsterdam, in «Der Seelsorger» 35 (1965) 248ss.

298



visile non a caso, di porta in porta, ma secondo le occasioni provvidenziali (decesso,
battesimo, matrimonio, malattia, iscrizione dei bambini al catechismo, ecc.). Si deve
pure approfittare delle uscite dalla messa, dal cinema, delle riunioni, delle feste locali.™

2.7. Letteratura pastorale

Gia all’inizio e poi nel prosieguo del secolo XX alcuni manuali di pastorale con-
sigliano le visite a domicilio per istruire e ammonire. Cosi C. KRIEG, Freiburg in Bri-
sgovia, gia nel 1906,* e F. DE SANTA, Napoli *1918; J. BLouET, Parigi *1932; V.
LITHARD, Parigi 1951.* Soprattutto molti scrittori di lingua tedesca insistono su que-
sto nuovo dovere del parroco, per stabilire un contatto con la gente che vive colloca-
ta nella societa industriale. J. WEINGARTEN (Vienna 1951) ritiene cosa ovvia, appena
fatto 1’ingresso parrocchiale, visitare tutta la parrocchia. Le obiezioni in contrario
(«non & possibile, non ¢ necessario») non sono plausibili. Su questa linea si colloca-
no O. NOPPEL (Die neue Pfarrei. 1939). S. BERGHOFF (Zeitgemdisse Seelsorge, 1939.
Dice: non chiudersi in una roccaforte che causa un’autosuggestione sul reale stato
delle anime); K. METZGER (Seelsorge auf der Strasse und in den Héiusern, 1945. Di-
ce: non riposare, finché non si possano chiamare tutti per nome); R. Wick (Franziskus
in der Grossstadt, 1953. Dice: i metodi tradizionali usati fin qui non servono pii; ci
vuole la Hausmission); P. RuscH, vescovo di Innsbruck, in un suo libro del 1959 chie-
de visite sistematiche e ripetute.”

In Italia il parroco G. G. fin dal suo primo anno di vita pastorale considera la be-
nedizione delle case come una missione propriamente detta.” Mons. Giuseppe Stoc-
CHIERO scrive un fortunato manuale di Pratica pastorale, che giunge alla 12* edizio-
ne. Parla della visita domiciliare nel cap. Conoscenza della parrocchia.* Afferma
che il buon pastore esce dall’ovile per cercare le pecorelle smarrite, per conoscere
quelle che sono fuori ed affezionarsi ad esse. Egli si fa tutto a tutti per guadagnare tut-
ti a Cristo. Predicare e amministrare i sacramenti va bene; ma come si salvano colo-
ro che non vengono in chiesa? Il nostro modello & Gesu che non si accontento di pre-
dicare nelle sinagoghe e nel tempio, ma fu il buon pastore ovunque, al letto degli in-
fermi e davanti ai farisei, nelle case private e nelle piazze. Cosi gli apostoli e cosi i
missionari. Il parroco non ¢ il pastore solamente del piccolo gregge dei devoti, ma an-
che dei parrocchiani assenti, erranti ed avversari. Sostiene che questo ¢ il programma
di vita parrocchiale, magistralmente tracciato dai pontefici Benedetto XV nel di-
scorso sul Ven. parroco Fournet (10 luglio 1921)* e Pio XI nel Breve del 23 aprile

*® Cf G. pE BRETAGNE, Corso di Teologia Pastorale. vol. 11, Queriniana, Brescia 1967, pp.
195-196.

* C. KRIEG, Scienza pastorale. Teologia pastorale in tre libri. 1: Cura d'anime speciale,
Marietti, Torino-Roma 1929, p. 566.

¥ Cf V. SCHURR, Bilancio della Teologia del XX secolo, vol. 3, Citta Nuova Ed.. Roma
1972, p. 407.

* Cf TH. BLIEWEIS, o.c., pp. 48-57.

2 G. G., Ricordi di un sacerdote, Istituto Padano di Arti Grafiche, Rovigo 1948, pp. 109-
125. L'autore si preparava remotamente alle visite con preghiere particolari e prossimamente
con la visita al §8. Sacramento.

G, STOCCHIERO, Pratica pastorale, a norma del codice di diritto canonico, S.A.T., Vi-
cenza #1959, pp. 257-259.

# Cf Actes de Benoit XV. Encycliques, Motu Proprio, Brefs, Allocutions, Actes des Dica-

299



1930, con cui proclamava il curato d” Ars patrono di tutti i parroci e sacerdoti aventi
cura d’anime.*

Nella traduzione italiana del volume di J. BLOUET* si afferma che la parrocchia
non ¢ pit labii unius. Tutto questo & cambiato. Il parroco che visita e ascolta i suoi
parrocchiani € come un medico che visita e ascolta i suoi ammalati. Ci sono visite ge-
nerali che il parroco compie a casa dei suoi parrocchiani all’inizio del suo ministero
dopo averli salutati dal pulpito. E ¢i sono visite occasionali, come le missioni popo-
lari, oltre la benedizione annuale delle case. E ci sono visite particolari in occasione
di lutti, malattie, partenze di coscritti. Trovare i parrocchiani a casa & come rimette-
re nel suo contesto una parola isolata.

Grande influsso in Italia ha avuto la traduzione del volume di pastorale di Viktor
SCHURR (professore alla Accademia Alfonsiana) giunto alla 3* edizione. L"autore ten-
de a dimostrare che in un mondo cambiato ci vuole una pastorale missionaria d’am-
biente e del laicato.” Pil recentemente il Dizionario di Pastorale di K. RAHNER e al-
tri, anni "60-70, riporta, fra 1’altro, un vigoroso articolo dell’olandese A. G. HEN-
DRIKS sulle visite a domicilio.® Anche p. Raimondo Spiazz1 propone una rete di visite
pastorali e vicariali ben fatte.®

M. PELIEGER (1960). dell’universita di Vienna, riferisce che in una parrocchia di
Vienna solo un quinto su 20.000 ragazzi e adulti viene a Messa. Se essi non vengo-
no, il parroco andra da loro. Non basta fare queste visite attraverso gli abitanti. Egli
¢ il pastore. Quelli che non vengono alla predica sono in pericolo piu grave. L aiuto
pud venire solamente da un incontro personale, in casa, a quattr’occhi. Ogni diagno-
si ¢ per un medico un caso unico. Cosi ¢ per i medici spirituali.®

B. DREHER (1965) afferma che ci sono molti motivi per la visita spirituale alle
case. Il decisivo € questo: che la comunita cristiana vuole fare visita a quelli che per
la loro parte non frequentano la comunita che celebra I’ Eucaristia. Tante persone so-
no divise dalla Chiesa. Un nuovo radicamento nella Chiesa puo avere successo, se
questa si rivela una comunita che manifesta intimitd, fraternita e tenerezza. La visita
€ un atto, una celebrazione della comunita dialogicamente fraterna. La visita deve
essere vista come un compito di una ordinata, responsabile e stabile cura pastorale,
come un atto vitale e durevole di una comunita che si realizza. Importa coscienza e fe-
de carismaticamente missionaria. E annodare relazione con quelli che sono lontani fi-
no all’orlo della scomunica. Comporta di abbandonare il terreno usuale per arri-

steres. Texte latin avec traduction frangaise, Tom. 111, Bayard, Paris 1926, p. 203: Allocution
«Non ci recano».

* Il Breve cit. non si trova in AAS (1930). In altre precedenti occasioni Pio XI aveva par-
lato di Fournet e s. Giovanni B. Vianney. Cf Discorsi di Pio XI a cura di Domenico Bertetto,
vol. I, SEI Torino 1959: nei discorsi tenuti il 1° nov. 1924 (ibid., pp. 265-270); 28 dic. 1924 (pp.
298-302); 31 maggio 1925 (pp. 405-407); 3 giugno 1925 (pp. 410-411). Parla del curato d’ Ars
in modo generico, della santita e apostolato.

* 1. BLOUET, Teologia pastorale. Per salvare le anime, Ed. Paoline, Roma 1958, pp. 40-47.

'V, SCHURR, Cura d'anime in un mondo nuovo. Lineamenti di una pastorale d’ ambiente e
del laicato, Ed. Paoline, Alba *1960.

* Dizionario di Pastorale a cura di Karl Rahner, Ferdinand Klostermann, Hansjorg Schild
¢ Tullo Goffi, Queriniana, Brescia 1972, pp. 832-833.

Il Ministero pastorale oggi. Manuale teologico-pratico per le Scuole di formazione ec-
clesiastica, Ist. Padano di Arti Grafiche, Rovigo 1979, p. 345. In realta p. Spiazzi propugna la
costituzione di molti cenacoli nelle grandi citta, cf pp. 348-354.

* TH. BLIEWEIS, o.c., pp. 57-59.

300



schiarsi in un’insolita corrente d’aria della terra di nessuno. In ogni caso mira a reci-
proche conoscenze, incontri, scambi e amicizie. L’ethos della visita dovrebbe essere
sciolto dalla routine istituzionalizzata e animato da un personale rischio.®

Th. BLiEwWEIS (1965), parroco a Vienna, scrive un libro sulla necessita, forme e
prassi della visita alle case. Parte dall’Enciclica Ecclesiam suam di Paolo VI (1964)
e dal commento che ne fece il card. Konig, arcivescovo di Vienna (1'80% sono lontani
dalla Chiesa); raccoglie le prescrizioni sinodali e le riflessioni dei pastoralisti (che noi
abbiamo esposto sopra sulla visita); quindi espone le forme di visita (sistematica,
occasionale, di missione popolare), infine descrive la casistica e la prassi, come com-
pito comune e normale del pastore, da cui nessuno puo dispensarsi. I laici hanno un
grande compito (possono preparare la visita del prete): ma essi non bastano (si pen-
si alla convalida di un matrimonio). Le visite del prete e dei laici possono completarsi
a vicenda. Primaria & la visita personale del pastore. Quanto piu un curatore d’anime
diventa un modello di zelante visita, tanto pitt i membri della comunita diventano
apostoli. Pastor forma gregis.®

2.8. La visita pastorale secondo Dietrich Bonhoeffer

Durante le sue visite il pastore esce dal riparo offertogli dal pulpito, dall’altare,
dalla toga. La visita & il luogo pit di ogni altro in cui il pastore si espone € in cui ¢ piu
difficile ripararsi dietro all’oggettivita della sua funzione. La comunita deve poter
avvertire il fatto che il pastore ha solo un interesse, quello di annunciare I’evangelo.
Ogni visita ha bisogno di preparazione spirituale; deve nascere dalla Bibbia aperta e
dalla preghiera. Altrimenti & infruttuosa. La riuscita di una visita di solito dipende da
noi. Alcuni pastori sono diventati dei veri cristiani grazie alla cura d’anime.

Per i cattolici, il luogo per la cura d’anime ¢& il confessionale: per loro la visita ha
solo carattere preparatorio. Il pastore protestante testimonia, con la sua visita, che
Cristo vuole entrare in quella casa. Secondo il NT la casa ¢ una realta spirituale: * qui
la fede cresce e si afferma. Prima di entrare in una casa estranea, dobbiamo sapere che
nella sua casa & lui il padrone. Non si permette a chiunque di entrare nella propria ca-
sa. La casa & sacra. Il fatto che al pastore & permesso entrare, va considerato come at-
to di fiducia, un privilegio concesso al suo ministero. Percio il pastore non viene mai
come un osservatore, che, con occhio curioso e sfacciato, penetra il segreto dell’altro,
ma con atteggiamento di umilta e riservatezza di fronte a ¢id che vede. Il pastore non
parli mai di cid che ha visto in una casa: sarebbe violazione della fiducia. Il pastore
in casa d’altri non si senta troppo facilmente come a casa sua. Non dimentichi mai di
essere ospite. E lo dimostri anche con i suoi discorsi.

Ciod che vede gli serva per un servizio migliore. Il pastore diriga il colloquio, sa-
pendo chiaramente in che direzione vuole andare. Non & mai amico della famiglia. ma
pastore. Deve sempre tener presente la domanda: come puo Cristo prendere dimora
in questa casa. Pud chiedere se i bambini pregano, se si va in chiesa e, se non si va,
perché. Non ¢’& tempo per le chiacchiere, ma per il servizio. Come preparazione do-
vrebbe spiegare dal pulpito il senso di una visita pastorale. Non si deve attendere
un’occasione favorevole per dare al colloquio una svolta spirituale.

' TH. BLIEWEIS, o.c., pp. 59-60.
2 TH. BLIEWEIS, o.c., pp. 148-149.
= Me 1,29; Le 7,36ss; 10,38-42; 19.5-6: Mr 10,12,

301



Fin dalla prima visita deve entrare in argomento. Leggere la Scrittura e pregare
dovrebbero essere del tutto normali. Ci sono situazioni in cui tutto questo ¢ impossi-
bile (Le 10,6). In tal caso il pastore interrompa la visita e preannunzi un suo succes-
sivo ritorno con la Bibbia se cio sara gradito. L'atteggiamento del pastore deve esse-
re tranquillo e disinvolto. Egli compie il suo servizio come messaggero di Cristo. E
consigliabile nelle visite rispettare un determinato ordine. In primo luogo il pastore
visiti gli anziani, poi gli ammalati e i poveri.

Nel culto chieda di essere informato se qualcuno si ammala; in tal modo la comu-
nita ¢ corresponsabile della visita. In una grande comunita visiti anche i genitori dei ca-
tecumeni (e probabilmente non ne potra fare altre). Le visite sono spesso un compito
importante da assegnare ad un gruppo di collaboratori. Certo ¢’¢ perd bisogno di una
profonda preparazione per capire cosa significa esercitare un ministero in una comu-
nita cristiana. E meglio rinunciare alle visite piuttosto che farle senza preparazione.
Anche questo servizio trova il suo senso solo nel fatto che, con il visitatore, entra in
casa anche Cristo. Per nessuna ragione deve recarsi all’osteria: darebbe scandalo.®

2.9. «Votum» dell’Istituto Piemontese di Teologia Pastorale (1965)

Quali fossero gli orientamenti sulla benedizione delle case in Italia a cavallo fra
gli anni ‘60-70, in conseguenza dei cambiamenti sociali e prime contestazioni seco-
larizzanti su certi usi liturgici, appare molto bene dal seguente «Vorum» espresso dal-
I"Istituto Piemontese di Teologia Pastorale, che nel 1965 affrontd adeguatamente tut-
to il problema della benedizione delle case. Eccone il testo:

«l sacerdoti presenti alla giornata sulla famiglia... considerato che le benedizioni
delle case: - sono preghiere della Chiesa, cui devono unirsi le preghiere dei presen-
ti; - sono sacramentali, cioé mezzi di santificazione delle cose, dei luoghi e delle
persone: - Sono un rito. percid un’ottima predicazione; preso atto che nell’attuale
consuetudine di benedire le case nel tempo pasquale durante le ore lavorative del
giorno non si possono raggiungere 1 beni sopra enumerati, per la assenza e la di-
sgregazione del nucleo familiare nelle mutate condizioni sociali; allo scopo di im-
pedire che la benedizione delle case sia o svalorizzata da alcuni, o giudicata come
mezzo magico da altri;

auspicano in generale: - che il rito sia assolutamente conservato per la sua idoneita
di contatto con le famiglie; - ma il rito stesso sia da considerare piu un contatto spi-
rituale con le persone che con i luoghi. poiché “sanctitas loci ordinatur ad sancti-
tatem hominis™ (S. Th., II-1I, q. 99, a. 3).

Auspicano in particolare che il rito venga inquadrato nel contesto generale della vi-
sita pastorale periodica delle famiglie. E cioé: - si conservi pure I'aggiornamento
dello schedario, ma come atto secondario all’accostamento missionario delle ani-
me: - sia occasione di dialogo e di mutuo ascolto: - dia posto primario alla lettura dei
brani biblici, come avvenimento di salvezza, per suscitare la fede ¢ stimolare alla lot-
ta e all'impegno cristiano; - sia preceduto o accompagnato (per chi desidera il rito
stesso) da una breve catechesi liturgica, che faccia penetrare nel mistero pasquale; -
sia seguito dall’invito a proseguire e approfondire la comunione della famiglia con
i fratelli della comunita parrocchiale.

E pertanto, sul piano organizzativo, fanno voti che la visita alle famiglie, da consi-

* D. BONHOEFFER, Una pastorale evangelica. A cura di Ermanno Genre. Presentazione di
il colloguio con gli indifferenti, cf pp. 60-64.
302



derarsi di grande importanza per 'accostamento personale dei lontani, venga effet-
tuata nelle ore in cui la famiglia intera € raccolta nel focolare domestico, e cioe nel
tardo pomeriggio di quasi ogni giorno dell’anno (ferie escluse)».™

Le risposte positive a quel voto, su scala nazionale, non si fecero attendere.

3. Punto diarrivo
3.1. Riferimenti di padri conciliari

Mons. B. FoLEY (Lancaster, Gran Bretagna) al Concilio Vaticano II si riferi
esplicitamente ai «Promessi Sposi» del Manzoni per additare la figura del card. Fe-
derico Borromeo come modello di contatti personali tra pastori, sacerdoti e popolo.™

La Chiesa di Cristo & destinata a tutti gli uomini e quindi il vescovo deve andare in-
contro anche ai non credenti e ai non praticanti, come inculca la recente Enciclica
Ecclesiam suam di Paolo VI, dichiard mons. L. PROANO VILLALBA (Riobamba, Equa-
dor) al Concilio Vaticano II, nella 85* Congregazione generale del 22 settembre 1964.7

L’urgenza dello spirito missionario nella pastorale parrocchiale va vista nei par-
roci non in quanto preti, ma in quanto cooperatori del vescovo.*

3.2. 1l Concilio Vaticano 11

Il decreto Christus Dominus raccomanda lo spirito missionario nella cura delle
anime. Il cap. II (parte I1I) — cooperatori del vescovo diocesano, i parroci — € stato ap-
provato, dopo centinaia di emendamenti, gia nella 5 redazione, il 6 novembre 1964,
su lettura di mons. N. Jubany. vescovo di Gerona. La redazione riportd 1582 placet,
115 non placet, 469 placet iuxta modum, 4 voti nulli. Tutto il decreto, nella sua 7" ¢
ultima redazione fu promulgato da Paolo VI nella 7° sessione pubblica del 28 ottobre
1965, avendo ottenuto la votazione di 2319 placet, 2 non placet, un voto nullo su
2322 votanti: la cifra pit bassa di voti contrari di tutto il Concilio.™

Il decreto definisce i parroci i principali collaboratori del vescovo. A loro, «come
a pastori propri, & commessa la cura delle anime in una determinata parte della dio-
cesi, sotto I"autorita dello stesso vescovo. Nell’esercizio di questa cura religiosa, i
parroci coi loro cooperatori devono svolgere la missione di insegnare e di governare
in modo che i fedeli si sentano membri non solo della diocesi, ma anche della Chie-
sa universale. La cura delle anime deve inoltre essere animata da spirito missionario,
talché si estenda, nel modo dovuto. a tutti gli abitanti. Che se i parroci non possono
raggiungere alcuni ceti di persone, ricorrano all’opera di altri, anche laici, perché li

5 Cf «Settimana del clero» n. 16 (1965) p. 5.

= Cf G. CAPRILE, [l Concilio Vaticano II. Terzo Periodo, Ed. La Civilta Cattolica, Roma
1964-1965, p. 31.

* Cf G. CAPRILE, o.c.. p. 38.

% Cf F. BOULARD, Le clergé diocésain, in Unam Sanctam. Vatican Il. La charge pastorale
des évéques, Cerf. Paris 1969, pp. 286-287. Cf L. CARLL, in Ufficio Pastorale dei vescovi e le
Chiese orientali cattoliche, LDC, Leumann (TO) 1967, p. 357.

# 1] testo definitivo di CD & in AAS 58 (1966) 673-701. Cf Ufficio Pastorale dei vescovi e
le Chiese orientali cattoliche, LDC, Leumann (TO) 1967, p. 44. Cf anche Unam Sanctam. Va-
tican II. La charge pastorale des évéques. Texte, traduction et commentaires, Cerf, Paris 1969:
Le clergé diocésain (nn, 28-32) par le chanoine F. BouLarD, pp. 275-295.

303



aiutino nel campo dell’apostolato... Nel compiere il loro dovere di pastori, i parroci
si studino di conoscere il loro gregge. E poiché sono i servitori di tutti i fedeli, si
adoperino di sviluppare la vita cristiana sia in ogni fedele, sia nelle famiglie. sia nel-
le associazioni in modo speciale dedicate all’apostolato, sia in tutta la comunita par-
rocchiale. Pertanto visitino le famiglie e le scuole, secondo le esigenze del loro man-
dato pastorale; provvedano con ogni premura agli adolescenti ed ai giovani; circon-
dino di una carita paterna i poveri e gli ammalati; rivolgano una particolare cura agli
operai, e stimolino i fedeli a favorire le opere di apostolato» (CD 30).

I1 Concilio ricorda anche la visita ai malati (PO 6) e la visita pastorale canonica
del vescovo (CD 23), cui seguira il direttorio Ecclesiae imago del 1973.

3.3. Il can. 529 del nuove codice di diritto canonico (CJC 1983)

«§ 1: Per adempiere con zelo I"ufficio di pastore il parroco cerchi di conoscere i fe-
deli affidati alle sue cure; pertanto visiti le famiglie, partecipando alle preoccupa-
zioni dei fedeli, specialmente alle loro angosce e ai loro lutti, e confortandoli nel Si-
gnore; li corregga con prudenza, se avessero a mancare in qualche cosa; assista con
generosa carita i malati, soprattutto i moribondi: amministrando loro i sacramenti e
raccomandando 1"anima a Dio; con particolare premura sia vicino ai poveri, agli af-
flitti, a coloro che sono soli. agli esuli dalla patria e, similmente. a quanti versano in
particolari difficoltd; si adoperi anche che gli sposi e i genitori siano sostenuti nel-
I'adempimento dei loro doveri, e si dia cura dell’incremento della vita cristiana nel-
la famiglia».

Il canone ¢ di carattere pit pastorale e ascetico che giuridico,* richiama altri ob-
blighi del parroco, intimamente legati al suo ufficio di pastore (officium pastoris):

— conoscere i fedeli ripete e amplia il vecchio CJC del 1917 (can. 467) e il Con-
cilio di Trento (Sess. XXIIL, de ref., cap. 1);

— partecipare alle angosce e lutti dei fedeli echeggia GS 1;

— confortare, esortare, correggere, evoca s. Paoloin 2 Ts 2;

— aver cura dei poveri e ammalati, fare assistenza continua tutta la tradizione della
Chiesa e riflette i carismi della pastorale moderna (caritas);

— la visita alle famiglie comprende anche gli ambienti di lavoro, di studio...

Viene proposto tutto un programma di operositi e di zelo pastorale. Sono espli-
citazioni del «munus» di governare e della carita pastorale.*" Conclude il can. 529,
§ 2: «Il parroco riconosca e promuova il particolare ruolo che compete ai fedeli
laici nella missione della Chiesa...».

3.4. Conferme e sviluppi dal nuove Benedizionale (Rituale)®

[l nuovo atteso Benedizionale, ossia il Rituale Romano riformato a norma dei de-
creti del Concilio Vaticano Il e promulgato da Giovanni Paolo I1il 31 maggio 1984,

# Cf L. CHIAPPETTA, Il codice di diritto canonico, 1, Ed. Dehoniane, Napoli 1988, p. 62, n.
2300: L. pE ECHEVERRIA (ed.), Cédigo de Derecho Candnico, Ed. de Salamanca, BAC, Madrid
1984, pp. 284-285.

* Cf P. Urso, La struttura interna delle chiese particolari, in Il Diritto nel mistero della
Chiesa, 11, PUL, Roma 1990, p. 477.

* Benedizionale = Rituale Romano riformato a norma dei decreti del Concilio Ecumenico
Vaticano Il e promulgato da papa Giovanni Paolo II, Conferenza Episcopale Italiana, Libreria

304



tradotto in italiano e confermato dalla Congregazione per la Disciplina dei Sacra-
menti e il Culto divino il 9 giugno 1992, pubblicato dalla Conferenza Episcopale Ita-
liana il 3 luglio 1992, & entrato in vigore 1" 1 aprile 1993. Il nuovo Rituale si confi-
gura come il modello che fa di ogni formulario una vera e propria celebrazione (SC
33). comprendente, oltre le variabili. le due costanti: la proclamazione della Parola di
Dio ¢ la preghiera della Chiesa, che lodando intercede per I’'umanita intera. Le cele-
brazioni sono vere azioni liturgiche. 11 Benedizionale contiene innovazioni signifi-
cative, per la struttura, i contenuti teologici e le rubriche pastorali. A noi interessano
qui le rubriche di tre formulari:

1) Cap. XII. Benedizione delle famiglie o di una famiglia. Quando la benedizio-
ne & suggerita dalla cura pastorale o richiesta dalla famiglia stessa, allora & opportu-
no che si faccia attenzione alla particolare situazione domestica per ravvivare in es-
sa la vita cristiana (n. 404). Il rito senza la Messa puo essere usato dal sacerdote e dal
diacono, o anche da un laico con i gesti e le formule per esso predisposti (n. 405). Nel
rispetto della struttura del rito e dei suoi elementi essenziali, si potranno adattare le
singole parti alle circostanze di persone e di luoghi (n. 406). I rito della benedizio-
ne pud avvenire anche durante la Messa e questa pu0 essere anche celebrata in casa
(n. 425). Pud anche avvenire per la festa della santa Famiglia (n. 431ss).

2) Cap. XIII. Benedizione annuale delle famiglie nelle case. La rubrica al n. 424
avverte che obbedienti al mandato di Cristo, 1 pastori devono considerare come uno
dei compiti principali della loro azione pastorale la cura di visitare le famiglie per re-
car loro I’annunzio della pace di Cristo (Lc 10,5). I parroci e i loro collaboratori ab-
biano particolarmente a cuore la consuetudine di far visita ogni anno, specialmente
nel tempo pasquale, alle famiglie presenti nell’ambito della loro giurisdizione. Si af-
ferma che € un’occasione preziosa per |'esercizio del loro compito pastorale, occa-
sione tanto piu efficace in quanto offre la possibilita di avvicinare e conoscere tutte
le famiglie (n. 435). Poiché il rito della benedizione annuale di una famiglia nella
sua casa riguarda direttamente la famiglia stessa, essa richiede la presenza dei suoi
membri (n. 436). Non si deve fare la benedizione delle case senza la presenza di co-
loro che vi abitano (n. 437). [l rito qui proposto pud essere usato dal parroco e dai sa-
cerdoti e dai diaconi, che lo aiutano nello svolgimento del suo ministero (n. 438). Di
norma questa benedizione si celebra nelle singole case; tuttavia per ragioni pastora-
li e allo scopo di rinsaldare I"unita di coloro che vivono nello stesso edificio o nel me-
desimo complesso, si pud opportunamente celebrare un’unica benedizione per piu fa-
miglie insieme riunite in un luogo adatto. In questo caso I’orazione si dice al plurale
(n. 439). Nel rispetto della struttura del rito e dei suoi elementi essenziali, si potran-
no adattare le singole parti alle circostanze delle famiglie e dei luoghi. Nello svolgi-
mento delle celebrazioni si terra conto, con vivo senso di carita, di tutti i presenti, spe-
cialmente dei piccoli, degli anziani e dei malati (n. 440). Nel rito breve, il pastore d’a-
nime ¢ invitato ad avere cura di aprire un colloquio non formale con la famiglia e i
suoi problemi. Cid dovra rispecchiarsi anche nello stile e nelle formule di preghiera,
di cui si offre uno schema base (n. 459).

Editrice Vaticana 1992, pp. 1227. Per un valido commento al Benedizionale, cf AA.VV., Le be-
nedizioni, in «Rivista Liturgica» 81 (1994) 383-510 e G. FERRARO, «Benedeito sia Dio che ci ha
benedetti». Il nuovo rituale delle benedizioni, in «La Civilta Cattolica» 144/11 (1993) 238-247.

305



3) Cap. XX. Benedizione per una nuova abitazione. Quando i fedeli esprimono il
desiderio che venga benedetta una nuova casa, il parroco e i suoi collaboratori ac-
consentano volentieri alla loro richiesta. Infatti, si offre loro un’occasione preziosa di
incontro, perché tutti insieme e con gioia rendano grazie a Dio per il dono della nuo-
va abitazione (n. 723). Il rito qui proposto pud essere usato dal sacerdote e dal dia-
cono, o anche da un laico con i gesti e le formule per esso predisposti (n. 724).

Per queste e per tutte le altre benedizioni alle persone e alle cose, dimore e attivita,
luoghi, arredi e suppellettili e per diverse circostanze. valgono le raccomandazioni
della CEI nella presentazione (n. 6) dello stesso Benedizionale, 3 luglio 1992: «Un
uso non episodico di questo manuale offrira occasione e stimoli per promuovere:

- I'ampliamento della catechesi in situazioni e ambienti non raggiunti dalla pras-
si ordinaria;

- un primo incontro evangelizzatore con persone e categorie lontane dalla Chie-
sa e da una visione di fede;

- 1"osmosi disciplinata e vitale fra le celebrazioni liturgiche e le forme della reli-
giosita popolare;

—un’esperienza di preghiera che lievita la vita quotidiana ed emergente dell uo-
mo che soffre e gioisce, studia e lavora, lotta e spera;

— la riacquisizione di un rapporto, attivo ¢ contemplativo, con la realta ambienta-
le e cosmica (/ Tm 2.1) in virtd di un’ecologia illuminata dalla sapienza che viene
dall’alto (cf Gv 3,27);

— un’apertura della vita familiare e sociale verso nuovi spazi ed opere di carita».

3.5. Conclusioni

1) Mentre la visita ai malati ¢ sempre avvenuta (Mt 25,36; Ge 5,14-15).* negli ul-
timi due secoli la prassi e la riflessione teologica sulla visita alle case fatta per moti-

“ Gia Policarpo (Fil. 6.1) esorta i presbiteri ad essere compassionevoli e misericordiosi
verso tutti, cercando di ricondurre gli sviati, visitare i malati ed essere sempre solleciti di fare
il bene e stare lontano da ogni cupidigia di denaro. Nella Traditio Ap. di Ippolito ¢’¢ una formula
di benedizione dell’olio per gli infermi. Spetta al vescovo. E da notare che al vescovo viene rac-
comandato di visitare personalmente gli ammalati che i diaconi gli indicheranno (c¢f G. Co-
LOMBO, Unzione degli infermi, in Nuove Dizionario di Liturgia, Ed. Paoline, Roma 1983, p.
1542). Nei secoli VIII-XII nascono i primi rituali o «ordines ad visitandum vel perungendum in-
Sirmum»: sono caratterizzati da una grande varieta di preghiere e di gesti (ibid., p. 1544). Nel
Medioevo, I'Ordo XLVIII del Pontificale ad visitandum infirmum, tramanda ben nove formu-
le di benedizione per la visita alla casa dei malati (cf M. ANDRIEU, Pontificale Rom. saec. XIII,
Romae 1940, pp. 486-487). Nel Rituale Romanum di Paolo V, del 1614, sono pregevoli i prin-
cipi pastorali contenuti per la visita e la cura dei malati. I parroco appena viene a conoscenza
che qualcuno si & ammalato, non aspetta di essere chiamato, ma va subito a fargli visita e non
una volta soltanto, ma pid spesso, quanto si richiede. Se il parroco ¢ impedito di visitare i ma-
lati, mandi altri sacerdoti, se vi sono, 0 almeno dei laici, pii e caritatevoli. Visitando i malati si
comporti in modo onesto e grave, in modo da giovare «verbo et exemplo» alla salute spiritua-
le non solo dei malati, ma anche dei lor domestici. Provveda alle necessita dei malati poveri con
la sua carita o mediante I’opera di Confraternite, o private e pubbliche elemosine. Con buoni ar-
gomenti consoli, stimoli e ricrei il malato, lo faccia pentire dei suoi peccati, implorare la divi-
na misericordia e sopportare le pene dell’infermita come una paterna visita di Dio (cf Rituale
Romanum Pauli Quinti P. M. iussu editum 1614, Ex Typ. Balleoniana, Venetiis 1726: De visi-
tatione et cura infirmorum, p. 115).

306



vi spirituali hanno preceduto e accompagnato la normativa dei sinodi, del Concilio
Vaticano Il e del codice di diritto al riguardo.

2) Per comunicare con la massa degli assenti servono le telefonate, i fax, le
lettere, i fogli, i bollettini, ma questi non bastano. Ci vuole il contatto fisico, per-
sonale, come fa il medico per i malati. Conoscere le pecore ¢ di diritto divino. L’o-
pera dei laici & giusta, necessaria e importante, dato il compito missionario comu-
nitario, ma pud essere inadeguata. Solo il parroco ¢ pastore proprio e lo deve fare
spinto dall’amore.

3) Dalla visita alle case si & passati alla visita alle famiglie. Il Vaticano II ha per-
sonalizzato. Il cambiamento terminologico ha la sua importanza per sottolineare che
la famiglia & chiesa domestica (LG 11).

4) I dati sociologici vanno continuamente aggiornati. Da una nostra inchiesta in
alcune parti d’Europa (1993) risulta che la visita sistematica si fa ancora in campagna
e nelle zone alpine, mentre in citta sembrano i diaconi, i laici e le religiose a prende-
re il sopravvento, salvo lodevoli eccezioni.® Ma il clero va ancora e sempre a visita-
re le famiglie nuove o quando ¢ chiamato e in certe occasioni (lutti, prime comunio-
ni, mese di maggio, ecc.).

5) Le circostanze sono cambiate in peggio nelle regioni ad alto benessere econo-
mico. Il Vaticano 1I ha descritto le profonde mutazioni della societa (GS 5-10).
K. Rahner parla di nuovi pagani.® E necessario tener conto che oggi molti non sen-
tono il bisogno di religione e sono indifferenti ai problemi spirituali. Sono pronti al
rifiuto di contatto. In questi casi bisogna risvegliare la domanda per dare la risposta.
Infatti la domanda religiosa dell’'uomo nasce dalla struttura stessa del suo essere.*

6) Benedire o no le famiglie nelle loro case, dipende dalle richieste e dalle circo-
stanze delle persone. La benedizione ¢ un atto liturgico e come tale esige la fede nei
recettori, lungi da qualsiasi superstizione, senza dimenticare il suo valore missiona-
rio (SC 33). Nelle terre del Piemonte ¢ ancora largamente in uso. Si pud non solo
conservare, ma anche incrementare e per i suoi intrinseci significati di volta in volta
proporre. Un libro di formazione come & quello del Benedizionale cerca di promuo-
vere una nuova mentalita sulla Parola di Dio (catechesi) e sulla azione liturgica (la vi-
ta come preghiera e suo riferimento all’Eucarestia), sul dono della benevolenza divi-
na, che coinvolge tutta I"esistenza dei figli di Dio ed esige — con la preghiera di lode
e d’invocazione — un omaggio alla universale e piena signoria del Creatore.

* A Innsbruck il decano va a visitare sistematicamente condominio per condominio. A To-
rino sono numerosi i parroci che compiono visite sistematiche (o tutta la parrocchia o una sua
parte, anno per anno) alle famiglie nelle case. E questo o tutto I'anno o almeno nel tempo pa-
squale. Cf Duomo (don Cavallo), S. Croce, Risurrezione, S. Tommaso, N. S. del SS. Sacra-
mento, G. C. Signore, Beati Parroci, Falchera, Gran Madre, Visitazione, M. del Pilone, M. del-
la Guardia...

Molti vanno su richiesta, ma con avviso a tutta la scala. Altri di fatto visitano centinaia di
famiglie su richiesta e con calma. Altri mettono a disposizione formule e boccette d’acqua che
ciascuno si porta a casa (Pino).

* Cf K. RAHNER, L'annuncio della Parola. La predicazione missionaria, in Funzioni della
Chiesa, Herder-Morcelliana, Roma 1971, p. 18.

* Cf Grovanni Paovro I, Redempioris missio, 111, 28; 'V, 43.

307



7) Di fronte al dilemma: o cura della minoranza praticante, o ricerca dei lontani,
neghiamo I’alternativa. La soluzione non ¢ si o no, ma fare 1’'uno e Ialtro, perché
entrambi necessari. Nessuno dei termini va sacrificato, pena la mortificazione del-
la missione. Bisogna curare i praticanti e dare tempo e spazio per la visita alle fa-
miglie e la ricerca dei lontani (specialmente quando si inizia il proprio ministero in
loco), sia mediante i laici (che poi riferiranno), sia mediante I’opera personale dei
diaconi e dei preti pastori. Per il nuovo Benedizionale visitare le famiglie & uno dei
compiti principali dei pastori (n. 424). La visita pastorale (canonica) che fanno i ve-
scovi alle loro parrocchie e il Papa a Roma e altrove sono di stimolo.

8) La forma della visita dovra essere paterna, lungi dal metodo inquisitorio, come
vuole il Concilio Tridentino sulla visita canonica (Sess. XXIV, ¢. 3 de ref.) e come ri-
corda I'Istruzione sulla riforma della Settimana Santa ( 1955).

9) Il contatto con le persone permette di conoscerle, di parlare il loro linguaggio,
di informarsi sui loro problemi, rispondere alle loro difficolta, capirle in confessione,
invitarle alla pratica domenicale.

10) Testimonianza di carita € poi la visita per portare assistenza materiale, com-
piuta dagli stessi parroci.”

11) L’esempio viene da Gest, Buon Pastore, che rimaneva in contatto con le fol-
le e insieme aveva colloquio notturno con Nicodemo e frequenti collogui coi soli
apostoli. Il buon pastore sa che ha altre pecore che non sono ancora del suo ovile e va
alla loro ricerca (Gv 10; Lc 15). Il diacono Filippo che si mette in cammino, corre in-
nanzi e parla per primo pud essere un buon modello (A 8,26.40). Tanto pil s. Paolo
che invita Timoteo ad annunziare la parola e insistere in ogni occasione opportuna e
non opportuna, ammonire, rimproverare, esortare (2 Tm 4,2).

12) E sempre attuale I’appello di s. Agostino sulla maternita della Chiesa. Nel
suo famoso discorso 46 — riferito al suo ambiente. ma con valore universale e peren-
ne — commentando E7 34 e col pensiero a Le 15, esorta con forza il pastore a cercare
le pecore disperse e con forte realismo porta ragioni di fede, di zelo e di timore di Dio;
tutte ragioni provate con i testi biblici. Come anche esorta le pecore a non voler ab-
bandonare «chi ti rimprovera e ti esorta, ti atterrisce e ti consola, ti percuote e ti risa-
na». Il motivo e teologico: «Come se il motivo per cui le desideriamo e le cerchiamo
non sia proprio questo, proprio il fatto, ciog, che sono smarrite e si perdono».*

13) C’¢ anche un risvolto sacramentale che richiama alla reciproca responsabilita.
Come Gesu visitando villaggi e persone (Lc 19,1-10) esigeva attenzione al suo mes-
saggio e alla sua persona (Lc 10,38-42), cosi accogliere il sacerdote in casa & soprat-
tutto «ascoltarlo», mettendosi in atteggiamento di ricettivita e di accoglienza (pi
che di dare). 11 prete & «sacramento» di Cristo. In questo senso € tutto il discorso 47
di s. Agostino rivolto alle pecore.”

" A Torino, mons. Pinardi, parroco di S. Secondo, visitava personalmente i poveri nelle
soffitte. Cf J. CorTiNO, Mons. Giovanni Battista Pinardi, Op. Dioc. B. Stampa, Torino 1964, p.
80. Cf anche Parrocchia S. Secondo Martire, Mons. Giovanni Battista Pinardi. Documenti e
memorie, Gribaudo, Cavallermaggiore 1994, p. 102.

8. AGOSTINO, Disc. 46, 14-15: CCL 41, 541-542.

“ 8. AGOSTINO, Disc. 47: CCL 41, 572ss,

308



