ARCHIVIO °

E0LOGICO

TORINESE

2003/2

luglio-dicembre 2023 ¢« Anno XXIX « Numero 2

Rivista della FACOLTA TEOLOGICA DELL'TTALIA SETTENTRIONALE

SEZIONE DI TORINO



ARCHIVIO TEOLOGICO TORINESE
A cura della Facolta Teologica dell’Italia Settentrionale — sezione di Torino
Anno XXIX -2023,n. 2

Proprieta:
Fondazione Polo Teologico Torinese

Facolta Teologica dell'Italia Settentrionale — sezione di Torino
Via XX Settembre, 83 — 10122 Torino

tel. 011 4360249 — fax 011 4319338
istituzionale@teologiatorino.it

e-mail Segreteria: donandrea.pacini@gmail.com

Registrazione n. 1 presso il Tribunale di Torino del 27 gennaio 2015
Direttore responsabile: Mauro Grosso
Redazione: Andrea Pacini (direttore), Gian Luca Carrega e Antonio Sacco (segretari), Oreste

Aime, Dino Barberis, Roberto Carelli, Ferruccio Ceragioli, Carla Corbella, Mauro Grosso,
Pier Davide Guenzi, Luca Margaria, Paolo Mirabella, Alberto Nigra, Alberto Piola

Editore:
Edizioni Nerbini - Prohemio Editoriale srl
via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze - ROC n. 34429 (10.6.2020)

e-mail: edizioni@nerbini.it
www.nerbini.it

Realizzazione editoriale e stampa: Prohemio Editoriale srl - via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze

Amministrazione e ufficio abbonamenti:
abbonamenti@nerbini.it

ABBONAMENTO 2023
Italia € 44,50 — Europa € 64,50 — Resto del mondo € 74,50
Una copia: € 27,00

Per gli abbonamenti e I'acquisto di singoli fascicoli dal 2022 in poi:

Versamento sul c.c.p. 1015092776
intestato a Prohemio Editoriale srl, Firenze

ISBN 9788864348032 ISSN 1591-2957



Sommario

Le radici storiche e teologiche della nozione di asilo
René M. MiCallef S.]. ...ccuvveuviiiiiiiiiiiiciiciiccce s »

Corridoi umanitari: il bene nel male
MATCO COLBLIA .ot e e e e ere s ee e »

Sulla «interdisciplinarita» della teologia morale
Pietr0 COGNALO ....ouveeviiiicieieiccee s »

La questione del metodo teologico
nella seconda meta del XX secolo
GIACOMO CATIODDIO et e e e e e eeeeeeaeens »

Coscienza, scienza e teologia.
Un confronto con la prospettiva di Lonergan
Ferriccio Ceragioli..........uuiiiininiiiiciiininiiceeieseeeesisceienenans »

Il Metodo in Teologia di B. Lonergan:
un contributo per una prospettiva interdisciplinare
Valter DANNGA ..o »

Implicazioni antropologiche e teologiche sul metodo.
Problematicita storiche e opzioni di B. Lonergan
RoSanng FiNamore ... »

Politica ed etica in Franz Rosenzweig e Martin Buber
LAUTA VIOHO oo »

L’insegnamento di religione a scuola tra il 1923 e il 1984
Federico Zamengo ... »

255

277

295

307

335

355

373

391

415

251



Sommario

RELAZIONI DEL CONVEGNO

DELLA FACOLTA TEOLOGICA DELL’ITALIA SETTENTRIONALE -

SEZIONE DI TORINO (16 novembre 2022):
LE CHIESE CRISTIANE NELLA SOCIETA PLURALE

Le sfide dell’evangelizzazione nella citta
ROWAN WITIAMIS ...t

La situazione dell’Ortodossia
di fronte alla sfida dell’evangelizzazione
VIadimir ZeliNsKY ..........ccccvuiuciviiiiiniiiiiiiiicicccsecc s

La sinodalita, nuovo paradigma cattolico
dell’evangelizzazione?
LUC FOTESEIET ...

NOTA BIBLIOGRAFICA
O. AvME, La singolarita umana. Contributi per I'antropologia filosofica
(Valter Danna) .......c.coeevveeuereinirieieieinieieieeeneseeie et

RECENSIONI

F. Hartog, Chronos. L'Occidente alle prese con il tempo
(O AIMNE) ettt

C. Bavpi, Caritas. Un lavoro o una missione?
(G PIANA) ettt

O. SANGUINETTI — P. ZoccATELLI, «Costruiremo ancora cattedrali».
Per una storia delle origini di Alleanza Cattolica (1960-1974)
(C. ANSEIMO) vttt

A. Riccarpl, La guerra del silenzio. Pio XII, il nazismo, gli ebrei;

O. D1 Grazia — N. P1rozzi, La croce e la svastica.

11 pontificato di Pio XII tra silenzi e complicita

(L. CASEO) wuvvviiiieieieieirieieee ettt

AGOSTINO, L'anima e la sua origine
(ALNIZTA) oo

252

433

445

457

477

489

492

495

499

505



Sommario

L. Casto, Storia della Santita in Piemonte e in Valle d’Aosta

(R. SAVATINO)....tuiirierereiiirieieieiieteieiee ettt ettt » 510

G. CALACIURA, Io sono Gesit

(ML INESTE) vttt ettt ettt sttt et ebe b e e saebasaneen » 513
SCHEDA

G. Cavavrrorro, Il grido dei profeti. Parole senza tempo
(F. MOSELEO) ..ttt » 519

253



uestione del metodo teologlco
nel a seconda meta del XX secolo’

Giacomo Canobbio

La teologia cattolica alla vigilia del Vaticano II

La figura della teologia e tradizionalmente «comprensione e spiegazione
della fede». In tal senso la ricerca teologica si e pensata e si pensa al ser-
vizio della verita e della Chiesa. Alla vigilia del Vaticano II questo servizio
era inteso in maniera diversa dai teologi: per alcuni significava difendere
la verita che la Chiesa aveva sempre proposto; per gli altri significava te-
nere conto che la verita nel corso della storia aveva conosciuto espressioni
diverse e quindi si dovesse anche ora trovare modalita nuove per dirla. Per
gli uni la teologia aveva anzitutto il compito di difendere la verita; per gli
altri, invece, di proporla al mondo contemporaneo. Le ragioni dei primi
stavano nell'immutabilita della verita e nella funzione del magistero di
custodire il deposito rivelato, identificato con l'insegnamento attuale del
magistero; le ragioni degli altri derivavano dalla ricerca storica. Lo scontro
tra le due posizioni fu duro e comporto notevoli censure e quindi sofferen-
ze per gli appartenenti al secondo gruppo. La questione che stava sullo
sfondo era quella che il modernismo aveva posto: la verita rimane sempre
identica o, pur restando identica, nelle sue espressioni varia a seconda
delle culture nelle quali e formulata? L'episodio modernista si era chiuso
senza risolverla. In gioco era il metodo teologico che le indagini storiogra-
fiche avviate negli ultimi decenni del secolo XIX avevano messo in discus-
sione. Esse avevano mostrato che le verita cristiane si erano modellate nel
corso del tempo in risposta ai problemi che la fede poneva all'intelligenza
umana dentro e fuori la Chiesa. Sulla base di tale constatazione si sarebbe
dovuto tentare un dialogo con la cultura in modo da ridire le medesime ve-

! 11 terminus ad quem della nostra attenzione, salvo qualche incursione negli anni succes-
sivi, sono gli anni Ottanta del secolo scorso, cioe gli anni della conclusione dell'attivita scienti-
fica di B. Lonergan (T 1984).

ARCHIVIO TEOLOGICO TORINESE 2 (2023), 307-333 307



Giacomo CANOBBIO

rita con un linguaggio comprensibile a chi poneva nuovi interrogativi alla
fede. I tentativi compiuti nella seconda meta dell'Ottocento non erano stati
soddisfacenti: avevano infatti suscitato la percezione che la verita cristiana
si perdesse dentro gli smarrimenti della cultura moderna. Per fare da argi-
ne alla deriva si sarebbe dovuto ritornare al pensiero di san Tommaso, nel
quale ragione e fede, anziché contrapporsi come avveniva nella cultura
dominante, procedevano insieme prestandosi reciproco servizio. Nasceva
il movimento neotomista che trovera un sostegno autorevole nell'enciclica
Aeterni Patris (1879) di Leone XIII. Forte del sostegno papale, la teologia
divenne prevalentemente riproposizione del pensiero di Tommaso d'A-
quino, peraltro mediato dai commentatori dell'inizio dell'epoca moderna.
L'operazione si mostro non solo incapace di comprendere il pensare di
Tommaso, che aveva saputo dialogare con la cultura aristotelica emer-
gente al suo tempo, ma pure incapace di entrare in dialogo con la cultura
caratterizzata da una visione evolutiva. La teologia divenne specchio di
una Chiesa preoccupata di correggere gli errori del tempo attraverso la
verita antica, piu che di far comprendere quella medesima verita al mondo
moderno connotato da sensibilita storica e convinto di dover abbandonare
il passato come stadio «primitivo» del progresso umano. Quando alcuni
teologi cercarono di introdurre tale sensibilita nel teologare videro ergersi
un argine di opposizione: il magistero, non la teologia, doveva dire dove si
trovi la verita; se la teologia ha un compito e quello di illustrare quanto il
magistero propone. La teologia continuava a comprendersi al servizio del-
la verita; siccome pero la verita era quella detta dal magistero, la teologia
di fatto divenne servizio al medesimo magistero. Cio si accentuo quando
per contrastare le tendenze «moderniste» si arrivo a identificare il magi-
stero con la tradizione: siccome il magistero non puo che dire la verita in
forza del mandato ricevuto da Cristo e dell'assistenza dello Spirito Santo,
quanto il magistero insegna e quanto la tradizione ha sempre insegnato. In
tale visione, compito della teologia € «dimostrare» — mediante la Scrittura,
le testimonianze della tradizione e la ragione teologica - la fondatezza
dell'insegnamento magisteriale. Si sviluppo cosi il metodo cosiddetto re-
gressivo: il ritorno alla storia e finalizzato a confermare quanto attualmen-
te il magistero insegna.

A fronte di questo orientamento si sviluppava gradualmente una teolo-
gia diversa. Constatando che la teologia neoscolastica con la sua preoccu-
pazione di difendere la verita perenne non riusciva a innervare la vita dei
fedeli, sifaceva strada l'idea che si dovesse elaborare una teologia attenta
alla cultura del tempo e alla vita delle persone. L'idea trovava alimento ne-
gli studi patristici e scritturistici: si tornava al passato, ma per lasciarsi da
esso educare. Gli studi biblici portavano a usare la Scrittura non piu come
«miniera» dalla quale trarre prove per dimostrare la conformita tra il magi-
stero attuale e i testi ispirati, bensi come fonte per cogliere la disposizione

308



La questione del metodo teologico nella seconda meta del XX secolo

di Dio per I'umanita. Cio comportava anche attenzione ai generi letterari
che nel lungo corso della formazione del testo sacro erano serviti per dire
la Parola di Dio. A tale attenzione peraliro richiamava anche il papa Pio
XII con 1'enciclica Divino afflante Spiritu (30 settembre 1943). Gli studi
storico-dogmatici mettevano in evidenza che i dogmi erano cristallizzazio-
ne della coscienza di fede della Chiesa in risposta agli interrogativi e alle
provocazioni che la cultura di un'epoca aveva posto alla medesima fede.
Per comprendere il senso dei dogmi si doveva pertanto contestualizzarli e
rileggerli nell'orizzonte piu ampio di tutto il mistero cristiano.

La teologia neoscolastica faticava pero ad accogliere questi orienta-
menti della ricerca poiché essi comportavano distinguere la lettera del te-
sto e la verita in essa contenuta, e quindi introduceva una differenza tra
la verita e il modo di esprimerla. Questa era appunto l'istanza che nella
théologie nouvelle (cosl venne denominata, in maniera un po' sprezzante,
la teologia di lingua francese avviata soprattutto nei due centri di ricer-
ca: Lyon-Fourviere, dove operavano i gesuiti, e Le Saulchoir, dove opera-
vano i domenicani) si cercava di proporre. Peraltro rinnovare la teologia
studiando il passato, fossero i padri (a Fourviere prende avvio la collana
«Sources chrétiennes» che continua ancora oggi e pubblica opere dei pa-
dri e degli autori medievali) o san Tommaso e la teologia medievale, e
lasciandosi da essi istruire voleva dire rinnovare la teologia abilitandola a
dialogare con la cultura del tempo, oltre che aprirsi ai cosiddetti dissidenti,
cioe i protestanti, gli anglicani, che gradualmente si avvicinavano tra di
loro fino a costituire nel 1948 il Consiglio ecumenico delle Chiese, al quale
in epoca successiva aderirono anche gli ortodossi. Va ricordato che il mo-
vimento ecumenico portava gradualmente a riscoprire gli elementi comu-
ni tra le confessioni cristiane, e anche alcuni teologi cattolici cominciavano
a rendersi conto che non si poteva procedere con l'atteggiamento tipico
della teologia controversistica. Tra questi teologi si deve menzionare Y.M.
Congar, che nel 1937 dava avvio alla collana di testi teologici denominata
«Unam sanctam» con 1'opera Chrétiens désunis nella quale, senza abban-
donare la visione di un ritorno dei dissidenti alla Chiesa cattolica, faceva
intravedere la possibilita di un ecumenismo cattolico.

Gli orientamenti accennati apparivano pero troppo innovativi: in essi si
metteva radicalmente in discussione il metodo neoscolastico e quindi sem-
brava che si minasse alla radice la verita cristiana. I protagonisti dovettero
subire, in momenti successivi, censure pesanti: proibizione di pubblicare
saggi teologici senza previa verifica delle autorita dell'ordine di apparte-
nenza, sospensione dall'insegnamento, perfino esilio e messa all'indice di
loro opere (la piu famosa di queste fu Le Saulchoir. Una scuola di teologia di
M.-D. Chenu, nella quale il padre domenicano esponeva il metodo teologi-
co praticato nella scuola dell'ordine a Le Saulchoir, raccogliendo gli stimoli
che venivano dal fondatore della stessa, A. Gardeil; I'opera era apparsa nel

309



Giacomo CANOBBIO

1937 e fu messa nell'elenco dei libri proibiti nel 1943). La loro passione per
la Chiesa e per la verita non venne tuttavia mai meno: gli anni di silenzio
e di sofferenza divennero anni di assidua ricerca, i cui frutti giungeranno
fin dentro i documenti del Vaticano II, alla cui redazione essi contribuirono,
sia come periti chiamati da Giovanni XXIII sia come consulenti teologici di
alcuni vescovi. Paradossale: il rinnovamento della teologia si attuava grazie
al ritorno al passato, alle fonti del pensiero cristiano (non a caso nella storio-
grafia teologica si parla di ressourcement); li si poteva attingere nuova linfa
per far giungere il vangelo agli uomini del secolo XX.?

In questa direzione orientava il saggio di Jean Daniélou — diventato
riferimento nei bilanci della teologia della prima meta del secolo XX — Les
orientations présentes de la pensée religieuse,®* nel quale si denunciava
anzitutto la rottura tra la teologia e la vita. Questa separazione era sta-
ta rimarcata dal fenomeno variegato del modernismo, che aveva posto il
problema, ma aveva offerto una soluzione inadeguata: alla «cosificazio-
ne» di Dio aveva opposto una forma di agnosticismo; all'irrigidimento del
pensiero teologico nelle forme scolastiche aveva opposto l'esegesi critica,
rischiando di appiattire la verita cristiana sugli esiti della ricerca storica. Il
problema non veniva risolto e la reazione del magistero, nonché della teo-
logia neoscolastica, lo aveva reso ancora piu acuto. Daniélou individuava
tre compiti per una teologia che voglia essere viva:

Essa deve trattare Dio come Dio, non come un oggetto ma come il Soggetto
per eccellenza, che si manifesta quando e come vuole, e di conseguenza deve
essere anzitutto penetrata da uno spirito di religione; essa deve rispondere
alle esperienze dell'anima moderna e tenere conto delle nuove dimensioni
che la scienza e la storia hanno dato allo spazio e al tempo, che la letteratura
e la filosofia hanno dato all’anima e alla societa; essa deve essere, infine, un
atteggiamento concreto di fronte all'esistenza, una risposta unica che impe-
gna l'uomo tutto intero, la luce interiore di un'azione in cui la vita si gioca
interamente.*

Per realizzare questi compiti, la teologia dovrebbe ritornare alle fonti
(la Bibbia e il pensiero dei padri), arricchirsi con il contatto con il pensiero
contemporaneo, «tenere conto dei bisogni delle anime, essere animata da
uno spirito di apostolato, essere impegnata interamente all'opera di edi-

2 Cf. una sintetica esposizione della situazione qui allusivamente richiamata in F.G. Bram-
BILLA, «Teologia del Magistero» e fermenti di rinnovamento nella teologia cattolica, in G. AN-
GELINI — S. MaccHrI (a cura di), La teologia del Novecento. Momenti maggiori e questioni aperte,
Glossa, Milano 2008, 189-236.

3 Tn Etudes 79/249 (1946), 5-21; traduzione in G. PasquaLg, Jean Daniélou, Morcelliana,
Brescia 2011, 100-124.

4 Les orientations présentes de la pensée religieuse, 7 (tr. it. 103).

310



La questione del metodo teologico nella seconda meta del XX secolo

ficazione del Corpo di Cristo».°> Daniélou concludeva il breve saggio con
una espressione lapidaria: «Le generazioni precedenti hanno accumulato
i materiali; si tratta ora di costruire».®

La costruzione comportava pero ripensare il modo di fare teologia. Il
gesuita francese delineava il percorso, che appariva pero accidentato a
causa delle resistenze che siincontravano. I timori di non difendere a suffi-
cienza la verita prevalevano sulla consapevolezza di dover proporre la ve-
rita al mondo contemporaneo. Fu questa la sfida che il Vaticano II assunse.

A questo si deve dare pertanto uno sguardo, poiché esso raccoglie 1'e-
redita della teologia soprattutto francese e tedesca dei due decenni pre-
cedenti e costituisce il punto di partenza per un rinnovamento del metodo
teologico.”

La teologia nella visione del Vaticano II

I luoghi nei quali i documenti conciliari trattano direttamente della teolo-
gia non sono molti.? Tra questi occupa un rilievo singolare il n. 16 di Opta-
tam totius, che recepisce alcuni orientamenti della riflessione preconcilia-
re grazie anche alla presenza dei protagonisti discussi di questa riflessione
nelle commissioni deputate a redigere gli schemi da sottoporre ai padri
conciliari.?

L'ampio testo intende proporre il metodo da assumere nell'insegna-
mento delle discipline teologiche, indicando anzitutto quale sia l'obiettivo
di queste: attingere accuratamente la dottrina cattolica dalla divina rive-
lazione. In questa notazione si coglie gia una presa di distanza rispetto al
metodo in uso nei manuali scolastici, i quali notoriamente procedevano a
ritroso: si prendeva avvio dall'insegnamento magisteriale per mostrarne

S Ivi, 17 (tr. it. 119).

6 Ivi, 21 (tr.it. 124).

? «In chiave diacronica, I'evento conciliare funge da crinale tra la prima e la seconda meta
del secolo XX, cosi da rappresentare la linea di demarcazione fra due modi di fare teologia
affatto difformi, quanto ad impostazione e priorita, a metodo e forme espressive» (G. TRaBUCCO
— M. VEercotrtiNg, II concilio Vaticano 11 e il nuovo corso della teologia cattolica, in ANGELINI —
Maccti [a cura di], La teologia del Novecento, 297).

8 Ci silimita qui a considerare le indicazioni che esplicitamente vengono offerte dal Vati-
cano II per il modo di fare teologia; si dovrebbe ampliare lo sguardo al teologare dei documenti
conciliari: su questo cf. ivi, 356-366.

9 A parere di C. Vagaggini, questo articolo 16 di OT «e certamente il passo principale
nel quale il Concilio Vaticano II ha manifestato il suo pensiero intorno alla natura e al metodo
della teologia» (La teologia dogmatica nell’art. 16 del Decreto sulla formazione sacerdotale, in
Seminarium 18 [1966], 819).

311



Giacomo CANOBBIO

la fondatezza nella Scrittura e nella tradizione oltre che la plausibilita «ra-
zionale».

Il testo di Optatam totius introduce anzitutto una distinzione tra rive-
lazione e dottrina cattolica: questa trova la sua fonte nella rivelazione, ma
non si identifica con essa; piuttosto ne & come 1'espressione storica, che nel
corso del tempo si e formata. Sicché compito delle discipline teologiche e
mostrare come essa sia coerente con la rivelazione. L'insegnamento delle
discipline teologiche dovra quindi abilitare gli studenti ad attingere accu-
ratamente la dottrina cattolica dalla rivelazione. L'avverbio non e scelto
a caso: evoca quanto nella Dei Filius del Vaticano I si diceva a proposito
della teologia: «Ac ratio quidem, fide illustrata, cum sedulo, pie et sobrie
quaerit aliquam Deo dante mysteriorum intelligentiam eamque fructuo-
sissimam assequitur» (DH 3016). Nell'avverbio accuratamente si coglie un
invito a non procedere con superficialita, ma anche a non utilizzare fretto-
lose citazioni della Scrittura per provare una dottrina, fosse pure insegnata
dal magistero. Una volta abilitato ad attingere la dottrina cattolica dalla
rivelazione, lo studente dovra dedicarsi alla comprensione approfondita
(profunde penetrent) di essa, in modo che possa diventare alimento della
vita spirituale;'’ deve altresi imparare a come «annunciare, esporre e di-
fendere» la dottrina. Trattandosi di studenti orientati al ministero sacer-
dotale, si delinea con questi tre verbi il compito principale del ministero
ordinato, in sintonia con la descrizione che di esso si propone nei docu-
menti del concilio, nei quali coerentemente con l'assunzione del triplice
munus si da priorita — e pour cause — all'annuncio della Parola. Merita at-
tenzione che, secondo il testo, la comprensione approfondita della dottrina
sia la condizione per l'annuncio, l'esposizione e la difesa della dottrina.
L'insegnamento delle discipline teologiche deve avvenire poi «in lumine
fidei, sub Ecclesiae Magisterii ductu». Cio lascia intendere che le discipli-
ne teologiche non sono equiparabili ad altre forme di sapere: suppongono
la fede e questa si lascia guidare dal magistero nella determinazione dei
contenuti. La rivelazione, che e 1'oggetto della teologia, € accessibile pero
anzitutto attraverso la sacra Scrittura. Per questo la sacra Scrittura deve es-
sere come (veluti) I'anima di tutta la teologia. La formula e ripresa in altra
forma anche da Dei Verbum, n. 24, dove pero si dice che e lo studio della
sacra Scrittura a dover essere l'anima della teologia. Le note danno conto
dell'origine magisteriale delle due formule, che pero hanno un'origine piu

10 Nella nota 6 si cita un passo del Prologo dell'ltinerarium mentis in Deum di san Bona-
ventura, che trova eco nel testo di Dei Filius sopra citato, a dire che la dottrina cattolica compre-
sa profondamente, non e oggetto di conoscenza «neutra»; € piuttosto orientata alla vita nello
Spirito, e lo studente deve fare in modo di non limitarsi a imparare alcuni contenuti, ma deve
far diventare alimento per la sua vita quanto ha compreso.

312



La questione del metodo teologico nella seconda meta del XX secolo

lontana.'' Va da sé che non e 1'esegesi I'anima della teologia, sebbene essa
serva a comprendere il senso della Scrittura; il suo scopo infatti e arrivare
a cogliere (perspicere) i temi centrali della divina rivelazione e a stimolare
a leggere e meditare i libri sacri ricevendone nutrimento. Si intravede da
questo cenno che l'esegesi alla quale si devono educare i futuri presbiteri
(ma, per estensione, tutti gli studenti di teologia) non e semplicemente
quella storico-critica, che riveste sicuramente importanza, bensi quella
«teologica», mirante cioe a cogliere nei testi biblici la rivelazione di Dio e
quindi a trovare in essil'azione salvifica di Dio anche per il lettore dei tem-
pi successivi alla redazione degli stessi. Del resto, la tradizione cristiana si
era riconosciuta nel brocardo, che riassumeva i diversi modi di leggere la
Scrittura dai padri fino al Medioevo, «littera gesta docet, quid credas alle-
goria, moralis quid agas, quo tendas anagogia».'?

Una illustrazione piu ampia del modo di leggere la Bibbia nella Chiesa
si ha nel capitolo VI della Dei Verbum, in particolare al n. 23, dove si indica
anche quale sia 1'obiettivo degli studi esegetici: «studiare e spiegare con
opportuni sussidi le divine Lettere, in modo che il maggior numero di mi-
nistri della divina Parola possa offrire con frutto al popolo di Dio I'alimento
delle Scritture, che illumini la mente, corrobori la volonta, accenda i cuori
degli uomini all'amore di Dio»."

Questa visione verra ripresa e sviluppata nel documento della Ponti-
ficia commissione biblica, L'interpretazione della Bibbia nella Chiesa (21
settembre 1993),!* dove si trova, pur en passant, 1'affermazione: «Il creden-
te legge e interpreta la Scrittura nella fede della Chiesa».?

11 Cf. G. CanosBio, La Scrittura anima della teologia, in G. CaNoBBiO — F. DALLA VECCHIA — R.
TonNoni (a cura di), Interpretare la Scrittura, Morcelliana, Brescia 2008, 107-136; J.A. FITzmYER,
Scripture, the Soul of Theology, Paulist Press, New York 1994; C. Torcivia, Lo studio delle Scrit-
ture anima della teologia (DV 24), in ASSOCIAZIONE TEOLOGICA ITALIANA, Teologia dalla Scrittura.
Attestazioni e interpretazioni, Glossa, Milano 2011, 3-25.

12 Resta riferimento fondamentale a questo riguardo l'opera di H. pE Luac, Exégese mé-
diévale. Les quatre sens de I'Ecriture, Aubier, Paris 1959-1964, che aiuto la teologia e 1'esegesi
a uscire dalle secche sia della considerazione della Scrittura come locus da cui togliere prove
sia di un'esegesi puramente storico-critica.

13 «Sinoti come anche nella descrizione del lavoro esegetico in quanto tale [...] il testo con-
ciliare metta assieme l'aspetto scientifico con quello pastorale/comunicativo; la menzione degli
"opportuni sussidi”, poi, richiesta da diversi padri conciliari, ricorda come gli esegeti debbano
servirsi di tutti quegli strumenti che la scienza esegetica stessa e in grado di offrire allo stu-
dioso» (L. MazziNGHI, La sacra Scrittura nella vita della Chiesa, in S. Noceti — R. RepOLE [a cura
di], Commentario ai documenti del Vaticano II, vol. 5: Dei Verbum, EDB, Bologna 2017, 289).

“ In Enchiridion biblicum, EDB, Bologna 1993, nn. 1259-1560.

15 Ivi, n. 1468. Su questa affermazione cf. R. MaioLini, «II credente legge e interpreta la
Scrittura nella fede della Chiesa» (EB, n. 1468). Una questione teologico-fondamentale prima
che ermeneutica», in CaNoBBIO — DaLLa VEccHIA — ToNoNI (a cura di), Interpretare la Scrittura,
77-105, secondo cui «la vera lettura e interpretazione della Bibbia avviene sempre e imprescin-

313



Giacomo CANOBBIO

La Scrittura tornava ad essere considerata la «fonte» mediante la quale
si poteva avere accesso all'auto-comunicazione di Dio e per questo lo stu-
dio'® della Scrittura diventava il punto di partenza per la teologia: senza un
continuo Scripturam perscrutari, la teologia perderebbe il suo fondamento.

In questa prospettiva si pone sempre Optatam totius, n. 16, indicando
per la dogmatica il metodo genetico: temi biblici, il contributo dei padri e
della storia del dogma, la riflessione che porti ad approfondire e a cogliere
il senso dei misteri cristiani per illustrarlo, per quanto e possibile, median-
te la connessione degli stessi misteri tra di loro, lasciandosi guidare da san
Tommaso. L'esito di questo percorso € la comunicazione: studiare dogma-
tica ha come scopo non solo comprendere i misteri, ma pure imparare a
cercare la soluzione dei problemi umani alla luce della rivelazione nonché
imparare ad applicare le verita eterne alle mutevoli condizioni di questo
mondo e a comunicarle in modo appropriato agli uomini contemporanei.'’

Sullo sfondo di questa delineazione dello studio della dogmatica sta 1'i-
dea, sviluppata soprattutto nella Dei Verbum, della rivelazione come sto-
rica auto-comunicazione di Dio all'umanita, che ha trovato il suo culmine
nell'evento Gesu Cristo. Su questa base si comprende anche la sottolinea-
tura della prospettiva cristocentrica di tutte le discipline teologiche, in
particolare della morale. Appunto la sottolineatura della prospettiva cri-
stocentrica permette di superare la figura controversistica della teologia e
di assumere un orientamento ecumenico’® e interreligioso. Si avverte un

dibilmente “nella fede della Chiesa", cioé nella vita di quel popolo che, animato dallo Spirito,
ha accolto e vive della rivelazione cristologica che la Scrittura canonicamente attesta» (p. 104).

16 Va precisato che il termine studio non coincide con lo studio scientifico, I'esegesi, bensi
con l'attenta considerazione, che ovviamente non esclude 1'esegesi, ma va oltre questa. Il ter-
mine presente in DV 24 e ripreso in DV 25 con 1'aggiunta dell'aggettivo exquisito: coloro che si
dedicano al ministero della parola «assidua lectione sacra atque exquisito studio in Scripturis
haerere». Peraltro si tenga presente che in DV 24 si usa il verbo perscrutari, che indica, come
suggerisce il n. 25, non semplicemente una conoscenza intellettuale, informativa o culturale (cf.
J. RatzINGER, Dogmatische Konstitution tiber die gottliche Offenbarung, in Lexikon fiir Theo-
logie und Kirche: Das zweite Vatikanische Konzil, vol. II, Herder, Freiburg-Basel-Wien 1967,
579); la teologia si rafforza e rinnova «omnem veritatem in mysterio Christi conditam sub lu-
mine fidei perscrutando». Non pare percio condivisibile l'interpretazione di T. SOpING, secondo
cui «Sacrae Paginae studium» indicherebbe l'esegesi (Exegese und Teologie. Spannungen und
Widerspriiche, Kohdrenzen und Konvergenzen aus katholischer Perspektive, in Theologische
Revue 99 [2003], 5). Che il significato di studium vada oltre la ricerca esegetica scientifica lo
si potrebbe cogliere ripercorrendo 1'uso di questo termine nella tradizione cristiana; basti una
citazione del De Trinitate di Agostino: «Quod si ardenter atque instanter vult, studere dicitur:
quod maxime in assequendis atque adipiscendis quibus doctrinis dici solet» (IX, 12,18).

7 Non sarebbe difficile trovare qualche sintonia tra queste indicazioni e le otto specializ-
zazioni funzionali proposte da B. LoNErGAN, Method in Theology, Darton, Longman & Todd,
London 1972, delle quali 'ultima e appunto la comunicazione: cf. pp. 355-368.

18 Merita essere ricordato a questo proposito quanto si legge in Unitatis redintegratio 11
a proposito del compito dei teologi nel dialogo ecumenico: devono prestare attenzione alla

314



La questione del metodo teologico nella seconda meta del XX secolo

deplacement della teologia: senza smettere di essere attenta ai «dogmi»
la teologia (dogmatica) sposta il suo sguardo sulla res che i dogmi voglio-
no annunciare e custodire. A fronte della ineludibile preoccupazione per
la verita da conservare, prevale la preoccupazione di dire la verita ai de-
stinatari dell'auto-comunicazione di Dio avvenuta nella storia e in forme
storiche. La verita va poi ricercata insieme con gli altri cristiani, tenendo
conto anche dei semi del Verbo che sono presenti nelle religioni e nelle
culture.

L'insistenza sulla storia risentiva delle indagini soprattutto di due ese-
geti protestanti: Gerhard von Rad e Oscar Cullmann, che negli anni Qua-
ranta-Cinquanta avevano richiamato l'attenzione sul progresso storico
della rivelazione.' Nulla di nuovo, se si pensa che gia Ireneo nella sua
opera maior aveva proposto appunto il graduale manifestarsi di Dio per
preparare 1'evento Gesu Cristo® e che questa idea era presente ancora
nella teologia medievale.*

La teologia neoscolastica di sapore controversistico aveva perso questa
prospettiva che ora diventava dominante a partire da un saggio che racco-
glie considerazioni fatte insieme da Karl Rahner e Hans Urs von Balthasar,
prima della loro controversia, e pubblicato da Rahner con il titolo Uber den
Versuch eines Aufrisses einer Dogmatik.?* E noto che questo Schema di
dogmatica sta alla base della monumentale impresa del Mysterium salu-

«gerarchia delle verita». In questo modo si supera sia l'atteggiamento controversistico sia la
preoccupazione «apologetica»; la ricerca teologica deve essere condotta «una cum fratribus
seiunctis» e deve procedere «cum veritatis amore, caritate et humilitate»: cf. il commento di A.
Marress, Unitatis redintegratio, in S. Noceti — R. RepoLE (a cura di), Commentario ai documenti
del Vaticano II, vol. 3: Orientalium Ecclesiarum — Unitatis redintegratio, EDB, Bologna 2019,
338-348.

19 Sulla pervasivita della teologia della storia della salvezza nella teologia del XX secolo cf.
G. PasquatLg, La teologia della storia della salvezza nel secolo XX, EDB, Bologna 2002.

20 11 tema della praeparatio evangelica, che il Vaticano II assume, impropriamente esten-
dendolo a cio che di buono e di vero e presente nelle religioni e nelle culture (cf. LG 16), era
diventato centrale nella rilettura della storia da parte di Eusebio di Cesarea nella sua opera
apologetica che aveva per titolo appunto Praeparatio evangelica; a quest'opera rimandava la
nota 20 di LG 16.

2 La sitrova anche in Tommaso, come convincentemente ha mostrato M. SECKLER nell'ope-
ra Das Heil in der Geschichte. Geschichtstheologisches Denken bei Thomas von Aquin, Kosel,
Miinchen 1964. Per avere un riscontro basterebbe dare uno sguardo alla struttura della Summa
Theologiae, che trova il suo centro nella trattazione della persona di Gesu Cristo (III parte) alla
cui conoscenza si accede dopo aver conosciuto l'identita di Dio e quella dell'uomo attraverso un
processo di conoscenza degli articoli di fede, che nel corso del tempo sono cresciuti man mano
ci si avvicinava allo stesso Gesu Cristo (cf. II-1I, q. 1, a. 7).

22 In K. RAHNER, Schriften zur Theologie, vol. I, Benzinger, Einsideln 1960¢, 9-47; tr. it. Sag-
gio di uno schema di dogmaticaq, in Ip., Saggi teologici, Edizioni Paoline, Roma 1965, 51-111.
Che i contenuti del saggio siano frutto di considerazioni congiunte dei due teologi lo dichiara
lo stesso Rahner: ivi, 74, nota 15.

315



Giacomo CANOBBIO

tis, che ha come sottotitolo Nuovo corso di dogmatica come teologia della
storia della salvezza. Nel saggio di Rahner si trova anche la convinzione
che non si puo aggiungere alla teologia scientifica una teologia kerygmati-
ca:® «In realta la teologia piu rigorosa, che s'impegna appassionatamente
e unicamente al suo oggetto e si prospetta questioni sempre nuove, anzi
la stessa teologia piu scientifica €, a lungo andare, la piu kerygmatica».?
Nella visione di Rahner «ogni dogmatica cattolica dev'essere teologia es-
senziale ed esistenziale. [...] deve investigare e riferire che cosa effetti-
vamente e accaduto — in modo libero e indeducibile — nella storia della
salvezza».?

La recezione dello Schema influenzo notevolmente la ricerca teologi-
ca, soprattutto attraverso la mediazione del Mysterium salutis, la cui im-
postazione meriterebbe pero di essere riconsiderata. Infatti 1'articolazione
cronologica, che vorrebbe rispecchiare la storia della salvezza, presenta
alcuni limiti, tra i quali due sembrano maggiormente rilevanti: l'azione di
Cristo sembra perdere la dimensione sovrastorica; i sacramenti — seguen-
do l'impostazione prevalente della teologia tedesca del tempo — sono posti
dopo la Chiesa intesa come Grundsakrament.

Di fatto l'impostazione storico-salvifica e diventata prevalente ne-
gli ultimi decenni del secolo scorso, con il rischio di identificare metodo
genetico con prospettiva storico-salvifica: lo schema evolutivo potrebbe
aprire alla considerazione che il progresso dottrinale coincide con il ma-
nifestarsi graduale della verita-rivelazione (dimenticando che il processo

% Fra questo un orientamento assunto dalla teologia tedesca per integrare la teologia dog-
matica di scuola. Con le parole di Hugo Rahner, uno degli esponenti piu significativi di questo
orientamento, «la cherigmatica € una forma "speciale” di teologia per il suo contenuto, perché
essa si accinge ad un'impresa che non puo e non vuole essere volta univocamente nella sfera di
una pura teologia di scuola. E tale impresa consiste nel trasformare la teologia scientifica, cosi
com'e ormai fissata e come tale inevitabilmente necessaria, nella sua forma storica e speculati-
va (e anche didattica), in una costruzione teologica che metta in luce piu chiaramente l'intrin-
seca coordinazione e organicita delle verita rivelate alla loro funzione salvifica, al loro valore
salvifico, e che lo ponga in luce piu di quanto non sia possibile farlo nello studio intellettuale
delle verita rivelate, studio che deve essere condotto speculativamente oppure storicamente»
(Teologia e kerygma, Morcelliana, Brescia 1958, 7-8: Premessa alla seconda ed. tedesca). Si
tenga presente che questa teologia riconsidera tutti i temi della dogmatica per mostrare come
questi possano essere «predicati».

2 RAHNER, Saggio di uno schema di dogmatica, 62. La citazione va completata con le ri-
ghe che la seguono: «I nostri testi scolastici sono poco vivi, servono poco alla predicazione e
alla testimonianza della verita, non perché contengono troppa filosofia scolastica e scientifica,
ma perché ne offrono troppo poca» (ivi). In questo senso 1'opera sintetica di K. Rahner, Corso
fondamentale sulla fede nell'intenzione dell' Autore ha una funzione kerygmatica: mostrare la
plausibilita del cristianesimo a una cultura che vuol capire le ragioni del credere e quindi le
condizioni di possibilita dell'autocomunicazione storica di Dio all'uomo connotato da storicita.

%5 RAHNER, Saggio di uno schema di dogmatica, 75.

316



La questione del metodo teologico nella seconda meta del XX secolo

rivelativo che e giunto a Gesu Cristo non continua nel periodo successivo
a lui); potrebbe altresi portare a far coincidere il processo storico con la
storicita.

Possibilita/necessita di teologie «contestuali»

Accanto all'impostazione storico-salvifica, il Vaticano II apriva alla possi-
bilita di una pluralita di teologie.

Sono soprattutto due i luoghi nei quali si apre a questa possibilita: Ad
gentes, n. 22, dove - in sintonia con Lumen gentium, n. 13 — si riconosce
alle Chiese particolari la meravigliosa capacita di assorbire tutte le ric-
chezze delle nazioni, ricavando dalle consuetudini e dalle tradizioni, dal
sapere e dalla dottrina, dalle arti e dalle scienze dei loro popoli tutti gli
elementi utili a rendere gloria al Creatore, a mettere in luce la grazia del
Salvatore e a organizzare bene la vita cristiana. Per raggiungere questo
obiettivo deve essere promossa la ricerca teologica, che sottoporra facta et
verba a Deo revelata a una nuova investigazione.

In questo passaggio si delinea un metodo che riconosce soggettualita
teologica alle Chiese particolari, nonché possibilita di scoprire aspetti del
mistero cristiano finora non colti perché la cultura dominante ne limita-
va lo svelamento. Le culture diventano pertanto punto di partenza per la
comprensione del mistero cristiano, non solo destinatarie di una compren-
sione avvenuta al di fuori di esse.?

Con la consapevolezza di semplificare, si potrebbe dire che ci sono tan-
te teologie quante sono le culture: se teologia e intellectus fidei e la fede e
sempre vissuta in un contesto storico, la teologia necessariamente non po-
tra proporsi come sapere critico della fede con categorie proprie di culture
diverse rispetto a quelle nelle quali la fede e vissuta. D'altra parte, appare
«velleitario e ingenuo il tentativo di ripulire la fede dal rivestimento cultu-
rale occidentale per piazzarne l'ipotetica essenza in un ambiente culturale
altro. Invece, si trattera di intercettare con mitezza e rigore gli assetti cul-
turali, le traiettorie della transizione religiosa, le forme pratiche dei vincoli
sociali in cui le coscienze vengono alla luce e crescono».?” La fede non ar-
riva mai in un nuovo contesto svestita dalle forme culturali di un contesto

% Secondo C. Theobald, avremmo in questo passo di AG «l'ultima parola del concilio sul
problema ermeneutico» (La réception du concile Vatican II, vol. 1: Acceder a la source, Cerf,
Paris 2009, 314).

2 M. AnTonELLI, Ad gentes, in S. NoceTi — R. RepoLE (a cura), Commentario ai documenti
del Vaticano II, vol. 6: Ad gentes - Nostra aetate - Dignitatis humanae, EDB, Bologna 2018,
317-318.

317



Giacomo CANOBBIO

precedente, benché non si identifichi con quelle forme culturali. Il compito
della teologia e rendere possibile mediante «una nuova investigazione»
la comprensione della rivelazione da parte di ogni cultura, tenendo conto
di quanto e avvenuto nel corso dei secoli, cioe della tradizione, che e la
condizione di possibilita del giungere all'incontro con la rivelazione. Si de-
linea pertanto la possibilita di nuove teologie, se non nel metodo, almeno
nell'esito.

Questa affermazione trova giustificazione in quanto si legge in Gau-
dium et spes, n. 62, dove si invitano i teologi a trovare modi sempre piu
adatti di comunicare la dottrina agli uomini del loro tempo, mantenendo
tuttavia fedelta ai metodi e alle esigenze della scienza teologica. Il colle-
gamento tra «metodi» e «scienza teologica», da una parte riconosce che
la teologia ha esigenze particolari rispetto a tutte le altre forme di sapere
scientifico, dall'altra prevede che il metodo non sia unico. Tuttavia non
perché ci siano metodi diversi nella ricerca teologica, bensi perché la
scienza teologica e un arcipelago costituito da diverse discipline.

La recezione «creativa» del Vaticano II

Nel periodo immediatamente successivo al Vaticano II, se si prescinde dal-
lo zelo iconoclasta che voleva stabilire un distacco radicale con la teologia
precedente e dai tentativi di riproporre pari pari questa teologia, prende
avvio una riflessione sul metodo, che inizialmente si focalizza sul rapporto
tra esegesi e dogmatica/morale — gia nell'aria agli inizi del Vaticano II*® — e
successivamente su due istanze tra loro correlate: il primato ermeneutico
del contesto culturale e la priorita della prassi.?’

Per quanto attiene al primo aspetto, la questione nasceva dalle implica-
zioni dell'affermazione della Scrittura come anima della teologia. Il sotto-
fondo della questione era 1'attenzione alla storia dell'auto-comunicazione
di Dio: se si deve assumere la storia come luogo della manifestazione di
Dio, si deve anzitutto accertare quali siano i fatti che nei testi della Scrittu-
ra sono riletti in fasi successive sulla base delle esperienze delle comunita.
Di questo modo di procedere, che voleva prendere le distanze dall'orien-
tamento bultmaniano dell'ermeneutica biblica, si pud vedere un esempio

% Si veda la raccolta di studi curata da H. VorGrRIMLER, Esegesi e dogmatica, Edizioni Pao-
line, Roma 1967 (or. tedesco 1962), tra i quali va ricordato soprattutto il saggio di K. RAHNER,
Esegesi e dogmatica, 39-93, dove si rimprovera agli esegeti di dimenticarsi di essere teologi
cattolici (cf. p. 43).

2 Si prescinde qui da tutto il lavoro finalizzato a commentare i documenti conciliari, la
cui ricaduta non sempre ha evitato il rischio di trasformarsi in una nuova Denzingertheologie.

318



La questione del metodo teologico nella seconda meta del XX secolo

emblematico nella cristologia di Edward Schillebeeckx,*® soprattutto dei
primi due volumi: Gesu, la storia di un vivente;*! Il Cristo, la storia di una
nuova prassi.*? Il primo volume ha come obiettivo risalire alla vicenda di
Gesu per mostrare come questa sia stata in grado di provocare una tra-
sformazione in un gruppo di ebrei, il secondo illustra come esperienze di-
verse abbiano provocato interpretazioni diverse della vicenda dello stesso
Gesu. Se il primo volume mette in rilievo la priorita ermeneutica del fatto
(«offerta di realta»), il secondo quella dei soggetti che da quel fatto sono
raggiunti.®

Per quanto attiene al secondo aspetto, gia il titolo del secondo volume
lasciava intravedere la sintonia tra la visione del teologo olandese e quella
che si stava sviluppando, prima in America Latina, poi anche in Africa e
in Asia. Ci si riferisce all'orientamento liberazionista della teologia, che
migrando verso l'Africa e 1'Asia assumera connotazioni nuove, legate alle
culture, e in Asia anche alle grandi tradizioni religiose ivi diffuse.

La letteratura su questi orientamenti e sterminata, sintomo dell'interes-
se che suscitavano anche in Europa, dove peraltro molti dei teologi latino-
americani si erano formati e dove avevano subito l'influsso della nuova teo-
logia politica, che aveva trovato espressione significativa in Johann Baptist
Metz, in ambito cattolico, e in Jurgen Moltmann, in ambito evangelico.

Il primato della prassi, tipico del pensiero neomarxista (in particolare di
Ernst Bloch, per il Moltmann di Teologia della speranza), veniva recepito
in America Latina nella Teologia della liberazione, che piu propriamente
si qualificava come teologia «desde la praxis de la liberacion». Il testo piu
importante a questo riguardo, per quanto attiene al metodo, e rappresen-
tato dallo studio di Clodovis Boff, Teologia e prdtica. Teologia do politico
e suas mediag¢des.* Qui, assumendo come punto di partenza soprattut-
to il pensiero di L. Altusser, il teologo brasiliano struttura una teoria del
metodo teologico secondo una triplice mediazione: socioanalitica (MSA),
ermeneutica (MH), pratica, che corrispondono ai tre verbi coniati da mons.
Cardijn, fondatore della JOC, vedere, giudicare, agire.

% Le linee metodologiche di questa cristologia sono illustrate nel breve saggio L’'approccio
a Gesu di Nazaret. Linee metodologiche, Queriniana, Brescia 1972 (or. olandese 1972).

31 Queriniana, Brescia 1976.

32 Queriniana, Brescia 1980.

33 Sullo sfondo della impostazione sta 1'idea che «rivelazione non € [...] “azione salvifica di
Dio nella storia”, bensi tale azione salvifica in quanto sperimentata ed enunciata da credenti,
in risposta alla domanda circa la definizione o il senso definitivo della vita umana» (L'approccio
a Gesu di Nazaret, 20).

3 Ed. Vozes, Petrépolis 1978; qui si usera la seconda edizione: 1982. Nella terza edizione
(1993) lo stesso autore premette una prefazione autocritica, i cui contenuti sono ripresi nel suo
Teoria do método teoldégico, Ed. Vozes, Petrépolis 1998.

319



Giacomo CANOBBIO

La teologia del politico si costruisce grazie a due mediazioni teoriche fonda-
mentali: la MSA e la MH. La prima le fornisce l'oggetto materiale, la seconda
i mezzi di elaborazione specifica. Inoltre la Teoria (teologica) resta sempre
determinata dalla relazione dialettica che ha con la Prassi (della Fede), men-
tre essa stessa interviene nella Prassi a suo modo, cioe teoricamente. Sicché
mentre la MSA e la MH devono essere intese nella categoria di medium quo
della Teologia, la Prassi deve esserlo nella categoria di medium in quo.*

Obiettivo di questo tipo di riflessione, che, come gia si diceva, si ispira
a orientamenti europei,*® era quello di evidenziare la responsabilita pub-
blica delle fede.*

La teologia non solo cercava il dialogo con le scienze, fossero esse so-
ciali o «esatte» (mutuando da queste concezioni o metodi),* ma cercava di
uscire dagli ambiti accademici, che in Europa si ponevano in dialogo con
la filosofia, per mettersi al servizio della prassi. Sintomatica al riguardo
la dichiarazione dell’Associazione ecumenica dei teologi del terzo mon-
do (EATWT) al termine del suo primo congresso tenuto a Dar-es-Salaam
nell'agosto del 1976:

Oggi le nostre Chiese sono dominate dalle teologie dell’'Europa e del Nord
America e queste rappresentano una forma di dominazione culturale. Esse
vanno intese in quanto sono state generate da situazioni particolari di quei
Paesi e non possono quindi essere acriticamente adottate senza porre la que-
stione della loro rilevanza nel contesto dei nostri Paesi. Per essere fedeli al
vangelo, e ai nostri popoli, noi dobbiamo riflettere sulla realta delle nostre
situazioni e interpretare la Parola di Dio in rapporto a questa realta. Noi re-
spingiamo in quanto irrilevante il tipo di teologia accademica che e separata
dall'azione. Siamo disposti a una radicale svolta nell'epistemologia, che faccia

3% BorrF, Teologia e prdtica, 377.

% L'opera di C. Boff ¢ la rielaborazione della tesi di dottorato all'Universita di Lovanio sotto
la guida di A. Gesché.

3 Per una illustrazione cf. G. Canossio, Teologia e storia: emergenza della responsabilita
pubblica della fede, in ANGELINI — MaccHI (a cura di), La teologia del Novecento, 413-468.

% A questo riguardo si dovrebbero ricordare i tentativi di W. Pannenberg, che si serve
dell'idea di «campo» sviluppata dalla fisica moderna per descrivere la presenza/azione dello
Spirito, sulla scorta delle antiche concezioni stoiche: tutti i campi di tensione che danno origine
alle forze (e ai corpi) sarebbero riconducibili a un unico, ampio campo di forza. Dal punto di vi-
sta teologico questo potrebbe venir identificato con lo Spirito, il quale apparirebbe percio come
la condizione di possibilita della relazione tra Dio e la sua creazione, in quanto egli (esso) con-
ferisce al mondo la sua struttura spazio-temporale, conferendo una consistenza autonoma alla
realta mondana, ma indicando al tempo stesso anche 1'origine divina e la destinazione esca-
tologica della creazione (cf. Teologia sistematica 2, Queriniana, Brescia 1994, 94-101); come
anche i tentativi di A. Dulles di fare teologia per modelli, mutuando il concetto di modello da T.
KunN, La struttura delle rivoluzioni scientifiche. Il teologo americano usa questo metodo sia per
la Chiesa (Models of the Church) sia per la rivelazione (Models of Revelation).

320



La questione del metodo teologico nella seconda meta del XX secolo

dell'impegno il primo atto teologico e impegni a una riflessione critica sulla
prassi storica del terzo mondo.*

Il testo rappresenta lo specchio del deplacement della ricerca teologi-
ca: il terzo mondo si affaccia alla riflessione teologica con la convinzione
che si debba cambiare il metodo, cosa che comporta anche il ripensamento
dei contenuti della fede cristiana.*’

Lo sfondo sul quale questa convinzione si appoggia e la questione er-
meneutica: l'interprete, sempre determinato dal contesto, assume la priori-
ta rispetto al dato.*! Cio che e in gioco e la verita rivelata: se questa, come
abbiamo accennato sopra con una citazione di Edward Schillebeeckx, non
si da mai nella pura fattualita, bensi nella recezione di essa in contesti di-
versi, e questi diventano matrice di comprensioni plurime, la rivelazione
non puo essere ritenuta chiusa in un tempo e racchiusa in un libro. Non
basta pertanto quanto papa Giovanni XXIII aveva indicato nel discorso di
apertura del Vaticano II (11 ottobre 1962) relativamente alla distinzione
tra contenuto e forma della dottrina: ora la «nuova» forma e il contenuto.
Muta pertanto anche il modo di considerare la Scrittura in teologia.

Emblematica al riguardo e l'opera di Juan Luis Segundo, Liberazione
della teologia.** La tesi che Segundo sviluppa € che dalla Scrittura non si
debbano attingere verita perenni, bensi un metodo nell’affrontare i pro-
blemi. Punto di avvio per l'illustrazione della tesi e la dichiarazione della
necessita di una nuova ermeneutica. In questa la priorita spetta al presen-
te, non al passato, sebbene i due debbano collegarsi mediante un circolo
ermeneutico e cioe mediante il

continuo mutamento della nostra interpretazione della Bibbia in funzione dei
continui mutamenti della nostra realta presente, tanto a livello sociale che in-
dividuale. Ermeneutica significa interpretazione. Il carattere circolare di tale
interpretazione consiste nel fatto che ogni nuova realta esige una nuova inter-
pretazione della rivelazione di Dio, un cambiamento della realta da parte di
quest'ultima e, quindi, una nuova interpretazione... e cosi di seguito.*?

% Manifesto dei teologi del terzo mondo, in Il Regno/documenti 22 (1977), 86. Nella Teo-
logia della liberazione della prima ora era diventato abituale ripetere che la teologia & atto
secondo, che sgorga dall'impegno per la liberazione dei popoli oppressi.

40 Per una panoramica sintetica delle teologie del terzo mondo, cf. B. Cuenu, Nascita delle
teologie dei Terzi mondi. Nuovi luoghi, nuove letture, nuovi metodi, in G. CaNnoBBIO (a cura di),
Teologia e storia: I'eredita del ‘900, San Paolo, Cinisello Balsamo 2002, 87-142.

4 Cf. G. Canosgio, Teologia e contesto ecclesiale, in G. Lorizio — S. MURATORE (a cura di), La
frammentazione del sapere teologico, San Paolo, Cinisello Balsamo 1998, 171-201.

42 Queriniana, Brescia 1976.

4 SeEcunpo, Liberazione della teologia, 16.

321



Giacomo CANOBBIO

Da questa concezione si ricava il compito della teologia: rispondere
agli interrogativi che 1'attuale situazione pone e che mettono in discus-
sione le nostre abituali convinzioni. In altri termini, in teologia si lavora
con il «dubbio ideologico», lasciando cioe che la realta si ponga come
fonte di interrogativi e come principio per una nuova interpretazione del-
la fonte della nostra fede, la Scrittura. Se il circolo ermeneutico non é
completo, non si da teologia viva, «ossia legata a quella fonte di vita che
e la realta storica, senza la quale 1'altra fonte divina di vita puo seccarsi
non per propria colpa, ma a causa della nostra impermeabilita».* Cio
che, in ultima analisi, decide se il circolo ermeneutico sia completo ¢ la
risposta che dalla rivelazione si ricava nei confronti del bisogno mani-
festato dalla realta attuale, senza la pretesa di una risposta definitiva e
universale.*> Del resto, «la Bibbia non e il discorso di un Dio universale
rivolto a un uomo universale». Ogni risposta sara parziale, e sara risposta
se ci dice che cosa sia veramente utile per la liberazione cui Dio ci chia-
ma e ci spinge.*®

Se questo e il senso del circolo ermeneutico, la teologia non potra non
incrociarsi con la sociologia e con la politica. Con la sociologia per il fatto
che tramite essa si possono smascherare i meccanismi che «modellano
la nostra teologia allontanandola dalla sua base rivelata e mettendola al
servizio di interessi sociali».*” Con la politica poiché non ci si puo adattare
alla realta esaminata, tanto meno legittimarla con una specie di asettica,
quindi falsa, illustrazione della verita. Il rapporto tra teologia e politica
si fonda su due tipi di analisi: una relativa al comportamento umano e
all'influenza della scienza su di esso, 1'altra relativa alla teologia di Gesu
rispetto alla teologia dei farisei. Nel primo caso, si prende in considerazio-
ne l'unico vero problema, cioe «quello di determinare se la teologia pon-

4 Ivi, 42,

45 Ivi, 54.

4 Per illustrare la sua convinzione riguardo al circolo ermeneutico, Segundo analizza 1'uso
dello stesso in quattro autori: H. Cox, K. Marx, M. Weber, J. Cone. Dei quattro solo 1'ultimo
porterebbe a compimento il circolo, sebbene lasci aperta la questione della verita. Dall'analisi
dei quattro modelli I'A. «spera» di aver chiarito: 1) «che una teologia degna di essere presa in
considerazione da una persona seria nasce non da un interesse scientifico e accademico ma da
un impegno umano pre-teologico, per cambiare e migliorare il mondo»; 2) «che la teologia, se
non comprende i meccanismi ideologici della societa stabilita, € un portavoce inconscio delle
esperienze e idee delle classi e dei gruppi dominanti, invece di rendere nella sua purezza la
parola di Dio»; 3) «che senza una sensibilita impegnata nel fare della teologia uno strumento
e un'arma al servizio dell'ortoprassi ossia di una prassi di socialita e di liberazione, un falso
concetto quasi magico dell'ortodossia stempera la teologia in concetti universali e astorici»; 4)
«che dobbiamo far sprigionare la sovrana liberta della parola di Dio se vogliamo dire, in ogni
situazione, cio che vi € di creativamente liberante» (ivi, 56-57). Le quattro conclusioni mettono
in evidenza il punto di partenza e di arrivo di ogni teologia che voglia essere liberatrice.

47 Ivi, 68.

322



La questione del metodo teologico nella seconda meta del XX secolo

ga l'uomo in condizione migliore per scegliere e cambiare politicamente
il mondo».*® Nel secondo caso, si apprende che, mentre la metodologia di
Gesu ha come criterio ultimo «il lenimento del dolore umano»,* la meto-
dologia dei farisei parte dalle certezze teologiche e cerca di inquadrare in
esse quanto avviene. Si preclude cosi la possibilita di riconoscere Gesu. In
effetti, «<sembra che le certezze teologiche, che si hanno prima, chiudano
il cuore e la comprensione ai segni che permettono di riconoscere Gesu
per quello che realmente &».°° Di conseguenza, il problema della teologia
non puo essere quello di «discendere dalle sue certezze sul terreno flut-
tuante della storia, della sociologia e della politica, perché una teologia
che si proponesse questo, altro non sarebbe che quella squalificata da
Gesu. L'unico problema e di lasciarsi afferrare dall'umano in tutte le sue
dimensioni e, sulla base di queste scelte fondamentali, interrogare la rive-
lazione».** Cio equivale a dire che non si puo sapere in antecedenza quale
sia il contributo che i cristiani danno al processo di liberazione. Esso, in-
fatti, non puo essere dedotto, nella sua concretezza, neppure dal messag-
gio di Gesu, perché, cosi come sta, questo e determinato dal contesto e se
«Gesu vivesse e agisse oggi, direbbe cose molto diverse da quelle dette
venti secoli fa».”> Coerentemente, «oggi noi dobbiamo scoprire senza di
lui, non senza pero il suo Spirito, cio che direbbe per liberarci se vivesse
nella nostra epoca».®® Questo, tuttavia, puo essere stabilito solo dall'inter-
no della prassi di liberazione. Ma la scelta di partecipare a questa prassi
si giustifica mediante una ideologia: «nessuno puo decidere che la sua
prassi fa parte della prassi unitaria dell'unico processo rivoluzionario se
non basandosi sulla propria ideologia o sulla propria fede».** Per ideolo-
gia siintende «un'idea del fine e dei mezzi atti a tale processo».> Se pero
si introduce il tema dell'ideologia, dato che la fede e, di fatto, per molti il
motivo giustificante la prassi di liberazione, si pone il problema del rap-
porto tra fede e ideologia. Esse stanno intrinsecamente connesse, per il
fatto che la fede, intesa qui come adesione a dei valori assoluti, si attua
sempre mediante un'ideologia. La differenza fondamentale sta in questo:

8 Ivi, 106.

49 Ivi, 109.

0 Ivi, 112s.

1 Ivi, 111

52 Ivi, 119.

3 Ivi.

4 Ivi, 136.

% Ivi, 137. J.L. Segundo riprende questa descrizione di ideologia anche nella lunga Intro-
duzione a A historia perdida e recuperada de Jesus de Nazaré. Dos Sinéticos a Paulo, Paulus,
Sao Paulo 1997, in part. 19-97.

323



Giacomo CANOBBIO

la fede «impone un valore assoluto oggettivo»,*® mentre 1'ideologia non lo
impone. Piu precisamente, la fede mette in contatto con la fonte oggettiva
di ogni verita, ma, bisogna aggiungere, tale incontro «viene operato in
un processo di ricerca ideologica e porta immediate conseguenze ideolo-
giche».”” Queste consistono nel dare orientamento alla propria vita. Tale
orientamento tuttavia non puo essere definitivo, per il fatto che la fede,
rimandando all'assoluto, relativizza qualsiasi orientamento; d'altra parte
le situazioni che mettono in crisi le ideologie rimandano oltre le stesse,
alla fede. Mediante l'ideologia in tal modo «impariamo a imparare»,”® e
in questo consiste appunto la fede, la quale pertanto non ha un contenuto
proprio da dare all'ideologia, ma ne costituisce la «riserva» in quanto la
relativizza e insieme la fonda. In tal senso la verita rivelata non € una ve-
rita finale, per quanto assoluta essa sia, ma e un elemento fondamentale
per la ricerca della verita. Questa ricerca poi e continuamente aperta, e il
criterio di essa non puo che essere storico, piu precisamente il servizio al
processo di liberazione.

E questo medesimo rapporto tra fede e ideologia che troviamo nella ri-
velazione di Dio: la fede costituisce I'elemento permanente e unico, 1'ideo-
logia 1'elemento mutevole e articolato a seconda delle diverse circostanze
storiche. La Scrittura, in ultima analisi, non sarebbe altro che la successio-
ne di ideologie religiose, cioe di «sistemi di fini e mezzi», ciascuno messo in
rapporto con il suo contesto e solamente in questo contesto comprensibile.*

Questa convinzione permette alla Teologia della liberazione di mante-
nersi libera nello scegliere 1'ideologia che nel suo contesto risponde me-
glio ai problemi che la realta pone. Nella scelta si potrebbe procedere in
due modi: 1) cercare nella Scrittura situazioni simili alle attuali e assumere
l'ideologia che in quella situazione e stata creata ed e attestata dalla stes-
sa Scrittura. Tale via si mostra pero impraticabile, date le trasformazioni
culturali e storiche intervenute; 2) inventare oggi «l'ideologia usata da un
evangelo contemporaneo»;* e per realizzare questo «la fantasia e la cre-
ativita secolari o profane sarebbero piu atte e piu ricche».5! Cio suppone
che non si comprenda la rivelazione come un deposito, ma come un pro-
cesso che continua. Coerentemente, la fede «non € un contenuto sintetico,
universale e atemporale della rivelazione quando la si e sbarazzata dalle
ideologie. E, invece, la maturita delle ideologie, la possibilita di sprigiona-

%6 SEcunDpO, Liberazione della teologia, 145.
57 1vi.

%8 Tvi, 147.

% Jvi, 158.

60 Jvi, 159.

51 Jvi, 160.

324



La questione del metodo teologico nella seconda meta del XX secolo

re pienamente e coscientemente il contenuto ideologico dal quale dipende
la vera e reale liberazione degli uomini».®* In ultima analisi, la fede non &
altro che apprendere ad apprendere, cioe capacita di non fissarsi su alcu-
na ideologia come definitiva, ma di lasciarsi determinare dalla situazione
nuova che mette in crisi l'ideologia precedente.

In questa visione, il riferimento alla Scrittura cessa di essere assun-
zione di contenuti precisi e definitivi; diventa piuttosto accettazione del
processo di apprendimento, in essa attestato, come normativo rispetto ad
altri processi; la Scrittura, infatti, ha la funzione di insegnarci a inventare
ideologie.

Non e difficile vedere che permane per la teologia la necessita di rife-
rirsi alla Scrittura, ma non piu nel senso indicato sia da Optatam totius, n.
16, sia da Dei Verbum, n. 24. Qui si attua una lettura della Bibbia non solo
selettiva, perché funzionale a uno scopo pratico (la liberazione, che richie-
de necessariamente una ideologia), ma pure finalizzata a imparare come
costruire ideologie, e quindi in funzione semplicemente metodologica.
Sicché nel «circolo ermeneutico» non € la Scrittura a svolgere la funzione
principe, bensi 1'opzione previa per la liberazione dei poveri. La Scrittura
«serve» a imparare come nelle diverse situazioni storiche si possano trova-
re strumenti atti al raggiungimento del fine, che e indicato dalla fede, il cui
contenuto e pregiudizialmente stabilito nella liberazione.

L'ombra lunga della svolta verso il soggetto si fa avvertire in questo
orientamento, come pure nell'orientamento che in nome della pluralita
delle culture prefigura il pluralismo teologico. A questo tema la Commis-
sione teologica internazionale aveva dedicato un documento con quindici
tesi pubblicato il 5 ottobre 1972.% Alla elaborazione aveva dato il suo con-
tributo anche Bernard Lonergan.* Il tema diventava urgente, soprattutto

62 Ivi, 166.

63 COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, Pluralismo. Unita della fede e pluralismo teologi-
co, EDB, Bologna 1974.

64 Nel volume appena indicato, che raccoglie i contributi di alcuni membri della Commis-
sione, non appare pero un testo di Lonergan, sebbene J. Ratzinger nel commento alla prima
Tesi lo citi, richiamando soprattutto la conversione: la fede & correlata alla conversione e non
alle differenze nei gradi di comprensione (p. 19). Il gesuita canadese pubblichera pero la rie-
laborazione del suo contributo al lavoro della CTI (II pluralismo dottrinale, Edizioni Paoline,
Catania 1977, or. 1971) nel quale illustra la sua convinzione: la pluralita di popoli comporta
una pluralita circa la comunicazione. Occorre dire in un'altra cultura cio che finora non e stato
detto. Cio denota la vitalita della fede, che e per tutti i popoli e quindi e assimilabile da tutti.
Confinare la Chiesa cattolica nella mentalita classicista sarebbe mantenerla fuori del mondo
moderno, prolungando la crisi che gia da troppo tempo la travaglia (cf. ivi, 22). Il pluralismo va
pertanto perseguito, senza timore di diventare relativisti. Il pluralismo «si fonda sulla differenza
culturale, sulla differenziazione pit o meno grande della coscienza, sulla presenza o assenza
della conversione religiosa, morale e intellettuale» (ivi, 61). Il tema verra ripreso nel 1972 in
Method in Theology, 300-311; 326-330.

325



Giacomo CANOBBIO

nel contesto immediatamente successivo al concilio, che, come abbiamo
accennato sopra, assumendo una concezione antropologica e non classici-
sta di cultura apriva alla possibilita/necessita di una pluralita di teologie.

Il problema che si poneva era pero come salvaguardare 1'unita della
fede nella pluralita delle interpretazioni. Il documento della Commissio-
ne teologica internazionale lo affrontava e indicava la soluzione con rife-
rimento alla verita oggettiva totale.®® Proprio qui pero stava la difficolta:
come si raggiunge la verita oggettiva totale? Se prevale la percezione di
essa in una cultura, se la verifica di essa sta nella prassi e questa e deter-
minata dal contesto sociale — che pero nella riflessione teologica non si da
mai senza una mediazione analitica, che richiede modelli interpretativi
selezionati in base all'obiettivo che si deve/vuole raggiungere — diventa
alquanto difficile cogliere la verita che unisce. Certo, si potrebbe riman-
dare alla Scrittura o ai simboli di fede; ma in questo modo si sposterebbe
soltanto il problema: sia Scrittura sia simboli di fede sono nati in culture
diverse, e quindi come possono essere intesi come normativi?

Il problema diventava quello del rapporto tra verita e interpretazio-
ne. E si rendeva particolarmente acuto in due continenti, 1'Africa e 1'Asia,
i cui vescovi al Sinodo del 1974 avrebbero fatto sentire la loro voce in
riferimento alla necessita dell'inculturazione, con accentuazioni diverse:
mentre per 1'Africa la prospettiva sara prevalentemente, almeno agli inizi,
quella dell’'annuncio del vangelo a culture ataviche,®® per 1'Asia la pro-
spettiva sara quella del dialogo con le grandi religioni. Nei due casi la
questione del rapporto tra verita evangelica e annuncio diventava spinosa
e si incrociava, talora in modo critico, con la questione del primato della
prassi liberatrice.®” Si profilava infatti la funzione anzitutto pratica della

% Cf. Tesi 15: «La necessaria unita della fede e della comunione non impediscono una
diversita di vocazioni e di preferenze personali nella maniera di accostarsi al mistero di Cristo
e di viverlo. La liberta del cristiano (cf. Gal 5,1-13), lungi dall'implicare un pluralismo illimitato,
esige uno sforzo verso la verita oggettiva totale non meno che la pazienza di fronte alle coscien-
ze deboli (cf. Rm 14,15; 1Cor 8)» (COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, Pluralismo. Unita della
fede e pluralismo teologico, 72).

% Andrebbe ricordata la Dichiarazione dei vescovi africani e malgasci al termine del Si-
nodo del 1974, nella quale si manifestava la necessita di una teologia africana ai fini di una
efficace incarnazione del vangelo nella vita dei popoli africani: cf. F. BurturiNg, Le nuove vie del
vangelo. I vescovi africani parlano a tutta la Chiesa, EMI, Bologna 1975, 287-291. La Dichiara-
zione considera conclusa la fase dell'adattamento e necessaria la via dell'incarnazione. Questo
termine e diventato pervasivo, giustificato con il riferimento all'incarnazione del Verbo. Sulla
pertinenza del parallelo si dovrebbe eccepire.

67 Per 1'Africa basti un riferimento al teologo camerunense J.M. ELa, Identité propre d'une
théologie africaine, in C. GEFFRE (a cura di), Théologie et choc des cultures, Cerf, Paris 1984, 23-
54 (un pressante appello a elaborare una teologia che tenga conto della situazione di oppressio-
ne delle masse africane; infatti, una teologia legata alle tradizioni ancestrali, ormai sconosciute
alle nuove generazioni, offrirebbe alibi ai dittatori); per I'Asia un riferimento ad A. Pieris, Una

326



La questione del metodo teologico nella seconda meta del XX secolo

teologia, che implicava la priorita dell'attenzione alle situazioni concrete
dei popoli rispetto all'attenzione a quanto la rivelazione attestata indicava.
Emblematico quanto C. Boff scriveva: il teologo «deve stare maggiormen-
te attento a quanto succede nella comunita e nella societa in generale che
non al senso passato delle pagine della Scrittura. Per lui e piu importante
teorizzare “cio che lo Spirito dice alle Chiese” che imparare quanto il me-
desimo Spirito disse una volta».%® E lo Spirito parla attraverso la storia.

Il postulato dal quale si prende avvio e che Dio continua a parlare oggi
— 1'uso del prologo di Ebrei, come di Giovanni 3,8, diventa pervasivo —
e lo fa mediante gli avvenimenti, oltre che mediante le religioni. Queste
devono pertanto essere riconosciute come luoghi di autentica esperienza
di Dio e quindi come luoghi di rivelazione. Di conseguenza, alla teologia
non basta piu riferirsi alla Scrittura canonica cristiana; deve riferirsi anche
alle Scritture sacre delle altre religioni perché anch'esse sono attestazione
della rivelazione. Se nel rinnovamento della teologia indotto dal Vaticano
I il punto di riferimento era Gesu Cristo considerato come il compimen-
to dell'auto-comunicazione di Dio attestata nella Scrittura cristiana, ora il
punto di riferimento e lo Spirito, molte volte sganciato anche da Cristo e
non solo dalla Chiesa.

Non si sfugge pero all'impressione che 'appello allo Spirito sia funzio-
nale a legittimare la pluralita la cui matrice sta nella pluralita delle culture.
In fondo, si avrebbe anche qui il risvolto della comprensione della teologia
come ermeneutica, che pone il soggetto — nel e con il suo mondo — come
prioritario nel processo interpretativo. Sullo sfondo si profila il tema della
verita, non in generale, ma della verita che e la rivelazione avvenuta nella
storia di Gesu.

Una proposta «fuori coro»

Su questo tema in Italia ha richiamato 1'attenzione la cosiddetta Scuola di
Milano, che fin dall'inizio aveva orientato la sua ricerca sul problema del
metodo.” Introducendo il volume programmatico, L’evidenza e la fede,”
che raccoglie i saggi piu significativi apparsi sulla rivista Teologia, che

teologia asiatica della liberazione, Cittadella, Assisi 1990 (che cerca di collegare attenzione alle
culture/religioni asiatiche e condizioni di poverta delle grandi masse popolari. Da queste sta-
vano nascendo teologie contestuali: la teologia del minjung coreana, la waterbuffalo theology
tailandese, la teologia dalit indiana).

% Borr, Teologia e prdtica, 268.

8 Cf. M. Epis (a cura di), Fare teologia in Facolta. Percorso storico e opzioni teoriche, Glos-
sa, Milano 2018.

70 Glossa, Milano 1988.

327



Giacomo CANOBBIO

aveva avviato le sue pubblicazioni nel 1976, Giuseppe Colombo, capofila
del think-tank della Facolta Teologica dell'ltalia Settentrionale, delineava
il compito che la Facolta avrebbe assunto: proporre una teoria della ragio-
ne teologica.”! La scelta derivava da una constatazione: a partire dall'epo-
ca moderna la ragione teologica avrebbe vissuto di un complesso di infe-
riorita, dal quale né il tentativo di restaurazione tomista di Leone XIII né
il Vaticano II avrebbero liberato. Si poneva pertanto la necessita che la
ragione teologica, uscendo dalla figura apologetica che I'aveva connotata
nell'epoca moderna, privilegiasse l'intenzione critica, che peraltro e con-
naturata all'universalita della fede, la quale accetta senza alcun timore o
pregiudizio di esporsi al procedimento critico e quindi e attenta ad acco-
gliere tutte le provocazioni.

Accogliere le provocazioni non significava tuttavia adattare la teolo-
gia delegando la progettazione della criticita a una ragione esterna a se
stessa. E cio perché la fede reclama la critica, sa cioe di potersi giustificare
in sede critica, e quindi non va contrapposta alla ragione, come invece
e avvenuto nell'epoca moderna. Piuttosto, la fede non sta «accanto» alla
ragione per esprimere l'umano in forma «altra»; essa esprime 1'umano in
quanto aperto alla rivelazione, non in quanto alternativo alla ragione. Ri-
velazione poi non ¢ da intendere in termini di verita metastorica, bensi in
termini di evento storico: la vicenda di Gesu di Nazaret.” Coerentemente,
la fede si configura come un sapere poiché il suo oggetto e storico e quindi
riconoscibile dalla ragione. «Su questo presupposto [...] il compito del-
la ragione teologica e precisamente quello di formalizzare 1'intelligibilita
della rivelazione in modo soddisfacente per la ragione critica, e piu pro-
priamente di adeguare la ragione critica al sapere della fede, che si legitti-
ma precisamente in quanto “realizza" —lungi dal contraddire o negare - la
struttura originaria della ragione».” Cid comporta che la ragione teologi-

"t 1l saggio porta come titolo appunto La ragione teologica (pp. 7-17).

2 La descrizione della rivelazione come «principio» della ragione teologica si ha nel sag-
gio scritto da A. BERTULETTI e P. SEQUER], La rivelazione come «principio» della ragione teologica,
in FacoLTA TEoLOGICA DELL'ITALIA SETTENTRIONALE, La teologia italiana oggi. Ricerca dedicata a
Carlo Colombo nel 70° compleanno, Morcelliana, Brescia 1979, 149-193; ripreso poi, con al-
cune variazioni, in L’evidenza e la fede, 201-234, decurtato pero del § 5 «Ripresa sintetica:
la forma della verita di Dio e la rivelazione del senso assoluto»: cf. La teologia italiana oggi,
185-193. Di questo saggio merita di essere ripresa la descrizione sintetica del sapere teologico,
che «assume in proprio l'interrogazione radicale intorno alla verita e quindi si pone come un
suo svolgimento legittimo, senza delegarla a un sapere supposto gia costituito o mutuarla dai
canoni di qualche disciplina particolare, implica di restituire lo spazio proprio della domanda
ontologica, la quale trascende la distinzione fra esperienza e teoria, giacché ne ricomprende
i termini dentro la struttura dell'evidenza storica» (ivi, 184; in L’evidenza e la fede, 230, con
leggere variazioni che aiutano a rendere piu chiaro il pensiero).

3 CoLoMmBo, La ragione teologica, 14.

328



La questione del metodo teologico nella seconda meta del XX secolo

ca si assuma il compito di mostrare che la ragione critica non puo essere
identificata con la ragione ermeneutica, che ha dimenticato la questione
della verita riducendola alla questione del senso; altresi di mostrare che
la questione della verita non puo essere risolta nella questione della «evi-
denza sperimentale» quale criterio esclusivo e totalizzante del sapere. Per
poter realizzare questo compito la ragione teologica deve aprire la ragione
alla nozione di «evidenza simbolica», che «integra il duplice riferimento
ineludibile alla verita assoluta e incondizionata nella sua trascendenza e
alla liberta come esercizio necessario per il suo riconoscimento, in quanto
la verita nella sua assolutezza del “compimento del tutto” si da e quindi si
puo riconoscere solo nella forma dell'“anticipazione”, che in questo senso
si dice “simbolica”».” In tal senso la ragione teologica trasforma il sapere
precritico della fede in sapere critico.

A partire da questa visione si rivolgevano notazioni critiche sia nei con-
fronti delle teologie «politiche» sia nei confronti delle teologie contestuali.
Nelle pubblicazioni della Facolta Teologica di Milano — che raccolgono
in genere gli atti dei convegni annuali — si ripropone con costanza una
prospettiva metodologica: quella che da priorita ermeneutica alla «verita»
rispetto alla condizione storica, alla quale la teologia deve far «vedere» la
verita.”™

™ Ivi, 15.

# Questa medesima prospettiva si fa valere nel confronto con altri modi di pensare la teo-
logia: si prenda ad es. la rilettura critica che P. Sequeri fa dell'opera di I. Mancin, Novecento te-
ologico, nel breve, ma denso saggio L'immagine della teologia secondo la filosofia della religio-
ne. Nota retrospettiva in occasione del Novecento teologico di I. Mancini, in Teologia 3 (1978),
3-12. 1l Leitmotiv che accompagna i saggi relativi allo statuto della teologia si trova anche nelle
riletture critiche degli orientamenti delle teologie contemporanee: cf., ad es., G. CoLomso, La
teologia politica di Johannes Baptist Metz, in Teologia 4 (1979), 327-367, nel quale si fa notare
che il teologo tedesco risolverebbe la verita nella rilevanza, precludendosi pero «la professio-
ne della verita intesa come assoluto e incondizionato, che, se non puo essere il correlato né il
prodotto di una riflessione asoggettuale, d'altro lato non puo essere risolta prassisticamente
nella “rilevanza”, sia pure di una rilevanza assolutamente universale, che evidentemente non
ha il potere di produrre il cambiamento di segno» (pp. 362-363). Non dissimili le notazioni cri-
tiche rivolte alla Teologia della liberazione latinoamericana: cf. La prassi nella «Teologia della
Liberazione» (TL), in L'evidenza e la fede, 182-198. Andrebbe riletta anche l'icastica «difesa»
della teologia praticata dalla rivista Teologia proposta da G. CorLomBo, «Teologia» e la teologia,
in Teologia 6 (1981), 3-15, dove, rintuzzando le accuse velate alla teologia praticata in Facolta,
si fa valere la funzione della teologia, oltre la radicazione geografica, ma non oltre la storicita:
«Poiché infatti il compito proprio della teologia, all'interno della fede, si specifica non tanto
nella conoscenza della verita che ¢ il dono proprio della fede e che la teologia riceve dalla fede,
ma piuttosto nel riconoscere ed esibire le ragioni della verita di fronte all'intelligenza critica
(credente e non), consegue necessariamente che la teologia non puo riposare nella professione
della verita immutabile e senza storia, ma deve "convertirsi” incessantemente alla storia, cioe
all'esperienza — o, come dicevano gli antichi, al “sensibile” — perché proprio e solo nel riferi-
mento alla storia la verita puo far valere e quindi esibire le sue ragioni eterne» (p. 14).

329



Giacomo CANOBBIO

Ovvio che per recuperare la «verita», che e quella di Gesu — meglio
detto: che e Gesu nella totalita della sua vicenda in quanto e la «verita»
detta da Dio, cioe la rivelazione «storica»’® —si deve fare ricorso all'attesta-
zione biblica, cui la teologia deve necessariamente tornare.

Il problema sta pero nel modo di riferirsi all'attestazione biblica, come
sopra abbiamo richiamato. Detto in altri termini, si tratta di verificare il rap-
porto tra esegesi/teologia biblica e teologia sistematica. Toccava ancora a
Giuseppe Colombo proporre la descrizione di questo rapporto, coerente-
mente con la figura di teologia praticata nella Facolta Teologica dell'Iltalia
Settentrionale. Ci si puo riferire almeno al saggio Dogmatica e biblica;"
in esso si attribuisce alla teologia biblica il punto di partenza adeguato di
tutta la teologia; sicché e «la teologia successiva che deve giustificare se
stessa nei confronti della teologia biblica, non e invece la teologia biblica
che deve giustificare la teologia successiva».”

Questa visione appare coerente con la concezione generale di teologia,
come sapere critico della «verita» da far valere di fronte ad ogni cultura.
Questa impostazione libera dalla selezione di testi biblici a partire dalle
necessita del soggetto o della cultura; qualora infatti si selezionassero testi
a favore del soggetto, sia esso singolo o collettivo, si attuerebbe un'opera-
zione ideologica che pregiudica il mostrarsi della «verita» e quindi l'acce-
dere ad essa.”

% A questo riguardo andrebbero riletti i due saggi di G. CoromBo, La problematica del
dogma nella teologia postconciliare. I. Dogma e verita; II. Dogma e linguaggio, in Teologia 3
(1978), 203-224; 301-331; con leggere variazioni i due articoli sono ripresi in L’evidenza e la
fede, 276-335. Sintonica, almeno in linea generale, la prospettiva offerta da C. CorLomBo nel
saggio, Osservazioni sul valore metodologico della tradizione teologica, in Teologia 4 (1979),
211-219 (nella titolazione interna tradizione diventa traduzione), che attribuisce al teologo il
dovere di conoscere e comprendere la cultura del suo tempo, ma non pud dipendere da essa
«perché il suo criterio di giudizio e la fede della Chiesa e non la cultura» (p. 219).

# In Rivista Biblica 21 (1973), 241-278; ora in G. CoLomBo, La ragione teologica, Glossa,
Milano 1995, 627-658.

8 Ivi, 641.

7 Sulla questione del rapporto tra esegesi e dogmatica si dovrebbero considerare i nu-
merosi articoli di G. Segalla apparsi su Teologia e verificare ancora una volta che il «dialogo»
tra esegeti e sistematici non aveva raggiunto (nei limiti temporali che ci siamo imposti) esiti
soddisfacenti. Lo riconosceva anche A. Bonora nell'articolo Vent’anni dopo la costituzione dog-
matica Dei Verbum: il metodo esegetico (critica e teologia)», in Teologia 10 (1985), 287-306,
ovviamente non solo in riferimento alla teologia praticata in Facolta Teologica dell'Italia Set-
tentrionale. Si dovranno aspettare gli ultimi anni del secolo scorso per trovare nei sistematici
un riferimento quasi costante all'opera di P. BEaucnamp, L'uno e I'altro Testamento. Il primo
volume di quest'opera era apparso in traduzione italiana nel 1985 presso la Paideia di Brescia
(Bonora nell'articolo appena citato si limita a proporlo come «originale e interessante tentativo
di coniugare l'esegesi scientifica e la lettura credente dell'AT e del NT»: Vent’anni dopo la co-
stituzione dogmatica Dei Verbum, 298). Nel 2001 I'editrice Glossa tradurra il secondo volume
(originale 1990), come primo volume di una collana di studi biblici, con una Introduzione di A.

330



La questione del metodo teologico nella seconda meta del XX secolo

In questa prospettiva, la teologia, intesa come sapere critico della fede,
si prefigge di far valere la verita; questa, in quanto salvifica, non si lascia
rinchiudere in nessuna forma precostituita, e quindi anche nei confronti
delle culture — come in genere delle situazioni concrete dell'umano — si
propone come eccedente e per cio in grado di aprire a orizzonti inediti
dell'umano, quelli apparsi in Gesu di Nazaret, che € insieme verita di Dio
e verita dell'essere umano. A questa verita si accede nella fede, che &€ un
sapere non mutuato da altrove, bensi dalla rivelazione che si trova attesta-
ta nella Scrittura.

Si diceva di una voce «fuori coro» poiché si pone come critica del domi-
nante orientamento ermeneutico.

La critica che sirivolge a questo orientamento milanese e che, alla fine,
la situazione storica delle persone e dei popoli sembra non essere determi-
nante agli effetti dell'elaborazione teologica.

Non si puo tuttavia negare che l'istanza difesa dalla cosiddetta Scuola
di Milano provochi a domandarsi se la teologia, che ¢ il sapere critico del-
la fede, non possa diventare guida al sapere critico richiamandolo al suo
originario obiettivo, che ¢ la ricerca della verita. Se in alcuni orientamenti
sopra considerati la teologia si e lasciata «imporre» dall'esterno metodi-
che di ricerca in vista della comunicazione e/o del dialogo, ci si potrebbe
domandare se la teologia non possa anche mostrare 1'originalita della sua
fonte e forma di sapere da far valere nell'agora dei saperi.

Per un germinale confronto con Lonergan

La ricerca di Bernard Lonergan sul metodo, che aveva preso avvio gia nel-
la esposizione dei trattati scolastici e aveva trovato in Insight i presupposti
relativi all'apprensione nell'atto del conoscere, si pone nel contesto qui
sopra sommariamente descritto, si sviluppa avendo sullo sfondo indicazio-
ni e procedimento dei documenti del Vaticano II, il desiderio di prende-
re distanza dal passato — contrariamente al programma preconciliare del

BerTuLETTI, Un modello di teologia biblica, IX-XXXIV, nella quale risuona una delle convinzioni
guida della teologia praticata in Facolta: «Nella rivelazione cristologica si manifesta piena-
mente cio che era gia contenuto nel nucleo originario della fede di Israele. Nella storia di Gesu
non si tratta solo della coerenza con un senso di Dio che e dato indipendentemente da questa
storia, ma del fatto che la storia di Gesu realizza la verita di Dio che essa manifesta. Percio essa
porta inseparabilmente sulla verita di Dio e di Gesu: il riconoscimento di Gestu non e mediato
da un concetto di Dio esterno alla sua storia, poiché & questa storia che decide del senso di Dio»
(XXXTI). L'indirizzo di Teologia biblica della Facolta Teologica di Milano aveva dedicato molti
seminari al tema: ne da conto R. Vignoro, La Bibbia anima della teologia, in Epis (a cura di),
Fare teologia in Facolta, 281-325.

331



Giacomo CANOBBIO

ressourcement —, i primi vagiti delle teologie dai terzi mondi.?® Al centro
del suo interesse sta il desiderio di superare la separazione tra teologia e
orizzonte culturale, che si riscontra nell'epoca moderna. A fronte di una
tendenza, rappresentata emblematicamente da Leslie Dewart, II futuro
della fede® che riteneva necessario ripensare la verita cristiana liberan-
dola dallo stretto legame con la filosofia greca, operando quindi una forma
di de-ellenizzazione, Lonergan ritiene che dal passato si puo imparare a
non essere inghiottiti dalla cultura, agganciando la teologia allo sviluppo
patristico e alla metodologia tomista, ritentando in particolare l'operazione
compiuta da Tommaso nel suo tempo. Per questo € necessario sviluppa-
re un nuovo metodo che permetta alla teologia di inserirsi pienamente
nell'orizzonte contemporaneo in modo scientifico, critico ed esistenziale,
seguendo l'invito di Giovanni XXIII all'aggiornamento e restando fedeli
al programma di Leone XIII «vetera novis augere et perficere». Le otto
specializzazioni hanno appunto lo scopo di immettersi nel processo della
tradizione per giungere alla comunicazione, il cui obiettivo & rendere pos-
sibile alle persone, la cui coscienza € sempre storicamente e culturalmen-
te determinata, di vivere consapevolmente 1'esperienza dell'amore di Dio
che e stato effuso nel nostro cuore mediante lo Spirito Santo. Se si tiene
conto di questo obiettivo, anche le obiezioni rivoltegli da Rahner,?* tra le
quali la metodologia proposta da Lonergan sarebbe troppo generica e non
varrebbe specificatamente per la teologia, cadono. Infatti l'obiettivo ultimo
e la conversione religiosa, che porta a compimento il dinamismo intenzio-
nale della coscienza, che e transculturale.

In questo modo, si puo dire che Lonergan tiene conto sia dell'istanza
delle teologie contestuali sia della provocazione della Scuola di Milano.

Giacomo Canobbio

Facolta Teologica dell'ltalia Settentrionale
Via Bollani, 20

25133 BRESCIA
giacomocanobbio@alice.it

8 Non si possono dimenticare al riguardo le richieste avanzate a Kinshasa da T. Tshibangu
nel suo dialogo con A. Vanneste alla Facolta Teologica dell'Universita Lovanium della capitale
dello Zaire nel 1960: il giovane teologo zairese auspicava la possibilita di una teologia africana,
mentre il teologo fiammingo replicava: «D'abord une vraie théologie». L'istanza era gia stata
avanzata nel 1956 da un gruppo di preti africani studenti di teologia in Europa nel dossier Des
prétres noirs s’interrogent, che si domandavano se non si dovesse tenere conto delle culture
africane per annunciare il vangelo in quel continente.

81 Queriniana, Brescia 1968 (or. 1966).

82 Osservazioni critiche sull’articolo di B.J.F. Lonergan «Functional Specialties in Theolo-
gy», in Rassegna di Teologia 12 (1971), 46-48; Lonergan aveva anticipato su Gregorianum nel
1969 (pp. 485-5095) le otto specializzazioni in teologia.

332



La questione del metodo teologico nella seconda meta del XX secolo

Sommario

L'opera di Bernard Lonergan si colloca nel processo di rinnovamento della
teologia avviato gia nei decenni precedenti al concilio Vaticano II. Il breve
saggio intende descrivere in forma sintetica questo processo, che ha compor-
tato le seguenti tappe: 1) la critica e il superamento del manuale neoscola-
stico, soprattutto del metodo regressivo da questo praticato; 2) le indicazioni
del Vaticano II circa lo studio della sacra Scrittura come anima della teologia
e circa il metodo genetico nella spiegazione della dogmatica; 3) la recezione
«creativa» del Vaticano II nella duplice direzione del pluralismo teologico e
del primato della prassi; 4) l'assunzione della prospettiva ermeneutica, che
riconosce priorita al soggetto nel suo contesto culturale; 5) la ripresa della pro-
spettiva che intende far valere la verita a fronte dell'interpretazione. Method
in Theology cerca di indicare una via mediana tra le teologie contestuali e
l'istanza veritativa.

Summary - The Question of Method in Theology in the Second Half of XX
Century

The work of Bernard Lonergan is part of the process of renewal of theology
already started in the decades preceding the Second Vatican Council. The
short essay intends to briefly describe this process, which has involved the fol-
lowing stages: 1. The critique and the overcoming of the neo-scholastic text-
book, above all of the regressive method practiced by it; 2. The indications
of Vatican II about the study of Sacred Scripture as the soul of theology and
the genetic method in explaining dogmatics; 3. The «creative» reception of
Vatican II in the dual direction of theological pluralism and the primacy of
praxis; 4. The assumption of the hermeneutic perspective, which gives priority
to the subject in its cultural context; 5. The resumption of the perspective that
intends to assert the truth in the face of interpretation. Method in Theology
seeks to indicate a median path between contextual theologies and the in-
stance of truth.

333





