
AR
CH

IV
IO

 T
EO

LO
GI

CO
 T

O
RI

N
ES

E

Micallef, Le radici storiche e teologiche della nozione di asilo  Colella, 
Corridoi umanitari: il bene nel male  Cognato, Sulla «interdisciplinarità» 
della teologia morale  Canobbio, La questione del metodo teologico nella 
seconda metà del XX secolo  Ceragioli, Coscienza, scienza e teologia. Un 
confronto con la prospettiva di Lonergan  Danna, Il metodo in teologia di 
B. Lonergan: un contributo per una prospettiva interdisciplinare  Finamore, 
Implicazioni antropologiche e teologiche sul metodo. Problematicità storiche 
e opzioni di B. Lonergan  Viotto, Politica ed etica in Franz Rosenzweig e 
Martin Buber  Zamengo, L’insegnamento di religione a scuola tra il 1923 
e il 1984  Williams, Le sfide dell’evangelizzazione nella città  Zelinsky, 
La situazione dell’Ortodossia di fronte alla sfida dell’evangelizzazione  
Forestier, La sinodalità, nuovo paradigma cattolico dell’evangelizzazione?  

 Recensioni

NerbiniN
er
bi
ni€ 27,00

ARCHIVIO   TEOLOGICO 
TORINESE

2023
2

POSTE ITALIANE S.p.A. – SPEDIZIONE IN ABBONAMENTO POSTALE - AUT. n. CN- NE/01992/07.2022 PERIODICO ROC 

2023/2
luglio-dicembre 2023 • Anno XXIX • Numero 2 

Rivista della FACOLTÀ TEOLOGICA DELL’ITALIA SETTENTRIONALE

SEZIONE DI TORINO

ATT 2023 2 - copertina.indd   1ATT 2023 2 - copertina.indd   1 26/10/23   09:4126/10/23   09:41



ARCHIVIO TEOLOGICO TORINESE
A cura della Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale – sezione di Torino
Anno XXIX – 2023, n. 2

Proprietà:
Fondazione Polo Teologico Torinese

Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale – sezione di Torino
Via XX Settembre, 83 – 10122 Torino
tel. 011 4360249 – fax 011 4319338
istituzionale@teologiatorino.it
e-mail Segreteria: donandrea.pacini@gmail.com

Registrazione n. 1 presso il Tribunale di Torino del 27 gennaio 2015

Direttore responsabile: Mauro Grosso

Redazione: Andrea Pacini (direttore), Gian Luca Carrega e Antonio Sacco (segretari), Oreste 
Aime, Dino Barberis, Roberto Carelli, Ferruccio Ceragioli, Carla Corbella, Mauro Grosso, 
Pier Davide Guenzi, Luca Margaria, Paolo Mirabella, Alberto Nigra, Alberto Piola

Editore:
Edizioni Nerbini - Prohemio Editoriale srl
via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze         -       ROC n. 34429 (10.6.2020)
e-mail: edizioni@nerbini.it
www.nerbini.it

Realizzazione editoriale e stampa: Prohemio Editoriale srl - via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze

Amministrazione e ufficio abbonamenti:
abbonamenti@nerbini.it

Abbonamento 2023
Italia € 44,50 – Europa € 64,50 – Resto del mondo € 74,50
Una copia: € 27,00

Per gli abbonamenti e l’acquisto di singoli fascicoli dal 2022 in poi: 
Versamento sul c.c.p. 1015092776
intestato a Prohemio Editoriale srl, Firenze

ISBN 9788864348032	 ISSN 1591-2957

 ATT 2023 2.indb   250 ATT 2023 2.indb   250 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



251

Sommario

Le radici storiche e teologiche della nozione di asilo 
René M. Micallef s.j. ................................................................................ 	 »	 255

Corridoi umanitari: il bene nel male 
Marco Colella............................................................................................ 	 »	 277

Sulla «interdisciplinarità» della teologia morale 
Pietro Cognato.......................................................................................... 	 »	 295

La questione del metodo teologico  
nella seconda metà del XX secolo 
Giacomo Canobbio.................................................................................... 	 »	 307

Coscienza, scienza e teologia.  
Un confronto con la prospettiva di Lonergan 
Ferruccio Ceragioli.................................................................................... 	 »	 335

Il Metodo in Teologia di B. Lonergan:  
un contributo per una prospettiva interdisciplinare 
Valter Danna............................................................................................ 	 »	 355

Implicazioni antropologiche e teologiche sul metodo.  
Problematicità storiche e opzioni di B. Lonergan
Rosanna Finamore.................................................................................... 	 »	 373

Politica ed etica in Franz Rosenzweig e Martin Buber 
Laura Viotto.............................................................................................. 	 »	 391

L’insegnamento di religione a scuola tra il 1923 e il 1984 
Federico Zamengo..................................................................................... 	 »	 415

 ATT 2023 2.indb   251 ATT 2023 2.indb   251 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



252

Sommario

RELAZIONI DEL CONVEGNO  
DELLA FACOLTÀ TEOLOGICA DELL’ITALIA SETTENTRIONALE – 

SEZIONE DI TORINO (16 novembre 2022):
LE CHIESE CRISTIANE NELLA SOCIETÀ PLURALE

Le sfide dell’evangelizzazione nella città 
Rowan Williams........................................................................................ 	 »	 433

La situazione dell’Ortodossia  
di fronte alla sfida dell’evangelizzazione 
Vladimir Zelinsky..................................................................................... 	 »	 445

La sinodalità, nuovo paradigma cattolico  
dell’evangelizzazione? 
Luc Forestier............................................................................................. 	 »	 457

NOTA BIBLIOGRAFICA

O. Aime, La singolarità umana. Contributi per l’antropologia filosofica  
(Valter Danna)........................................................................................ 	 »	 477

RECENSIONI

F. Hartog, Chronos. L’Occidente alle prese con il tempo  
(O. Aime)................................................................................................. 	 »	 489

C. Baldi, Caritas. Un lavoro o una missione?  
(G. Piana)................................................................................................. 	 »	 492

O. Sanguinetti – P. Zoccatelli, «Costruiremo ancora cattedrali».  
Per una storia delle origini di Alleanza Cattolica (1960-1974)  
(C. Anselmo)........................................................................................... 	 »	 495

A. Riccardi, La guerra del silenzio. Pio XII, il nazismo, gli ebrei;  
O. Di Grazia – N. Pirozzi, La croce e la svastica.  
Il pontificato di Pio XII tra silenzi e complicità  
(L. Casto)................................................................................................. 	 »	 499

Agostino, L’anima e la sua origine  
(A. Nigra)................................................................................................ 	 »	 505

 ATT 2023 2.indb   252 ATT 2023 2.indb   252 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



253

Sommario

L. Casto, Storia della Santità in Piemonte e in Valle d’Aosta  
(R. Savarino)............................................................................................ 	 »	 510

G. Calaciura, Io sono Gesù  
(M. Nisii).................................................................................................. 	 »	 513

SCHEDA

G. Cavallotto, Il grido dei profeti. Parole senza tempo  
(F. Mosetto)............................................................................................. 	 »	 519

 ATT 2023 2.indb   253 ATT 2023 2.indb   253 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



307Archivio teologico torinese 2 (2023), 307-333

La questione del metodo teologico  
nella seconda metà del XX secolo1

Giacomo Canobbio

La teologia cattolica alla vigilia del Vaticano II

La figura della teologia è tradizionalmente «comprensione e spiegazione 
della fede». In tal senso la ricerca teologica si è pensata e si pensa al ser-
vizio della verità e della Chiesa. Alla vigilia del Vaticano II questo servizio 
era inteso in maniera diversa dai teologi: per alcuni significava difendere 
la verità che la Chiesa aveva sempre proposto; per gli altri significava te-
nere conto che la verità nel corso della storia aveva conosciuto espressioni 
diverse e quindi si dovesse anche ora trovare modalità nuove per dirla. Per 
gli uni la teologia aveva anzitutto il compito di difendere la verità; per gli 
altri, invece, di proporla al mondo contemporaneo. Le ragioni dei primi 
stavano nell’immutabilità della verità e nella funzione del magistero di 
custodire il deposito rivelato, identificato con l’insegnamento attuale del 
magistero; le ragioni degli altri derivavano dalla ricerca storica. Lo scontro 
tra le due posizioni fu duro e comportò notevoli censure e quindi sofferen-
ze per gli appartenenti al secondo gruppo. La questione che stava sullo 
sfondo era quella che il modernismo aveva posto: la verità rimane sempre 
identica o, pur restando identica, nelle sue espressioni varia a seconda 
delle culture nelle quali è formulata? L’episodio modernista si era chiuso 
senza risolverla. In gioco era il metodo teologico che le indagini storiogra-
fiche avviate negli ultimi decenni del secolo XIX avevano messo in discus-
sione. Esse avevano mostrato che le verità cristiane si erano modellate nel 
corso del tempo in risposta ai problemi che la fede poneva all’intelligenza 
umana dentro e fuori la Chiesa. Sulla base di tale constatazione si sarebbe 
dovuto tentare un dialogo con la cultura in modo da ridire le medesime ve-

1  Il terminus ad quem della nostra attenzione, salvo qualche incursione negli anni succes-
sivi, sono gli anni Ottanta del secolo scorso, cioè gli anni della conclusione dell’attività scienti-
fica di B. Lonergan († 1984).

 ATT 2023 2.indb   307 ATT 2023 2.indb   307 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



308

Giacomo Canobbio

rità con un linguaggio comprensibile a chi poneva nuovi interrogativi alla 
fede. I tentativi compiuti nella seconda metà dell’Ottocento non erano stati 
soddisfacenti: avevano infatti suscitato la percezione che la verità cristiana 
si perdesse dentro gli smarrimenti della cultura moderna. Per fare da argi-
ne alla deriva si sarebbe dovuto ritornare al pensiero di san Tommaso, nel 
quale ragione e fede, anziché contrapporsi come avveniva nella cultura 
dominante, procedevano insieme prestandosi reciproco servizio. Nasceva 
il movimento neotomista che troverà un sostegno autorevole nell’enciclica 
Aeterni Patris (1879) di Leone XIII. Forte del sostegno papale, la teologia 
divenne prevalentemente riproposizione del pensiero di Tommaso d’A-
quino, peraltro mediato dai commentatori dell’inizio dell’epoca moderna. 
L’operazione si mostrò non solo incapace di comprendere il pensare di 
Tommaso, che aveva saputo dialogare con la cultura aristotelica emer-
gente al suo tempo, ma pure incapace di entrare in dialogo con la cultura 
caratterizzata da una visione evolutiva. La teologia divenne specchio di 
una Chiesa preoccupata di correggere gli errori del tempo attraverso la 
verità antica, più che di far comprendere quella medesima verità al mondo 
moderno connotato da sensibilità storica e convinto di dover abbandonare 
il passato come stadio «primitivo» del progresso umano. Quando alcuni 
teologi cercarono di introdurre tale sensibilità nel teologare videro ergersi 
un argine di opposizione: il magistero, non la teologia, doveva dire dove si 
trovi la verità; se la teologia ha un compito è quello di illustrare quanto il 
magistero propone. La teologia continuava a comprendersi al servizio del-
la verità; siccome però la verità era quella detta dal magistero, la teologia 
di fatto divenne servizio al medesimo magistero. Ciò si accentuò quando 
per contrastare le tendenze «moderniste» si arrivò a identificare il magi-
stero con la tradizione: siccome il magistero non può che dire la verità in 
forza del mandato ricevuto da Cristo e dell’assistenza dello Spirito Santo, 
quanto il magistero insegna è quanto la tradizione ha sempre insegnato. In 
tale visione, compito della teologia è «dimostrare» – mediante la Scrittura, 
le testimonianze della tradizione e la ragione teologica – la fondatezza 
dell’insegnamento magisteriale. Si sviluppò così il metodo cosiddetto re-
gressivo: il ritorno alla storia è finalizzato a confermare quanto attualmen-
te il magistero insegna.

A fronte di questo orientamento si sviluppava gradualmente una teolo-
gia diversa. Constatando che la teologia neoscolastica con la sua preoccu-
pazione di difendere la verità perenne non riusciva a innervare la vita dei 
fedeli, si faceva strada l’idea che si dovesse elaborare una teologia attenta 
alla cultura del tempo e alla vita delle persone. L’idea trovava alimento ne-
gli studi patristici e scritturistici: si tornava al passato, ma per lasciarsi da 
esso educare. Gli studi biblici portavano a usare la Scrittura non più come 
«miniera» dalla quale trarre prove per dimostrare la conformità tra il magi-
stero attuale e i testi ispirati, bensì come fonte per cogliere la disposizione 

 ATT 2023 2.indb   308 ATT 2023 2.indb   308 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



309

La questione del metodo teologico nella seconda metà del XX secolo

di Dio per l’umanità. Ciò comportava anche attenzione ai generi letterari 
che nel lungo corso della formazione del testo sacro erano serviti per dire 
la Parola di Dio. A tale attenzione peraltro richiamava anche il papa Pio 
XII con l’enciclica Divino afflante Spiritu (30 settembre 1943). Gli studi 
storico-dogmatici mettevano in evidenza che i dogmi erano cristallizzazio-
ne della coscienza di fede della Chiesa in risposta agli interrogativi e alle 
provocazioni che la cultura di un’epoca aveva posto alla medesima fede. 
Per comprendere il senso dei dogmi si doveva pertanto contestualizzarli e 
rileggerli nell’orizzonte più ampio di tutto il mistero cristiano.

La teologia neoscolastica faticava però ad accogliere questi orienta-
menti della ricerca poiché essi comportavano distinguere la lettera del te-
sto e la verità in essa contenuta, e quindi introduceva una differenza tra 
la verità e il modo di esprimerla. Questa era appunto l’istanza che nella 
théologie nouvelle (così venne denominata, in maniera un po’ sprezzante, 
la teologia di lingua francese avviata soprattutto nei due centri di ricer-
ca: Lyon-Fourvière, dove operavano i gesuiti, e Le Saulchoir, dove opera-
vano i domenicani) si cercava di proporre. Peraltro rinnovare la teologia 
studiando il passato, fossero i padri (a Fourvière prende avvio la collana 
«Sources chrétiennes» che continua ancora oggi e pubblica opere dei pa-
dri e degli autori medievali) o san Tommaso e la teologia medievale, e 
lasciandosi da essi istruire voleva dire rinnovare la teologia abilitandola a 
dialogare con la cultura del tempo, oltre che aprirsi ai cosiddetti dissidenti, 
cioè i protestanti, gli anglicani, che gradualmente si avvicinavano tra di 
loro fino a costituire nel 1948 il Consiglio ecumenico delle Chiese, al quale 
in epoca successiva aderirono anche gli ortodossi. Va ricordato che il mo-
vimento ecumenico portava gradualmente a riscoprire gli elementi comu-
ni tra le confessioni cristiane, e anche alcuni teologi cattolici cominciavano 
a rendersi conto che non si poteva procedere con l’atteggiamento tipico 
della teologia controversistica. Tra questi teologi si deve menzionare Y.M. 
Congar, che nel 1937 dava avvio alla collana di testi teologici denominata 
«Unam sanctam» con l’opera Chrétiens désunis nella quale, senza abban-
donare la visione di un ritorno dei dissidenti alla Chiesa cattolica, faceva 
intravedere la possibilità di un ecumenismo cattolico.

Gli orientamenti accennati apparivano però troppo innovativi: in essi si 
metteva radicalmente in discussione il metodo neoscolastico e quindi sem-
brava che si minasse alla radice la verità cristiana. I protagonisti dovettero 
subire, in momenti successivi, censure pesanti: proibizione di pubblicare 
saggi teologici senza previa verifica delle autorità dell’ordine di apparte-
nenza, sospensione dall’insegnamento, perfino esilio e messa all’indice di 
loro opere (la più famosa di queste fu Le Saulchoir. Una scuola di teologia di 
M.-D. Chenu, nella quale il padre domenicano esponeva il metodo teologi-
co praticato nella scuola dell’ordine a Le Saulchoir, raccogliendo gli stimoli 
che venivano dal fondatore della stessa, A. Gardeil; l’opera era apparsa nel 

 ATT 2023 2.indb   309 ATT 2023 2.indb   309 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



310

Giacomo Canobbio

1937 e fu messa nell’elenco dei libri proibiti nel 1943). La loro passione per 
la Chiesa e per la verità non venne tuttavia mai meno: gli anni di silenzio 
e di sofferenza divennero anni di assidua ricerca, i cui frutti giungeranno 
fin dentro i documenti del Vaticano II, alla cui redazione essi contribuirono, 
sia come periti chiamati da Giovanni XXIII sia come consulenti teologici di 
alcuni vescovi. Paradossale: il rinnovamento della teologia si attuava grazie 
al ritorno al passato, alle fonti del pensiero cristiano (non a caso nella storio-
grafia teologica si parla di ressourcement); lì si poteva attingere nuova linfa 
per far giungere il vangelo agli uomini del secolo XX.2 

In questa direzione orientava il saggio di Jean Daniélou – diventato 
riferimento nei bilanci della teologia della prima metà del secolo XX – Les 
orientations présentes de la pensée religieuse,3 nel quale si denunciava 
anzitutto la rottura tra la teologia e la vita. Questa separazione era sta-
ta rimarcata dal fenomeno variegato del modernismo, che aveva posto il 
problema, ma aveva offerto una soluzione inadeguata: alla «cosificazio-
ne» di Dio aveva opposto una forma di agnosticismo; all’irrigidimento del 
pensiero teologico nelle forme scolastiche aveva opposto l’esegesi critica, 
rischiando di appiattire la verità cristiana sugli esiti della ricerca storica. Il 
problema non veniva risolto e la reazione del magistero, nonché della teo-
logia neoscolastica, lo aveva reso ancora più acuto. Daniélou individuava 
tre compiti per una teologia che voglia essere viva: 

Essa deve trattare Dio come Dio, non come un oggetto ma come il Soggetto 
per eccellenza, che si manifesta quando e come vuole, e di conseguenza deve 
essere anzitutto penetrata da uno spirito di religione; essa deve rispondere 
alle esperienze dell’anima moderna e tenere conto delle nuove dimensioni 
che la scienza e la storia hanno dato allo spazio e al tempo, che la letteratura 
e la filosofia hanno dato all’anima e alla società; essa deve essere, infine, un 
atteggiamento concreto di fronte all’esistenza, una risposta unica che impe-
gna l’uomo tutto intero, la luce interiore di un’azione in cui la vita si gioca 
interamente.4 

Per realizzare questi compiti, la teologia dovrebbe ritornare alle fonti 
(la Bibbia e il pensiero dei padri), arricchirsi con il contatto con il pensiero 
contemporaneo, «tenere conto dei bisogni delle anime, essere animata da 
uno spirito di apostolato, essere impegnata interamente all’opera di edi-

2  Cf. una sintetica esposizione della situazione qui allusivamente richiamata in F.G. Bram-
billa, «Teologia del Magistero» e fermenti di rinnovamento nella teologia cattolica, in G. An-
gelini – S. Macchi (a cura di), La teologia del Novecento. Momenti maggiori e questioni aperte, 
Glossa, Milano 2008, 189-236.

3  In Études 79/249 (1946), 5-21; traduzione in G. Pasquale, Jean Daniélou, Morcelliana, 
Brescia 2011, 100-124.

4  Les orientations présentes de la pensée religieuse, 7 (tr. it. 103).

 ATT 2023 2.indb   310 ATT 2023 2.indb   310 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



311

La questione del metodo teologico nella seconda metà del XX secolo

ficazione del Corpo di Cristo».5 Daniélou concludeva il breve saggio con 
una espressione lapidaria: «Le generazioni precedenti hanno accumulato 
i materiali; si tratta ora di costruire».6

La costruzione comportava però ripensare il modo di fare teologia. Il 
gesuita francese delineava il percorso, che appariva però accidentato a 
causa delle resistenze che si incontravano. I timori di non difendere a suffi-
cienza la verità prevalevano sulla consapevolezza di dover proporre la ve-
rità al mondo contemporaneo. Fu questa la sfida che il Vaticano II assunse. 

A questo si deve dare pertanto uno sguardo, poiché esso raccoglie l’e-
redità della teologia soprattutto francese e tedesca dei due decenni pre-
cedenti e costituisce il punto di partenza per un rinnovamento del metodo 
teologico.7

La teologia nella visione del Vaticano II 

I luoghi nei quali i documenti conciliari trattano direttamente della teolo-
gia non sono molti.8 Tra questi occupa un rilievo singolare il n. 16 di Opta-
tam totius, che recepisce alcuni orientamenti della riflessione preconcilia-
re grazie anche alla presenza dei protagonisti discussi di questa riflessione 
nelle commissioni deputate a redigere gli schemi da sottoporre ai padri 
conciliari.9

L’ampio testo intende proporre il metodo da assumere nell’insegna-
mento delle discipline teologiche, indicando anzitutto quale sia l’obiettivo 
di queste: attingere accuratamente la dottrina cattolica dalla divina rive-
lazione. In questa notazione si coglie già una presa di distanza rispetto al 
metodo in uso nei manuali scolastici, i quali notoriamente procedevano a 
ritroso: si prendeva avvio dall’insegnamento magisteriale per mostrarne 

5  Ivi, 17 (tr. it. 119).
6  Ivi, 21 (tr.it. 124).
7  «In chiave diacronica, l’evento conciliare funge da crinale tra la prima e la seconda metà 

del secolo XX, così da rappresentare la linea di demarcazione fra due modi di fare teologia 
affatto difformi, quanto ad impostazione e priorità, a metodo e forme espressive» (G. Trabucco 
– M. Vergottini, Il concilio Vaticano II e il nuovo corso della teologia cattolica, in Angelini – 
Macchi [a cura di], La teologia del Novecento, 297).

8  Ci si limita qui a considerare le indicazioni che esplicitamente vengono offerte dal Vati-
cano II per il modo di fare teologia; si dovrebbe ampliare lo sguardo al teologare dei documenti 
conciliari: su questo cf. ivi, 356-366.

9  A parere di C. Vagaggini, questo articolo 16 di OT «è certamente il passo principale 
nel quale il Concilio Vaticano II ha manifestato il suo pensiero intorno alla natura e al metodo 
della teologia» (La teologia dogmatica nell’art. 16 del Decreto sulla formazione sacerdotale, in 
Seminarium 18 [1966], 819).

 ATT 2023 2.indb   311 ATT 2023 2.indb   311 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



312

Giacomo Canobbio

la fondatezza nella Scrittura e nella tradizione oltre che la plausibilità «ra-
zionale». 

Il testo di Optatam totius introduce anzitutto una distinzione tra rive-
lazione e dottrina cattolica: questa trova la sua fonte nella rivelazione, ma 
non si identifica con essa; piuttosto ne è come l’espressione storica, che nel 
corso del tempo si è formata. Sicché compito delle discipline teologiche è 
mostrare come essa sia coerente con la rivelazione. L’insegnamento delle 
discipline teologiche dovrà quindi abilitare gli studenti ad attingere accu-
ratamente la dottrina cattolica dalla rivelazione. L’avverbio non è scelto 
a caso: evoca quanto nella Dei Filius del Vaticano I si diceva a proposito 
della teologia: «Ac ratio quidem, fide illustrata, cum sedulo, pie et sobrie 
quaerit aliquam Deo dante mysteriorum intelligentiam eamque fructuo-
sissimam assequitur» (DH 3016). Nell’avverbio accuratamente si coglie un 
invito a non procedere con superficialità, ma anche a non utilizzare fretto-
lose citazioni della Scrittura per provare una dottrina, fosse pure insegnata 
dal magistero. Una volta abilitato ad attingere la dottrina cattolica dalla 
rivelazione, lo studente dovrà dedicarsi alla comprensione approfondita 
(profunde penetrent) di essa, in modo che possa diventare alimento della 
vita spirituale;10 deve altresì imparare a come «annunciare, esporre e di-
fendere» la dottrina. Trattandosi di studenti orientati al ministero sacer-
dotale, si delinea con questi tre verbi il compito principale del ministero 
ordinato, in sintonia con la descrizione che di esso si propone nei docu-
menti del concilio, nei quali coerentemente con l’assunzione del triplice 
munus si dà priorità – e pour cause – all’annuncio della Parola. Merita at-
tenzione che, secondo il testo, la comprensione approfondita della dottrina 
sia la condizione per l’annuncio, l’esposizione e la difesa della dottrina. 
L’insegnamento delle discipline teologiche deve avvenire poi «in lumine 
fidei, sub Ecclesiae Magisterii ductu». Ciò lascia intendere che le discipli-
ne teologiche non sono equiparabili ad altre forme di sapere: suppongono 
la fede e questa si lascia guidare dal magistero nella determinazione dei 
contenuti. La rivelazione, che è l’oggetto della teologia, è accessibile però 
anzitutto attraverso la sacra Scrittura. Per questo la sacra Scrittura deve es-
sere come (veluti) l’anima di tutta la teologia. La formula è ripresa in altra 
forma anche da Dei Verbum, n. 24, dove però si dice che è lo studio della 
sacra Scrittura a dover essere l’anima della teologia. Le note danno conto 
dell’origine magisteriale delle due formule, che però hanno un’origine più 

10  Nella nota 6 si cita un passo del Prologo dell’Itinerarium mentis in Deum di san Bona-
ventura, che trova eco nel testo di Dei Filius sopra citato, a dire che la dottrina cattolica compre-
sa profondamente, non è oggetto di conoscenza «neutra»; è piuttosto orientata alla vita nello 
Spirito, e lo studente deve fare in modo di non limitarsi a imparare alcuni contenuti, ma deve 
far diventare alimento per la sua vita quanto ha compreso. 

 ATT 2023 2.indb   312 ATT 2023 2.indb   312 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



313

La questione del metodo teologico nella seconda metà del XX secolo

lontana.11 Va da sé che non è l’esegesi l’anima della teologia, sebbene essa 
serva a comprendere il senso della Scrittura; il suo scopo infatti è arrivare 
a cogliere (perspicere) i temi centrali della divina rivelazione e a stimolare 
a leggere e meditare i libri sacri ricevendone nutrimento. Si intravede da 
questo cenno che l’esegesi alla quale si devono educare i futuri presbiteri 
(ma, per estensione, tutti gli studenti di teologia) non è semplicemente 
quella storico-critica, che riveste sicuramente importanza, bensì quella 
«teologica», mirante cioè a cogliere nei testi biblici la rivelazione di Dio e 
quindi a trovare in essi l’azione salvifica di Dio anche per il lettore dei tem-
pi successivi alla redazione degli stessi. Del resto, la tradizione cristiana si 
era riconosciuta nel brocardo, che riassumeva i diversi modi di leggere la 
Scrittura dai padri fino al Medioevo, «littera gesta docet, quid credas alle-
goria, moralis quid agas, quo tendas anagogia».12

Una illustrazione più ampia del modo di leggere la Bibbia nella Chiesa 
si ha nel capitolo VI della Dei Verbum, in particolare al n. 23, dove si indica 
anche quale sia l’obiettivo degli studi esegetici: «studiare e spiegare con 
opportuni sussidi le divine Lettere, in modo che il maggior numero di mi-
nistri della divina Parola possa offrire con frutto al popolo di Dio l’alimento 
delle Scritture, che illumini la mente, corrobori la volontà, accenda i cuori 
degli uomini all’amore di Dio».13

Questa visione verrà ripresa e sviluppata nel documento della Ponti-
ficia commissione biblica, L’interpretazione della Bibbia nella Chiesa (21 
settembre 1993),14 dove si trova, pur en passant, l’affermazione: «Il creden-
te legge e interpreta la Scrittura nella fede della Chiesa».15

11  Cf. G. Canobbio, La Scrittura anima della teologia, in G. Canobbio – F. Dalla Vecchia – R. 
Tononi (a cura di), Interpretare la Scrittura, Morcelliana, Brescia 2008, 107-136; J.A. Fitzmyer, 
Scripture, the Soul of Theology, Paulist Press, New York 1994; C. Torcivia, Lo studio delle Scrit-
ture anima della teologia (DV 24), in Associazione teologica italiana, Teologia dalla Scrittura. 
Attestazioni e interpretazioni, Glossa, Milano 2011, 3-25.

12  Resta riferimento fondamentale a questo riguardo l’opera di H. de Lubac, Exégèse mé-
diévale. Les quatre sens de l’Ecriture, Aubier, Paris 1959-1964, che aiutò la teologia e l’esegesi 
a uscire dalle secche sia della considerazione della Scrittura come locus da cui togliere prove 
sia di un’esegesi puramente storico-critica.

13  «Si noti come anche nella descrizione del lavoro esegetico in quanto tale […] il testo con-
ciliare metta assieme l’aspetto scientifico con quello pastorale/comunicativo; la menzione degli 
“opportuni sussidi”, poi, richiesta da diversi padri conciliari, ricorda come gli esegeti debbano 
servirsi di tutti quegli strumenti che la scienza esegetica stessa è in grado di offrire allo stu-
dioso» (L. Mazzinghi, La sacra Scrittura nella vita della Chiesa, in S. Noceti – R. Repole [a cura 
di], Commentario ai documenti del Vaticano II, vol. 5: Dei Verbum, EDB, Bologna 2017, 289).

14  In Enchiridion biblicum, EDB, Bologna 1993, nn. 1259-1560.
15  Ivi, n. 1468. Su questa affermazione cf. R. Maiolini, «Il credente legge e interpreta la 

Scrittura nella fede della Chiesa» (EB, n. 1468). Una questione teologico-fondamentale prima 
che ermeneutica», in Canobbio – Dalla Vecchia – Tononi (a cura di), Interpretare la Scrittura, 
77-105, secondo cui «la vera lettura e interpretazione della Bibbia avviene sempre e imprescin-

 ATT 2023 2.indb   313 ATT 2023 2.indb   313 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



314

Giacomo Canobbio

La Scrittura tornava ad essere considerata la «fonte» mediante la quale 
si poteva avere accesso all’auto-comunicazione di Dio e per questo lo stu-
dio16 della Scrittura diventava il punto di partenza per la teologia: senza un 
continuo Scripturam perscrutari, la teologia perderebbe il suo fondamento. 

In questa prospettiva si pone sempre Optatam totius, n. 16, indicando 
per la dogmatica il metodo genetico: temi biblici, il contributo dei padri e 
della storia del dogma, la riflessione che porti ad approfondire e a cogliere 
il senso dei misteri cristiani per illustrarlo, per quanto è possibile, median-
te la connessione degli stessi misteri tra di loro, lasciandosi guidare da san 
Tommaso. L’esito di questo percorso è la comunicazione: studiare dogma-
tica ha come scopo non solo comprendere i misteri, ma pure imparare a 
cercare la soluzione dei problemi umani alla luce della rivelazione nonché 
imparare ad applicare le verità eterne alle mutevoli condizioni di questo 
mondo e a comunicarle in modo appropriato agli uomini contemporanei.17 

Sullo sfondo di questa delineazione dello studio della dogmatica sta l’i-
dea, sviluppata soprattutto nella Dei Verbum, della rivelazione come sto-
rica auto-comunicazione di Dio all’umanità, che ha trovato il suo culmine 
nell’evento Gesù Cristo. Su questa base si comprende anche la sottolinea
tura della prospettiva cristocentrica di tutte le discipline teologiche, in 
particolare della morale. Appunto la sottolineatura della prospettiva cri-
stocentrica permette di superare la figura controversistica della teologia e 
di assumere un orientamento ecumenico18 e interreligioso. Si avverte un 

dibilmente “nella fede della Chiesa”, cioè nella vita di quel popolo che, animato dallo Spirito, 
ha accolto e vive della rivelazione cristologica che la Scrittura canonicamente attesta» (p. 104).

16  Va precisato che il termine studio non coincide con lo studio scientifico, l’esegesi, bensì 
con l’attenta considerazione, che ovviamente non esclude l’esegesi, ma va oltre questa. Il ter-
mine presente in DV 24 è ripreso in DV 25 con l’aggiunta dell’aggettivo exquisito: coloro che si 
dedicano al ministero della parola «assidua lectione sacra atque exquisito studio in Scripturis 
haerere». Peraltro si tenga presente che in DV 24 si usa il verbo perscrutari, che indica, come 
suggerisce il n. 25, non semplicemente una conoscenza intellettuale, informativa o culturale (cf. 
J. Ratzinger, Dogmatische Konstitution über die göttliche Offenbarung, in Lexikon für Theo
logie und Kirche: Das zweite Vatikanische Konzil, vol. II, Herder, Freiburg-Basel-Wien 1967, 
579); la teologia si rafforza e rinnova «omnem veritatem in mysterio Christi conditam sub lu-
mine fidei perscrutando». Non pare perciò condivisibile l’interpretazione di T. Söding, secondo 
cui «Sacrae Paginae studium» indicherebbe l’esegesi (Exegese und Teologie. Spannungen und 
Widersprüche, Kohärenzen und Konvergenzen aus katholischer Perspektive, in Theologische 
Revue 99 [2003], 5). Che il significato di studium vada oltre la ricerca esegetica scientifica lo 
si potrebbe cogliere ripercorrendo l’uso di questo termine nella tradizione cristiana; basti una 
citazione del De Trinitate di Agostino: «Quod si ardenter atque instanter vult, studere dicitur: 
quod maxime in assequendis atque adipiscendis quibus doctrinis dici solet» (IX, 12,18).

17  Non sarebbe difficile trovare qualche sintonia tra queste indicazioni e le otto specializ-
zazioni funzionali proposte da B. Lonergan, Method in Theology, Darton, Longman & Todd, 
London 1972, delle quali l’ultima è appunto la comunicazione: cf. pp. 355-368.

18  Merita essere ricordato a questo proposito quanto si legge in Unitatis redintegratio 11 
a proposito del compito dei teologi nel dialogo ecumenico: devono prestare attenzione alla 

 ATT 2023 2.indb   314 ATT 2023 2.indb   314 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



315

La questione del metodo teologico nella seconda metà del XX secolo

deplacement della teologia: senza smettere di essere attenta ai «dogmi» 
la teologia (dogmatica) sposta il suo sguardo sulla res che i dogmi voglio-
no annunciare e custodire. A fronte della ineludibile preoccupazione per 
la verità da conservare, prevale la preoccupazione di dire la verità ai de-
stinatari dell’auto-comunicazione di Dio avvenuta nella storia e in forme 
storiche. La verità va poi ricercata insieme con gli altri cristiani, tenendo 
conto anche dei semi del Verbo che sono presenti nelle religioni e nelle 
culture.

L’insistenza sulla storia risentiva delle indagini soprattutto di due ese-
geti protestanti: Gerhard von Rad e Oscar Cullmann, che negli anni Qua-
ranta-Cinquanta avevano richiamato l’attenzione sul progresso storico 
della rivelazione.19 Nulla di nuovo, se si pensa che già Ireneo nella sua 
opera maior aveva proposto appunto il graduale manifestarsi di Dio per 
preparare l’evento Gesù Cristo20 e che questa idea era presente ancora 
nella teologia medievale.21 

La teologia neoscolastica di sapore controversistico aveva perso questa 
prospettiva che ora diventava dominante a partire da un saggio che racco-
glie considerazioni fatte insieme da Karl Rahner e Hans Urs von Balthasar, 
prima della loro controversia, e pubblicato da Rahner con il titolo Über den 
Versuch eines Aufrisses einer Dogmatik.22 È noto che questo Schema di 
dogmatica sta alla base della monumentale impresa del Mysterium salu-

«gerarchia delle verità». In questo modo si supera sia l’atteggiamento controversistico sia la 
preoccupazione «apologetica»; la ricerca teologica deve essere condotta «una cum fratribus 
seiunctis» e deve procedere «cum veritatis amore, caritate et humilitate»: cf. il commento di A. 
Maffeis, Unitatis redintegratio, in S. Noceti – R. Repole (a cura di), Commentario ai documenti 
del Vaticano II, vol. 3: Orientalium Ecclesiarum – Unitatis redintegratio, EDB, Bologna 2019, 
338-348.

19  Sulla pervasività della teologia della storia della salvezza nella teologia del XX secolo cf. 
G. Pasquale, La teologia della storia della salvezza nel secolo XX, EDB, Bologna 2002.

20  Il tema della praeparatio evangelica, che il Vaticano II assume, impropriamente esten-
dendolo a ciò che di buono e di vero è presente nelle religioni e nelle culture (cf. LG 16), era 
diventato centrale nella rilettura della storia da parte di Eusebio di Cesarea nella sua opera 
apologetica che aveva per titolo appunto Praeparatio evangelica; a quest’opera rimandava la 
nota 20 di LG 16. 

21  La si trova anche in Tommaso, come convincentemente ha mostrato M. Seckler nell’ope-
ra Das Heil in der Geschichte. Geschichtstheologisches Denken bei Thomas von Aquin, Kösel, 
München 1964. Per avere un riscontro basterebbe dare uno sguardo alla struttura della Summa 
Theologiae, che trova il suo centro nella trattazione della persona di Gesù Cristo (III parte) alla 
cui conoscenza si accede dopo aver conosciuto l’identità di Dio e quella dell’uomo attraverso un 
processo di conoscenza degli articoli di fede, che nel corso del tempo sono cresciuti man mano 
ci si avvicinava allo stesso Gesù Cristo (cf. II-II, q. 1, a. 7). 

22  In K. Rahner, Schriften zur Theologie, vol. I, Benzinger, Einsideln 19604, 9-47; tr. it. Sag-
gio di uno schema di dogmatica, in Id., Saggi teologici, Edizioni Paoline, Roma 1965, 51-111. 
Che i contenuti del saggio siano frutto di considerazioni congiunte dei due teologi lo dichiara 
lo stesso Rahner: ivi, 74, nota 15.

 ATT 2023 2.indb   315 ATT 2023 2.indb   315 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



316

Giacomo Canobbio

tis, che ha come sottotitolo Nuovo corso di dogmatica come teologia della 
storia della salvezza. Nel saggio di Rahner si trova anche la convinzione 
che non si può aggiungere alla teologia scientifica una teologia kerygmati-
ca:23 «In realtà la teologia più rigorosa, che s’impegna appassionatamente 
e unicamente al suo oggetto e si prospetta questioni sempre nuove, anzi 
la stessa teologia più scientifica è, a lungo andare, la più kerygmatica».24 
Nella visione di Rahner «ogni dogmatica cattolica dev’essere teologia es-
senziale ed esistenziale. […] deve investigare e riferire che cosa effetti-
vamente è accaduto – in modo libero e indeducibile – nella storia della 
salvezza».25

La recezione dello Schema influenzò notevolmente la ricerca teologi-
ca, soprattutto attraverso la mediazione del Mysterium salutis, la cui im-
postazione meriterebbe però di essere riconsiderata. Infatti l’articolazione 
cronologica, che vorrebbe rispecchiare la storia della salvezza, presenta 
alcuni limiti, tra i quali due sembrano maggiormente rilevanti: l’azione di 
Cristo sembra perdere la dimensione sovrastorica; i sacramenti – seguen-
do l’impostazione prevalente della teologia tedesca del tempo – sono posti 
dopo la Chiesa intesa come Grundsakrament. 

Di fatto l’impostazione storico-salvifica è diventata prevalente ne-
gli ultimi decenni del secolo scorso, con il rischio di identificare metodo 
genetico con prospettiva storico-salvifica: lo schema evolutivo potrebbe 
aprire alla considerazione che il progresso dottrinale coincide con il ma-
nifestarsi graduale della verità-rivelazione (dimenticando che il processo 

23  Era questo un orientamento assunto dalla teologia tedesca per integrare la teologia dog-
matica di scuola. Con le parole di Hugo Rahner, uno degli esponenti più significativi di questo 
orientamento, «la cherigmatica è una forma “speciale” di teologia per il suo contenuto, perché 
essa si accinge ad un’impresa che non può e non vuole essere volta univocamente nella sfera di 
una pura teologia di scuola. E tale impresa consiste nel trasformare la teologia scientifica, così 
com’è ormai fissata e come tale inevitabilmente necessaria, nella sua forma storica e speculati-
va (e anche didattica), in una costruzione teologica che metta in luce più chiaramente l’intrin-
seca coordinazione e organicità delle verità rivelate alla loro funzione salvifica, al loro valore 
salvifico, e che lo ponga in luce più di quanto non sia possibile farlo nello studio intellettuale 
delle verità rivelate, studio che deve essere condotto speculativamente oppure storicamente» 
(Teologia e kerygma, Morcelliana, Brescia 1958, 7-8: Premessa alla seconda ed. tedesca). Si 
tenga presente che questa teologia riconsidera tutti i temi della dogmatica per mostrare come 
questi possano essere «predicati».

24  Rahner, Saggio di uno schema di dogmatica, 62. La citazione va completata con le ri-
ghe che la seguono: «I nostri testi scolastici sono poco vivi, servono poco alla predicazione e 
alla testimonianza della verità, non perché contengono troppa filosofia scolastica e scientifica, 
ma perché ne offrono troppo poca» (ivi). In questo senso l’opera sintetica di K. Rahner, Corso 
fondamentale sulla fede nell’intenzione dell’Autore ha una funzione kerygmatica: mostrare la 
plausibilità del cristianesimo a una cultura che vuol capire le ragioni del credere e quindi le 
condizioni di possibilità dell’autocomunicazione storica di Dio all’uomo connotato da storicità.

25  Rahner, Saggio di uno schema di dogmatica, 75.

 ATT 2023 2.indb   316 ATT 2023 2.indb   316 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



317

La questione del metodo teologico nella seconda metà del XX secolo

rivelativo che è giunto a Gesù Cristo non continua nel periodo successivo 
a lui); potrebbe altresì portare a far coincidere il processo storico con la 
storicità.

Possibilità/necessità di teologie «contestuali»

Accanto all’impostazione storico-salvifica, il Vaticano II apriva alla possi-
bilità di una pluralità di teologie. 

Sono soprattutto due i luoghi nei quali si apre a questa possibilità: Ad 
gentes, n. 22, dove – in sintonia con Lumen gentium, n. 13 – si riconosce 
alle Chiese particolari la meravigliosa capacità di assorbire tutte le ric-
chezze delle nazioni, ricavando dalle consuetudini e dalle tradizioni, dal 
sapere e dalla dottrina, dalle arti e dalle scienze dei loro popoli tutti gli 
elementi utili a rendere gloria al Creatore, a mettere in luce la grazia del 
Salvatore e a organizzare bene la vita cristiana. Per raggiungere questo 
obiettivo deve essere promossa la ricerca teologica, che sottoporrà facta et 
verba a Deo revelata a una nuova investigazione. 

In questo passaggio si delinea un metodo che riconosce soggettualità 
teologica alle Chiese particolari, nonché possibilità di scoprire aspetti del 
mistero cristiano finora non colti perché la cultura dominante ne limita-
va lo svelamento. Le culture diventano pertanto punto di partenza per la 
comprensione del mistero cristiano, non solo destinatarie di una compren-
sione avvenuta al di fuori di esse.26 

Con la consapevolezza di semplificare, si potrebbe dire che ci sono tan-
te teologie quante sono le culture: se teologia è intellectus fidei e la fede è 
sempre vissuta in un contesto storico, la teologia necessariamente non po-
trà proporsi come sapere critico della fede con categorie proprie di culture 
diverse rispetto a quelle nelle quali la fede è vissuta. D’altra parte, appare 
«velleitario e ingenuo il tentativo di ripulire la fede dal rivestimento cultu-
rale occidentale per piazzarne l’ipotetica essenza in un ambiente culturale 
altro. Invece, si tratterà di intercettare con mitezza e rigore gli assetti cul-
turali, le traiettorie della transizione religiosa, le forme pratiche dei vincoli 
sociali in cui le coscienze vengono alla luce e crescono».27 La fede non ar-
riva mai in un nuovo contesto svestita dalle forme culturali di un contesto 

26  Secondo C. Theobald, avremmo in questo passo di AG «l’ultima parola del concilio sul 
problema ermeneutico» (La réception du concile Vatican II, vol. 1: Acceder à la source, Cerf, 
Paris 2009, 314). 

27  M. Antonelli, Ad gentes, in S. Noceti – R. Repole (a cura), Commentario ai documenti 
del Vaticano II, vol. 6: Ad gentes - Nostra aetate - Dignitatis humanae, EDB, Bologna 2018, 
317-318.

 ATT 2023 2.indb   317 ATT 2023 2.indb   317 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



318

Giacomo Canobbio

precedente, benché non si identifichi con quelle forme culturali. Il compito 
della teologia è rendere possibile mediante «una nuova investigazione» 
la comprensione della rivelazione da parte di ogni cultura, tenendo conto 
di quanto è avvenuto nel corso dei secoli, cioè della tradizione, che è la 
condizione di possibilità del giungere all’incontro con la rivelazione. Si de-
linea pertanto la possibilità di nuove teologie, se non nel metodo, almeno 
nell’esito. 

Questa affermazione trova giustificazione in quanto si legge in Gau-
dium et spes, n. 62, dove si invitano i teologi a trovare modi sempre più 
adatti di comunicare la dottrina agli uomini del loro tempo, mantenendo 
tuttavia fedeltà ai metodi e alle esigenze della scienza teologica. Il colle-
gamento tra «metodi» e «scienza teologica», da una parte riconosce che 
la teologia ha esigenze particolari rispetto a tutte le altre forme di sapere 
scientifico, dall’altra prevede che il metodo non sia unico. Tuttavia non 
perché ci siano metodi diversi nella ricerca teologica, bensì perché la 
scienza teologica è un arcipelago costituito da diverse discipline. 

La recezione «creativa» del Vaticano II

Nel periodo immediatamente successivo al Vaticano II, se si prescinde dal-
lo zelo iconoclasta che voleva stabilire un distacco radicale con la teologia 
precedente e dai tentativi di riproporre pari pari questa teologia, prende 
avvio una riflessione sul metodo, che inizialmente si focalizza sul rapporto 
tra esegesi e dogmatica/morale – già nell’aria agli inizi del Vaticano II28 – e 
successivamente su due istanze tra loro correlate: il primato ermeneutico 
del contesto culturale e la priorità della prassi.29

Per quanto attiene al primo aspetto, la questione nasceva dalle implica-
zioni dell’affermazione della Scrittura come anima della teologia. Il sotto-
fondo della questione era l’attenzione alla storia dell’auto-comunicazione 
di Dio: se si deve assumere la storia come luogo della manifestazione di 
Dio, si deve anzitutto accertare quali siano i fatti che nei testi della Scrittu-
ra sono riletti in fasi successive sulla base delle esperienze delle comunità. 
Di questo modo di procedere, che voleva prendere le distanze dall’orien-
tamento bultmaniano dell’ermeneutica biblica, si può vedere un esempio 

28  Si veda la raccolta di studi curata da H. Vorgrimler, Esegesi e dogmatica, Edizioni Pao
line, Roma 1967 (or. tedesco 1962), tra i quali va ricordato soprattutto il saggio di K. Rahner, 
Esegesi e dogmatica, 39-93, dove si rimprovera agli esegeti di dimenticarsi di essere teologi 
cattolici (cf. p. 43).

29  Si prescinde qui da tutto il lavoro finalizzato a commentare i documenti conciliari, la 
cui ricaduta non sempre ha evitato il rischio di trasformarsi in una nuova Denzingertheologie.

 ATT 2023 2.indb   318 ATT 2023 2.indb   318 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



319

La questione del metodo teologico nella seconda metà del XX secolo

emblematico nella cristologia di Edward Schillebeeckx,30 soprattutto dei 
primi due volumi: Gesù, la storia di un vivente;31 Il Cristo, la storia di una 
nuova prassi.32 Il primo volume ha come obiettivo risalire alla vicenda di 
Gesù per mostrare come questa sia stata in grado di provocare una tra-
sformazione in un gruppo di ebrei, il secondo illustra come esperienze di-
verse abbiano provocato interpretazioni diverse della vicenda dello stesso 
Gesù. Se il primo volume mette in rilievo la priorità ermeneutica del fatto 
(«offerta di realtà»), il secondo quella dei soggetti che da quel fatto sono 
raggiunti.33 

Per quanto attiene al secondo aspetto, già il titolo del secondo volume 
lasciava intravedere la sintonia tra la visione del teologo olandese e quella 
che si stava sviluppando, prima in America Latina, poi anche in Africa e 
in Asia. Ci si riferisce all’orientamento liberazionista della teologia, che 
migrando verso l’Africa e l’Asia assumerà connotazioni nuove, legate alle 
culture, e in Asia anche alle grandi tradizioni religiose ivi diffuse. 

La letteratura su questi orientamenti è sterminata, sintomo dell’interes-
se che suscitavano anche in Europa, dove peraltro molti dei teologi latino
americani si erano formati e dove avevano subito l’influsso della nuova teo-
logia politica, che aveva trovato espressione significativa in Johann Baptist 
Metz, in ambito cattolico, e in Jürgen Moltmann, in ambito evangelico. 

Il primato della prassi, tipico del pensiero neomarxista (in particolare di 
Ernst Bloch, per il Moltmann di Teologia della speranza), veniva recepito 
in America Latina nella Teologia della liberazione, che più propriamente 
si qualificava come teologia «desde la praxis de la liberación». Il testo più 
importante a questo riguardo, per quanto attiene al metodo, è rappresen-
tato dallo studio di Clodovis Boff, Teologia e prática. Teologia do político 
e suas mediações.34 Qui, assumendo come punto di partenza soprattut-
to il pensiero di L. Altusser, il teologo brasiliano struttura una teoria del 
metodo teologico secondo una triplice mediazione: socioanalitica (MSA), 
ermeneutica (MH), pratica, che corrispondono ai tre verbi coniati da mons. 
Cardijn, fondatore della JOC, vedere, giudicare, agire. 

30  Le linee metodologiche di questa cristologia sono illustrate nel breve saggio L’approccio 
a Gesù di Nazaret. Linee metodologiche, Queriniana, Brescia 1972 (or. olandese 1972). 

31  Queriniana, Brescia 1976.
32  Queriniana, Brescia 1980.
33  Sullo sfondo della impostazione sta l’idea che «rivelazione non è […] “azione salvifica di 

Dio nella storia”, bensì tale azione salvifica in quanto sperimentata ed enunciata da credenti, 
in risposta alla domanda circa la definizione o il senso definitivo della vita umana» (L’approccio 
a Gesù di Nazaret, 20).

34  Ed. Vozes, Petrópolis 1978; qui si userà la seconda edizione: 1982. Nella terza edizione 
(1993) lo stesso autore premette una prefazione autocritica, i cui contenuti sono ripresi nel suo 
Teoria do método teológico, Ed. Vozes, Petrópolis 1998.

 ATT 2023 2.indb   319 ATT 2023 2.indb   319 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



320

Giacomo Canobbio

La teologia del politico si costruisce grazie a due mediazioni teoriche fonda-
mentali: la MSA e la MH. La prima le fornisce l’oggetto materiale, la seconda 
i mezzi di elaborazione specifica. Inoltre la Teoria (teologica) resta sempre 
determinata dalla relazione dialettica che ha con la Prassi (della Fede), men-
tre essa stessa interviene nella Prassi a suo modo, cioè teoricamente. Sicché 
mentre la MSA e la MH devono essere intese nella categoria di medium quo 
della Teologia, la Prassi deve esserlo nella categoria di medium in quo.35

Obiettivo di questo tipo di riflessione, che, come già si diceva, si ispira 
a orientamenti europei,36 era quello di evidenziare la responsabilità pub-
blica delle fede.37 

La teologia non solo cercava il dialogo con le scienze, fossero esse so-
ciali o «esatte» (mutuando da queste concezioni o metodi),38 ma cercava di 
uscire dagli ambiti accademici, che in Europa si ponevano in dialogo con 
la filosofia, per mettersi al servizio della prassi. Sintomatica al riguardo 
la dichiarazione dell’Associazione ecumenica dei teologi del terzo mon-
do (EATWT) al termine del suo primo congresso tenuto a Dar-es-Salaam 
nell’agosto del 1976: 

Oggi le nostre Chiese sono dominate dalle teologie dell’Europa e del Nord 
America e queste rappresentano una forma di dominazione culturale. Esse 
vanno intese in quanto sono state generate da situazioni particolari di quei 
Paesi e non possono quindi essere acriticamente adottate senza porre la que-
stione della loro rilevanza nel contesto dei nostri Paesi. Per essere fedeli al 
vangelo, e ai nostri popoli, noi dobbiamo riflettere sulla realtà delle nostre 
situazioni e interpretare la Parola di Dio in rapporto a questa realtà. Noi re-
spingiamo in quanto irrilevante il tipo di teologia accademica che è separata 
dall’azione. Siamo disposti a una radicale svolta nell’epistemologia, che faccia 

35  Boff, Teologia e prática, 377.
36  L’opera di C. Boff è la rielaborazione della tesi di dottorato all’Università di Lovanio sotto 

la guida di A. Gesché.
37  Per una illustrazione cf. G. Canobbio, Teologia e storia: emergenza della responsabilità 

pubblica della fede, in Angelini – Macchi (a cura di), La teologia del Novecento, 413-468.
38  A questo riguardo si dovrebbero ricordare i tentativi di W. Pannenberg, che si serve 

dell’idea di «campo» sviluppata dalla fisica moderna per descrivere la presenza/azione dello 
Spirito, sulla scorta delle antiche concezioni stoiche: tutti i campi di tensione che danno origine 
alle forze (e ai corpi) sarebbero riconducibili a un unico, ampio campo di forza. Dal punto di vi-
sta teologico questo potrebbe venir identificato con lo Spirito, il quale apparirebbe perciò come 
la condizione di possibilità della relazione tra Dio e la sua creazione, in quanto egli (esso) con-
ferisce al mondo la sua struttura spazio-temporale, conferendo una consistenza autonoma alla 
realtà mondana, ma indicando al tempo stesso anche l’origine divina e la destinazione esca-
tologica della creazione (cf. Teologia sistematica 2, Queriniana, Brescia 1994, 94-101); come 
anche i tentativi di A. Dulles di fare teologia per modelli, mutuando il concetto di modello da T. 
Kuhn, La struttura delle rivoluzioni scientifiche. Il teologo americano usa questo metodo sia per 
la Chiesa (Models of the Church) sia per la rivelazione (Models of Revelation).

 ATT 2023 2.indb   320 ATT 2023 2.indb   320 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



321

La questione del metodo teologico nella seconda metà del XX secolo

dell’impegno il primo atto teologico e impegni a una riflessione critica sulla 
prassi storica del terzo mondo.39 

Il testo rappresenta lo specchio del deplacement della ricerca teologi-
ca: il terzo mondo si affaccia alla riflessione teologica con la convinzione 
che si debba cambiare il metodo, cosa che comporta anche il ripensamento 
dei contenuti della fede cristiana.40 

Lo sfondo sul quale questa convinzione si appoggia è la questione er-
meneutica: l’interprete, sempre determinato dal contesto, assume la priori-
tà rispetto al dato.41 Ciò che è in gioco è la verità rivelata: se questa, come 
abbiamo accennato sopra con una citazione di Edward Schillebeeckx, non 
si dà mai nella pura fattualità, bensì nella recezione di essa in contesti di-
versi, e questi diventano matrice di comprensioni plurime, la rivelazione 
non può essere ritenuta chiusa in un tempo e racchiusa in un libro. Non 
basta pertanto quanto papa Giovanni XXIII aveva indicato nel discorso di 
apertura del Vaticano II (11 ottobre 1962) relativamente alla distinzione 
tra contenuto e forma della dottrina: ora la «nuova» forma è il contenuto. 
Muta pertanto anche il modo di considerare la Scrittura in teologia. 

Emblematica al riguardo è l’opera di Juan Luis Segundo, Liberazione 
della teologia.42 La tesi che Segundo sviluppa è che dalla Scrittura non si 
debbano attingere verità perenni, bensì un metodo nell’affrontare i pro-
blemi. Punto di avvio per l’illustrazione della tesi è la dichiarazione della 
necessità di una nuova ermeneutica. In questa la priorità spetta al presen-
te, non al passato, sebbene i due debbano collegarsi mediante un circolo 
ermeneutico e cioè mediante il

continuo mutamento della nostra interpretazione della Bibbia in funzione dei 
continui mutamenti della nostra realtà presente, tanto a livello sociale che in-
dividuale. Ermeneutica significa interpretazione. Il carattere circolare di tale 
interpretazione consiste nel fatto che ogni nuova realtà esige una nuova inter-
pretazione della rivelazione di Dio, un cambiamento della realtà da parte di 
quest’ultima e, quindi, una nuova interpretazione… e così di seguito.43 

39  Manifesto dei teologi del terzo mondo, in Il Regno/documenti 22 (1977), 86. Nella Teo
logia della liberazione della prima ora era diventato abituale ripetere che la teologia è atto 
secondo, che sgorga dall’impegno per la liberazione dei popoli oppressi.

40  Per una panoramica sintetica delle teologie del terzo mondo, cf. B. Chenu, Nascita delle 
teologie dei Terzi mondi. Nuovi luoghi, nuove letture, nuovi metodi, in G. Canobbio (a cura di), 
Teologia e storia: l’eredità del ‘900, San Paolo, Cinisello Balsamo 2002, 87-142.

41  Cf. G. Canobbio, Teologia e contesto ecclesiale, in G. Lorizio – S. Muratore (a cura di), La 
frammentazione del sapere teologico, San Paolo, Cinisello Balsamo 1998, 171-201.

42  Queriniana, Brescia 1976.
43  Segundo, Liberazione della teologia, 16.

 ATT 2023 2.indb   321 ATT 2023 2.indb   321 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



322

Giacomo Canobbio

Da questa concezione si ricava il compito della teologia: rispondere 
agli interrogativi che l’attuale situazione pone e che mettono in discus-
sione le nostre abituali convinzioni. In altri termini, in teologia si lavora 
con il «dubbio ideologico», lasciando cioè che la realtà si ponga come 
fonte di interrogativi e come principio per una nuova interpretazione del-
la fonte della nostra fede, la Scrittura. Se il circolo ermeneutico non è 
completo, non si dà teologia viva, «ossia legata a quella fonte di vita che 
è la realtà storica, senza la quale l’altra fonte divina di vita può seccarsi 
non per propria colpa, ma a causa della nostra impermeabilità».44 Ciò 
che, in ultima analisi, decide se il circolo ermeneutico sia completo è la 
risposta che dalla rivelazione si ricava nei confronti del bisogno mani-
festato dalla realtà attuale, senza la pretesa di una risposta definitiva e 
universale.45 Del resto, «la Bibbia non è il discorso di un Dio universale 
rivolto a un uomo universale». Ogni risposta sarà parziale, e sarà risposta 
se ci dice che cosa sia veramente utile per la liberazione cui Dio ci chia-
ma e ci spinge.46

Se questo è il senso del circolo ermeneutico, la teologia non potrà non 
incrociarsi con la sociologia e con la politica. Con la sociologia per il fatto 
che tramite essa si possono smascherare i meccanismi che «modellano 
la nostra teologia allontanandola dalla sua base rivelata e mettendola al 
servizio di interessi sociali».47 Con la politica poiché non ci si può adattare 
alla realtà esaminata, tanto meno legittimarla con una specie di asettica, 
quindi falsa, illustrazione della verità. Il rapporto tra teologia e politica 
si fonda su due tipi di analisi: una relativa al comportamento umano e 
all’influenza della scienza su di esso, l’altra relativa alla teologia di Gesù 
rispetto alla teologia dei farisei. Nel primo caso, si prende in considerazio-
ne l’unico vero problema, cioè «quello di determinare se la teologia pon-

44  Ivi, 42.
45  Ivi, 54.
46  Per illustrare la sua convinzione riguardo al circolo ermeneutico, Segundo analizza l’uso 

dello stesso in quattro autori: H. Cox, K. Marx, M. Weber, J. Cone. Dei quattro solo l’ultimo 
porterebbe a compimento il circolo, sebbene lasci aperta la questione della verità. Dall’analisi 
dei quattro modelli l’A. «spera» di aver chiarito: 1) «che una teologia degna di essere presa in 
considerazione da una persona seria nasce non da un interesse scientifico e accademico ma da 
un impegno umano pre-teologico, per cambiare e migliorare il mondo»; 2) «che la teologia, se 
non comprende i meccanismi ideologici della società stabilita, è un portavoce inconscio delle 
esperienze e idee delle classi e dei gruppi dominanti, invece di rendere nella sua purezza la 
parola di Dio»; 3) «che senza una sensibilità impegnata nel fare della teologia uno strumento 
e un’arma al servizio dell’ortoprassi ossia di una prassi di socialità e di liberazione, un falso 
concetto quasi magico dell’ortodossia stempera la teologia in concetti universali e astorici»; 4) 
«che dobbiamo far sprigionare la sovrana libertà della parola di Dio se vogliamo dire, in ogni 
situazione, ciò che vi è di creativamente liberante» (ivi, 56-57). Le quattro conclusioni mettono 
in evidenza il punto di partenza e di arrivo di ogni teologia che voglia essere liberatrice. 

47  Ivi, 68.

 ATT 2023 2.indb   322 ATT 2023 2.indb   322 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



323

La questione del metodo teologico nella seconda metà del XX secolo

ga l’uomo in condizione migliore per scegliere e cambiare politicamente 
il mondo».48 Nel secondo caso, si apprende che, mentre la metodologia di 
Gesù ha come criterio ultimo «il lenimento del dolore umano»,49 la meto-
dologia dei farisei parte dalle certezze teologiche e cerca di inquadrare in 
esse quanto avviene. Si preclude così la possibilità di riconoscere Gesù. In 
effetti, «sembra che le certezze teologiche, che si hanno prima, chiudano 
il cuore e la comprensione ai segni che permettono di riconoscere Gesù 
per quello che realmente è».50 Di conseguenza, il problema della teologia 
non può essere quello di «discendere dalle sue certezze sul terreno flut-
tuante della storia, della sociologia e della politica, perché una teologia 
che si proponesse questo, altro non sarebbe che quella squalificata da 
Gesù. L’unico problema è di lasciarsi afferrare dall’umano in tutte le sue 
dimensioni e, sulla base di queste scelte fondamentali, interrogare la rive-
lazione».51 Ciò equivale a dire che non si può sapere in antecedenza quale 
sia il contributo che i cristiani danno al processo di liberazione. Esso, in-
fatti, non può essere dedotto, nella sua concretezza, neppure dal messag-
gio di Gesù, perché, così come sta, questo è determinato dal contesto e se 
«Gesù vivesse e agisse oggi, direbbe cose molto diverse da quelle dette 
venti secoli fa».52 Coerentemente, «oggi noi dobbiamo scoprire senza di 
lui, non senza però il suo Spirito, ciò che direbbe per liberarci se vivesse 
nella nostra epoca».53 Questo, tuttavia, può essere stabilito solo dall’inter-
no della prassi di liberazione. Ma la scelta di partecipare a questa prassi 
si giustifica mediante una ideologia: «nessuno può decidere che la sua 
prassi fa parte della prassi unitaria dell’unico processo rivoluzionario se 
non basandosi sulla propria ideologia o sulla propria fede».54 Per ideolo-
gia si intende «un’idea del fine e dei mezzi atti a tale processo».55 Se però 
si introduce il tema dell’ideologia, dato che la fede è, di fatto, per molti il 
motivo giustificante la prassi di liberazione, si pone il problema del rap-
porto tra fede e ideologia. Esse stanno intrinsecamente connesse, per il 
fatto che la fede, intesa qui come adesione a dei valori assoluti, si attua 
sempre mediante un’ideologia. La differenza fondamentale sta in questo: 

48  Ivi, 106.
49  Ivi, 109.
50  Ivi, 112s.
51  Ivi, 111.
52  Ivi, 119.
53  Ivi.
54  Ivi, 136.
55  Ivi, 137. J.L. Segundo riprende questa descrizione di ideologia anche nella lunga Intro-

duzione a A história perdida e recuperada de Jesus de Nazaré. Dos Sinóticos a Paulo, Paulus, 
São Paulo 1997, in part. 19-97.

 ATT 2023 2.indb   323 ATT 2023 2.indb   323 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



324

Giacomo Canobbio

la fede «impone un valore assoluto oggettivo»,56 mentre l’ideologia non lo 
impone. Più precisamente, la fede mette in contatto con la fonte oggettiva 
di ogni verità, ma, bisogna aggiungere, tale incontro «viene operato in 
un processo di ricerca ideologica e porta immediate conseguenze ideolo-
giche».57 Queste consistono nel dare orientamento alla propria vita. Tale 
orientamento tuttavia non può essere definitivo, per il fatto che la fede, 
rimandando all’assoluto, relativizza qualsiasi orientamento; d’altra parte 
le situazioni che mettono in crisi le ideologie rimandano oltre le stesse, 
alla fede. Mediante l’ideologia in tal modo «impariamo a imparare»,58 e 
in questo consiste appunto la fede, la quale pertanto non ha un contenuto 
proprio da dare all’ideologia, ma ne costituisce la «riserva» in quanto la 
relativizza e insieme la fonda. In tal senso la verità rivelata non è una ve-
rità finale, per quanto assoluta essa sia, ma è un elemento fondamentale 
per la ricerca della verità. Questa ricerca poi è continuamente aperta, e il 
criterio di essa non può che essere storico, più precisamente il servizio al 
processo di liberazione.

È questo medesimo rapporto tra fede e ideologia che troviamo nella ri-
velazione di Dio: la fede costituisce l’elemento permanente e unico, l’ideo
logia l’elemento mutevole e articolato a seconda delle diverse circostanze 
storiche. La Scrittura, in ultima analisi, non sarebbe altro che la successio-
ne di ideologie religiose, cioè di «sistemi di fini e mezzi», ciascuno messo in 
rapporto con il suo contesto e solamente in questo contesto comprensibile.59 

Questa convinzione permette alla Teologia della liberazione di mante-
nersi libera nello scegliere l’ideologia che nel suo contesto risponde me-
glio ai problemi che la realtà pone. Nella scelta si potrebbe procedere in 
due modi: 1) cercare nella Scrittura situazioni simili alle attuali e assumere 
l’ideologia che in quella situazione è stata creata ed è attestata dalla stes-
sa Scrittura. Tale via si mostra però impraticabile, date le trasformazioni 
culturali e storiche intervenute; 2) inventare oggi «l’ideologia usata da un 
evangelo contemporaneo»;60 e per realizzare questo «la fantasia e la cre-
atività secolari o profane sarebbero più atte e più ricche».61 Ciò suppone 
che non si comprenda la rivelazione come un deposito, ma come un pro-
cesso che continua. Coerentemente, la fede «non è un contenuto sintetico, 
universale e atemporale della rivelazione quando la si è sbarazzata dalle 
ideologie. È, invece, la maturità delle ideologie, la possibilità di sprigiona-

56  Segundo, Liberazione della teologia, 145.
57  Ivi.
58  Ivi, 147.
59  Ivi, 158.
60  Ivi, 159.
61  Ivi, 160.

 ATT 2023 2.indb   324 ATT 2023 2.indb   324 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



325

La questione del metodo teologico nella seconda metà del XX secolo

re pienamente e coscientemente il contenuto ideologico dal quale dipende 
la vera e reale liberazione degli uomini».62 In ultima analisi, la fede non è 
altro che apprendere ad apprendere, cioè capacità di non fissarsi su alcu-
na ideologia come definitiva, ma di lasciarsi determinare dalla situazione 
nuova che mette in crisi l’ideologia precedente.

In questa visione, il riferimento alla Scrittura cessa di essere assun-
zione di contenuti precisi e definitivi; diventa piuttosto accettazione del 
processo di apprendimento, in essa attestato, come normativo rispetto ad 
altri processi; la Scrittura, infatti, ha la funzione di insegnarci a inventare 
ideologie.

Non è difficile vedere che permane per la teologia la necessità di rife-
rirsi alla Scrittura, ma non più nel senso indicato sia da Optatam totius, n. 
16, sia da Dei Verbum, n. 24. Qui si attua una lettura della Bibbia non solo 
selettiva, perché funzionale a uno scopo pratico (la liberazione, che richie-
de necessariamente una ideologia), ma pure finalizzata a imparare come 
costruire ideologie, e quindi in funzione semplicemente metodologica. 
Sicché nel «circolo ermeneutico» non è la Scrittura a svolgere la funzione 
principe, bensì l’opzione previa per la liberazione dei poveri. La Scrittura 
«serve» a imparare come nelle diverse situazioni storiche si possano trova-
re strumenti atti al raggiungimento del fine, che è indicato dalla fede, il cui 
contenuto è pregiudizialmente stabilito nella liberazione.

L’ombra lunga della svolta verso il soggetto si fa avvertire in questo 
orientamento, come pure nell’orientamento che in nome della pluralità 
delle culture prefigura il pluralismo teologico. A questo tema la Commis-
sione teologica internazionale aveva dedicato un documento con quindici 
tesi pubblicato il 5 ottobre 1972.63 Alla elaborazione aveva dato il suo con-
tributo anche Bernard Lonergan.64 Il tema diventava urgente, soprattutto 

62  Ivi, 166.
63  Commissione teologica internazionale, Pluralismo. Unità della fede e pluralismo teologi-

co, EDB, Bologna 1974.
64  Nel volume appena indicato, che raccoglie i contributi di alcuni membri della Commis-

sione, non appare però un testo di Lonergan, sebbene J. Ratzinger nel commento alla prima 
Tesi lo citi, richiamando soprattutto la conversione: la fede è correlata alla conversione e non 
alle differenze nei gradi di comprensione (p. 19). Il gesuita canadese pubblicherà però la rie-
laborazione del suo contributo al lavoro della CTI (Il pluralismo dottrinale, Edizioni Paoline, 
Catania 1977, or. 1971) nel quale illustra la sua convinzione: la pluralità di popoli comporta 
una pluralità circa la comunicazione. Occorre dire in un’altra cultura ciò che finora non è stato 
detto. Ciò denota la vitalità della fede, che è per tutti i popoli e quindi è assimilabile da tutti. 
Confinare la Chiesa cattolica nella mentalità classicista sarebbe mantenerla fuori del mondo 
moderno, prolungando la crisi che già da troppo tempo la travaglia (cf. ivi, 22). Il pluralismo va 
pertanto perseguito, senza timore di diventare relativisti. Il pluralismo «si fonda sulla differenza 
culturale, sulla differenziazione più o meno grande della coscienza, sulla presenza o assenza 
della conversione religiosa, morale e intellettuale» (ivi, 61). Il tema verrà ripreso nel 1972 in 
Method in Theology, 300-311; 326-330.

 ATT 2023 2.indb   325 ATT 2023 2.indb   325 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



326

Giacomo Canobbio

nel contesto immediatamente successivo al concilio, che, come abbiamo 
accennato sopra, assumendo una concezione antropologica e non classici-
sta di cultura apriva alla possibilità/necessità di una pluralità di teologie. 

Il problema che si poneva era però come salvaguardare l’unità della 
fede nella pluralità delle interpretazioni. Il documento della Commissio-
ne teologica internazionale lo affrontava e indicava la soluzione con rife-
rimento alla verità oggettiva totale.65 Proprio qui però stava la difficoltà: 
come si raggiunge la verità oggettiva totale? Se prevale la percezione di 
essa in una cultura, se la verifica di essa sta nella prassi e questa è deter-
minata dal contesto sociale – che però nella riflessione teologica non si dà 
mai senza una mediazione analitica, che richiede modelli interpretativi 
selezionati in base all’obiettivo che si deve/vuole raggiungere – diventa 
alquanto difficile cogliere la verità che unisce. Certo, si potrebbe riman-
dare alla Scrittura o ai simboli di fede; ma in questo modo si sposterebbe 
soltanto il problema: sia Scrittura sia simboli di fede sono nati in culture 
diverse, e quindi come possono essere intesi come normativi? 

Il problema diventava quello del rapporto tra verità e interpretazio-
ne. E si rendeva particolarmente acuto in due continenti, l’Africa e l’Asia, 
i cui vescovi al Sinodo del 1974 avrebbero fatto sentire la loro voce in 
riferimento alla necessità dell’inculturazione, con accentuazioni diverse: 
mentre per l’Africa la prospettiva sarà prevalentemente, almeno agli inizi, 
quella dell’annuncio del vangelo a culture ataviche,66 per l’Asia la pro-
spettiva sarà quella del dialogo con le grandi religioni. Nei due casi la 
questione del rapporto tra verità evangelica e annuncio diventava spinosa 
e si incrociava, talora in modo critico, con la questione del primato della 
prassi liberatrice.67 Si profilava infatti la funzione anzitutto pratica della 

65  Cf. Tesi 15: «La necessaria unità della fede e della comunione non impediscono una 
diversità di vocazioni e di preferenze personali nella maniera di accostarsi al mistero di Cristo 
e di viverlo. La libertà del cristiano (cf. Gal 5,1-13), lungi dall’implicare un pluralismo illimitato, 
esige uno sforzo verso la verità oggettiva totale non meno che la pazienza di fronte alle coscien-
ze deboli (cf. Rm 14,15; 1Cor 8)» (Commissione teologica internazionale, Pluralismo. Unità della 
fede e pluralismo teologico, 72).

66  Andrebbe ricordata la Dichiarazione dei vescovi africani e malgasci al termine del Si-
nodo del 1974, nella quale si manifestava la necessità di una teologia africana ai fini di una 
efficace incarnazione del vangelo nella vita dei popoli africani: cf. F. Butturini, Le nuove vie del 
vangelo. I vescovi africani parlano a tutta la Chiesa, EMI, Bologna 1975, 287-291. La Dichiara-
zione considera conclusa la fase dell’adattamento e necessaria la via dell’incarnazione. Questo 
termine è diventato pervasivo, giustificato con il riferimento all’incarnazione del Verbo. Sulla 
pertinenza del parallelo si dovrebbe eccepire.

67  Per l’Africa basti un riferimento al teologo camerunense J.M. Ela, Identité propre d’une 
théologie africaine, in C. Geffré (a cura di), Théologie et choc des cultures, Cerf, Paris 1984, 23-
54 (un pressante appello a elaborare una teologia che tenga conto della situazione di oppressio-
ne delle masse africane; infatti, una teologia legata alle tradizioni ancestrali, ormai sconosciute 
alle nuove generazioni, offrirebbe alibi ai dittatori); per l’Asia un riferimento ad A. Pieris, Una 

 ATT 2023 2.indb   326 ATT 2023 2.indb   326 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



327

La questione del metodo teologico nella seconda metà del XX secolo

teologia, che implicava la priorità dell’attenzione alle situazioni concrete 
dei popoli rispetto all’attenzione a quanto la rivelazione attestata indicava. 
Emblematico quanto C. Boff scriveva: il teologo «deve stare maggiormen-
te attento a quanto succede nella comunità e nella società in generale che 
non al senso passato delle pagine della Scrittura. Per lui è più importante 
teorizzare “ciò che lo Spirito dice alle Chiese” che imparare quanto il me-
desimo Spirito disse una volta».68 E lo Spirito parla attraverso la storia. 

Il postulato dal quale si prende avvio è che Dio continua a parlare oggi 
– l’uso del prologo di Ebrei, come di Giovanni 3,8, diventa pervasivo – 
e lo fa mediante gli avvenimenti, oltre che mediante le religioni. Queste 
devono pertanto essere riconosciute come luoghi di autentica esperienza 
di Dio e quindi come luoghi di rivelazione. Di conseguenza, alla teologia 
non basta più riferirsi alla Scrittura canonica cristiana; deve riferirsi anche 
alle Scritture sacre delle altre religioni perché anch’esse sono attestazione 
della rivelazione. Se nel rinnovamento della teologia indotto dal Vaticano 
II il punto di riferimento era Gesù Cristo considerato come il compimen-
to dell’auto-comunicazione di Dio attestata nella Scrittura cristiana, ora il 
punto di riferimento è lo Spirito, molte volte sganciato anche da Cristo e 
non solo dalla Chiesa. 

Non si sfugge però all’impressione che l’appello allo Spirito sia funzio-
nale a legittimare la pluralità la cui matrice sta nella pluralità delle culture. 
In fondo, si avrebbe anche qui il risvolto della comprensione della teologia 
come ermeneutica, che pone il soggetto – nel e con il suo mondo – come 
prioritario nel processo interpretativo. Sullo sfondo si profila il tema della 
verità, non in generale, ma della verità che è la rivelazione avvenuta nella 
storia di Gesù. 

Una proposta «fuori coro»

Su questo tema in Italia ha richiamato l’attenzione la cosiddetta Scuola di 
Milano, che fin dall’inizio aveva orientato la sua ricerca sul problema del 
metodo.69 Introducendo il volume programmatico, L’evidenza e la fede,70 
che raccoglie i saggi più significativi apparsi sulla rivista Teologia, che 

teologia asiatica della liberazione, Cittadella, Assisi 1990 (che cerca di collegare attenzione alle 
culture/religioni asiatiche e condizioni di povertà delle grandi masse popolari. Da queste sta-
vano nascendo teologie contestuali: la teologia del minjung coreana, la waterbuffalo theology 
tailandese, la teologia dalit indiana).

68  Boff, Teologia e prática, 268.
69  Cf. M. Epis (a cura di), Fare teologia in Facoltà. Percorso storico e opzioni teoriche, Glos-

sa, Milano 2018.
70  Glossa, Milano 1988.

 ATT 2023 2.indb   327 ATT 2023 2.indb   327 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



328

Giacomo Canobbio

aveva avviato le sue pubblicazioni nel 1976, Giuseppe Colombo, capofila 
del think-tank della Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale, delineava 
il compito che la Facoltà avrebbe assunto: proporre una teoria della ragio-
ne teologica.71 La scelta derivava da una constatazione: a partire dall’epo-
ca moderna la ragione teologica avrebbe vissuto di un complesso di infe-
riorità, dal quale né il tentativo di restaurazione tomista di Leone XIII né 
il Vaticano II avrebbero liberato. Si poneva pertanto la necessità che la 
ragione teologica, uscendo dalla figura apologetica che l’aveva connotata 
nell’epoca moderna, privilegiasse l’intenzione critica, che peraltro è con-
naturata all’universalità della fede, la quale accetta senza alcun timore o 
pregiudizio di esporsi al procedimento critico e quindi è attenta ad acco-
gliere tutte le provocazioni. 

Accogliere le provocazioni non significava tuttavia adattare la teolo-
gia delegando la progettazione della criticità a una ragione esterna a se 
stessa. E ciò perché la fede reclama la critica, sa cioè di potersi giustificare 
in sede critica, e quindi non va contrapposta alla ragione, come invece 
è avvenuto nell’epoca moderna. Piuttosto, la fede non sta «accanto» alla 
ragione per esprimere l’umano in forma «altra»; essa esprime l’umano in 
quanto aperto alla rivelazione, non in quanto alternativo alla ragione. Ri-
velazione poi non è da intendere in termini di verità metastorica, bensì in 
termini di evento storico: la vicenda di Gesù di Nazaret.72 Coerentemente, 
la fede si configura come un sapere poiché il suo oggetto è storico e quindi 
riconoscibile dalla ragione. «Su questo presupposto […] il compito del-
la ragione teologica è precisamente quello di formalizzare l’intelligibilità 
della rivelazione in modo soddisfacente per la ragione critica, e più pro-
priamente di adeguare la ragione critica al sapere della fede, che si legitti-
ma precisamente in quanto “realizza” – lungi dal contraddire o negare – la 
struttura originaria della ragione».73 Ciò comporta che la ragione teologi-

71  Il saggio porta come titolo appunto La ragione teologica (pp. 7-17).
72  La descrizione della rivelazione come «principio» della ragione teologica si ha nel sag-

gio scritto da A. Bertuletti e P. Sequeri, La rivelazione come «principio» della ragione teologica, 
in Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale, La teologia italiana oggi. Ricerca dedicata a 
Carlo Colombo nel 70° compleanno, Morcelliana, Brescia 1979, 149-193; ripreso poi, con al-
cune variazioni, in L’evidenza e la fede, 201-234, decurtato però del § 5 «Ripresa sintetica: 
la forma della verità di Dio e la rivelazione del senso assoluto»: cf. La teologia italiana oggi, 
185-193. Di questo saggio merita di essere ripresa la descrizione sintetica del sapere teologico, 
che «assume in proprio l’interrogazione radicale intorno alla verità e quindi si pone come un 
suo svolgimento legittimo, senza delegarla a un sapere supposto già costituito o mutuarla dai 
canoni di qualche disciplina particolare, implica di restituire lo spazio proprio della domanda 
ontologica, la quale trascende la distinzione fra esperienza e teoria, giacché ne ricomprende 
i termini dentro la struttura dell’evidenza storica» (ivi, 184; in L’evidenza e la fede, 230, con 
leggere variazioni che aiutano a rendere più chiaro il pensiero). 

73  Colombo, La ragione teologica, 14. 

 ATT 2023 2.indb   328 ATT 2023 2.indb   328 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



329

La questione del metodo teologico nella seconda metà del XX secolo

ca si assuma il compito di mostrare che la ragione critica non può essere 
identificata con la ragione ermeneutica, che ha dimenticato la questione 
della verità riducendola alla questione del senso; altresì di mostrare che 
la questione della verità non può essere risolta nella questione della «evi-
denza sperimentale» quale criterio esclusivo e totalizzante del sapere. Per 
poter realizzare questo compito la ragione teologica deve aprire la ragione 
alla nozione di «evidenza simbolica», che «integra il duplice riferimento 
ineludibile alla verità assoluta e incondizionata nella sua trascendenza e 
alla libertà come esercizio necessario per il suo riconoscimento, in quanto 
la verità nella sua assolutezza del “compimento del tutto” si dà e quindi si 
può riconoscere solo nella forma dell’“anticipazione”, che in questo senso 
si dice “simbolica”».74 In tal senso la ragione teologica trasforma il sapere 
precritico della fede in sapere critico.

A partire da questa visione si rivolgevano notazioni critiche sia nei con-
fronti delle teologie «politiche» sia nei confronti delle teologie contestuali. 
Nelle pubblicazioni della Facoltà Teologica di Milano – che raccolgono 
in genere gli atti dei convegni annuali – si ripropone con costanza una 
prospettiva metodologica: quella che dà priorità ermeneutica alla «verità» 
rispetto alla condizione storica, alla quale la teologia deve far «vedere» la 
verità.75 

74  Ivi, 15.
75  Questa medesima prospettiva si fa valere nel confronto con altri modi di pensare la teo

logia: si prenda ad es. la rilettura critica che P. Sequeri fa dell’opera di I. Mancini, Novecento te-
ologico, nel breve, ma denso saggio L’immagine della teologia secondo la filosofia della religio-
ne. Nota retrospettiva in occasione del Novecento teologico di I. Mancini, in Teologia 3 (1978), 
3-12. Il Leitmotiv che accompagna i saggi relativi allo statuto della teologia si trova anche nelle 
riletture critiche degli orientamenti delle teologie contemporanee: cf., ad es., G. Colombo, La 
teologia politica di Johannes Baptist Metz, in Teologia 4 (1979), 327-367, nel quale si fa notare 
che il teologo tedesco risolverebbe la verità nella rilevanza, precludendosi però «la professio-
ne della verità intesa come assoluto e incondizionato, che, se non può essere il correlato né il 
prodotto di una riflessione asoggettuale, d’altro lato non può essere risolta prassisticamente 
nella “rilevanza”, sia pure di una rilevanza assolutamente universale, che evidentemente non 
ha il potere di produrre il cambiamento di segno» (pp. 362-363). Non dissimili le notazioni cri-
tiche rivolte alla Teologia della liberazione latinoamericana: cf. La prassi nella «Teologia della 
Liberazione» (TL), in L’evidenza e la fede, 182-198. Andrebbe riletta anche l’icastica «difesa» 
della teologia praticata dalla rivista Teologia proposta da G. Colombo, «Teologia» e la teologia, 
in Teologia 6 (1981), 3-15, dove, rintuzzando le accuse velate alla teologia praticata in Facoltà, 
si fa valere la funzione della teologia, oltre la radicazione geografica, ma non oltre la storicità: 
«Poiché infatti il compito proprio della teologia, all’interno della fede, si specifica non tanto 
nella conoscenza della verità che è il dono proprio della fede e che la teologia riceve dalla fede, 
ma piuttosto nel riconoscere ed esibire le ragioni della verità di fronte all’intelligenza critica 
(credente e non), consegue necessariamente che la teologia non può riposare nella professione 
della verità immutabile e senza storia, ma deve “convertirsi” incessantemente alla storia, cioè 
all’esperienza – o, come dicevano gli antichi, al “sensibile” – perché proprio e solo nel riferi-
mento alla storia la verità può far valere e quindi esibire le sue ragioni eterne» (p. 14).

 ATT 2023 2.indb   329 ATT 2023 2.indb   329 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



330

Giacomo Canobbio

Ovvio che per recuperare la «verità», che è quella di Gesù – meglio 
detto: che è Gesù nella totalità della sua vicenda in quanto è la «verità» 
detta da Dio, cioè la rivelazione «storica»76 – si deve fare ricorso all’attesta-
zione biblica, cui la teologia deve necessariamente tornare. 

Il problema sta però nel modo di riferirsi all’attestazione biblica, come 
sopra abbiamo richiamato. Detto in altri termini, si tratta di verificare il rap-
porto tra esegesi/teologia biblica e teologia sistematica. Toccava ancora a 
Giuseppe Colombo proporre la descrizione di questo rapporto, coerente-
mente con la figura di teologia praticata nella Facoltà Teologica dell’Italia 
Settentrionale. Ci si può riferire almeno al saggio Dogmatica e biblica;77 
in esso si attribuisce alla teologia biblica il punto di partenza adeguato di 
tutta la teologia; sicché è «la teologia successiva che deve giustificare se 
stessa nei confronti della teologia biblica, non è invece la teologia biblica 
che deve giustificare la teologia successiva».78 

Questa visione appare coerente con la concezione generale di teologia, 
come sapere critico della «verità» da far valere di fronte ad ogni cultura. 
Questa impostazione libera dalla selezione di testi biblici a partire dalle 
necessità del soggetto o della cultura; qualora infatti si selezionassero testi 
a favore del soggetto, sia esso singolo o collettivo, si attuerebbe un’opera-
zione ideologica che pregiudica il mostrarsi della «verità» e quindi l’acce-
dere ad essa.79

76  A questo riguardo andrebbero riletti i due saggi di G. Colombo, La problematica del 
dogma nella teologia postconciliare. I. Dogma e verità; II. Dogma e linguaggio, in Teologia 3 
(1978), 203-224; 301-331; con leggere variazioni i due articoli sono ripresi in L’evidenza e la 
fede, 276-335. Sintonica, almeno in linea generale, la prospettiva offerta da C. Colombo nel 
saggio, Osservazioni sul valore metodologico della tradizione teologica, in Teologia 4 (1979), 
211-219 (nella titolazione interna tradizione diventa traduzione), che attribuisce al teologo il 
dovere di conoscere e comprendere la cultura del suo tempo, ma non può dipendere da essa 
«perché il suo criterio di giudizio è la fede della Chiesa e non la cultura» (p. 219).

77  In Rivista Biblica 21 (1973), 241-278; ora in G. Colombo, La ragione teologica, Glossa, 
Milano 1995, 627-658.

78  Ivi, 641.
79  Sulla questione del rapporto tra esegesi e dogmatica si dovrebbero considerare i nu-

merosi articoli di G. Segalla apparsi su Teologia e verificare ancora una volta che il «dialogo» 
tra esegeti e sistematici non aveva raggiunto (nei limiti temporali che ci siamo imposti) esiti 
soddisfacenti. Lo riconosceva anche A. Bonora nell’articolo Vent’anni dopo la costituzione dog-
matica Dei Verbum: il metodo esegetico (critica e teologia)», in Teologia 10 (1985), 287-306, 
ovviamente non solo in riferimento alla teologia praticata in Facoltà Teologica dell’Italia Set-
tentrionale. Si dovranno aspettare gli ultimi anni del secolo scorso per trovare nei sistematici 
un riferimento quasi costante all’opera di P. Beauchamp, L’uno e l’altro Testamento. Il primo 
volume di quest’opera era apparso in traduzione italiana nel 1985 presso la Paideia di Brescia 
(Bonora nell’articolo appena citato si limita a proporlo come «originale e interessante tentativo 
di coniugare l’esegesi scientifica e la lettura credente dell’AT e del NT»: Vent’anni dopo la co-
stituzione dogmatica Dei Verbum, 298). Nel 2001 l’editrice Glossa tradurrà il secondo volume 
(originale 1990), come primo volume di una collana di studi biblici, con una Introduzione di A. 

 ATT 2023 2.indb   330 ATT 2023 2.indb   330 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



331

La questione del metodo teologico nella seconda metà del XX secolo

In questa prospettiva, la teologia, intesa come sapere critico della fede, 
si prefigge di far valere la verità; questa, in quanto salvifica, non si lascia 
rinchiudere in nessuna forma precostituita, e quindi anche nei confronti 
delle culture – come in genere delle situazioni concrete dell’umano – si 
propone come eccedente e per ciò in grado di aprire a orizzonti inediti 
dell’umano, quelli apparsi in Gesù di Nazaret, che è insieme verità di Dio 
e verità dell’essere umano. A questa verità si accede nella fede, che è un 
sapere non mutuato da altrove, bensì dalla rivelazione che si trova attesta-
ta nella Scrittura.

Si diceva di una voce «fuori coro» poiché si pone come critica del domi-
nante orientamento ermeneutico.

La critica che si rivolge a questo orientamento milanese è che, alla fine, 
la situazione storica delle persone e dei popoli sembra non essere determi-
nante agli effetti dell’elaborazione teologica.

Non si può tuttavia negare che l’istanza difesa dalla cosiddetta Scuola 
di Milano provochi a domandarsi se la teologia, che è il sapere critico del-
la fede, non possa diventare guida al sapere critico richiamandolo al suo 
originario obiettivo, che è la ricerca della verità. Se in alcuni orientamenti 
sopra considerati la teologia si è lasciata «imporre» dall’esterno metodi-
che di ricerca in vista della comunicazione e/o del dialogo, ci si potrebbe 
domandare se la teologia non possa anche mostrare l’originalità della sua 
fonte e forma di sapere da far valere nell’agorà dei saperi.

Per un germinale confronto con Lonergan

La ricerca di Bernard Lonergan sul metodo, che aveva preso avvio già nel-
la esposizione dei trattati scolastici e aveva trovato in Insight i presupposti 
relativi all’apprensione nell’atto del conoscere, si pone nel contesto qui 
sopra sommariamente descritto, si sviluppa avendo sullo sfondo indicazio-
ni e procedimento dei documenti del Vaticano II, il desiderio di prende-
re distanza dal passato – contrariamente al programma preconciliare del 

Bertuletti, Un modello di teologia biblica, IX-XXXIV, nella quale risuona una delle convinzioni 
guida della teologia praticata in Facoltà: «Nella rivelazione cristologica si manifesta piena-
mente ciò che era già contenuto nel nucleo originario della fede di Israele. Nella storia di Gesù 
non si tratta solo della coerenza con un senso di Dio che è dato indipendentemente da questa 
storia, ma del fatto che la storia di Gesù realizza la verità di Dio che essa manifesta. Perciò essa 
porta inseparabilmente sulla verità di Dio e di Gesù: il riconoscimento di Gesù non è mediato 
da un concetto di Dio esterno alla sua storia, poiché è questa storia che decide del senso di Dio» 
(XXXII). L’indirizzo di Teologia biblica della Facoltà Teologica di Milano aveva dedicato molti 
seminari al tema: ne dà conto R. Vignolo, La Bibbia anima della teologia, in Epis (a cura di), 
Fare teologia in Facoltà, 281-325.

 ATT 2023 2.indb   331 ATT 2023 2.indb   331 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



332

Giacomo Canobbio

ressourcement –, i primi vagiti delle teologie dai terzi mondi.80 Al centro 
del suo interesse sta il desiderio di superare la separazione tra teologia e 
orizzonte culturale, che si riscontra nell’epoca moderna. A fronte di una 
tendenza, rappresentata emblematicamente da Leslie Dewart, Il futuro 
della fede,81 che riteneva necessario ripensare la verità cristiana liberan-
dola dallo stretto legame con la filosofia greca, operando quindi una forma 
di de-ellenizzazione, Lonergan ritiene che dal passato si può imparare a 
non essere inghiottiti dalla cultura, agganciando la teologia allo sviluppo 
patristico e alla metodologia tomista, ritentando in particolare l’operazione 
compiuta da Tommaso nel suo tempo. Per questo è necessario sviluppa-
re un nuovo metodo che permetta alla teologia di inserirsi pienamente 
nell’orizzonte contemporaneo in modo scientifico, critico ed esistenziale, 
seguendo l’invito di Giovanni XXIII all’aggiornamento e restando fedeli 
al programma di Leone XIII «vetera novis augere et perficere». Le otto 
specializzazioni hanno appunto lo scopo di immettersi nel processo della 
tradizione per giungere alla comunicazione, il cui obiettivo è rendere pos-
sibile alle persone, la cui coscienza è sempre storicamente e culturalmen-
te determinata, di vivere consapevolmente l’esperienza dell’amore di Dio 
che è stato effuso nel nostro cuore mediante lo Spirito Santo. Se si tiene 
conto di questo obiettivo, anche le obiezioni rivoltegli da Rahner,82 tra le 
quali la metodologia proposta da Lonergan sarebbe troppo generica e non 
varrebbe specificatamente per la teologia, cadono. Infatti l’obiettivo ultimo 
è la conversione religiosa, che porta a compimento il dinamismo intenzio-
nale della coscienza, che è transculturale.

In questo modo, si può dire che Lonergan tiene conto sia dell’istanza 
delle teologie contestuali sia della provocazione della Scuola di Milano.

Giacomo Canobbio
Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale
Via Bollani, 20
25133 BRESCIA
giacomocanobbio@alice.it

80  Non si possono dimenticare al riguardo le richieste avanzate a Kinshasa da T. Tshibangu 
nel suo dialogo con A. Vanneste alla Facoltà Teologica dell’Università Lovanium della capitale 
dello Zaire nel 1960: il giovane teologo zairese auspicava la possibilità di una teologia africana, 
mentre il teologo fiammingo replicava: «D’abord une vraie théologie». L’istanza era già stata 
avanzata nel 1956 da un gruppo di preti africani studenti di teologia in Europa nel dossier Des 
prêtres noirs s’interrogent, che si domandavano se non si dovesse tenere conto delle culture 
africane per annunciare il vangelo in quel continente.

81  Queriniana, Brescia 1968 (or. 1966).
82  Osservazioni critiche sull’articolo di B.J.F. Lonergan «Functional Specialties in Theolo-

gy», in Rassegna di Teologia 12 (1971), 46-48; Lonergan aveva anticipato su Gregorianum nel 
1969 (pp. 485-505) le otto specializzazioni in teologia.

 ATT 2023 2.indb   332 ATT 2023 2.indb   332 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



333

La questione del metodo teologico nella seconda metà del XX secolo

Sommario
L’opera di Bernard Lonergan si colloca nel processo di rinnovamento della 
teologia avviato già nei decenni precedenti al concilio Vaticano II. Il breve 
saggio intende descrivere in forma sintetica questo processo, che ha compor-
tato le seguenti tappe: 1) la critica e il superamento del manuale neoscola-
stico, soprattutto del metodo regressivo da questo praticato; 2) le indicazioni 
del Vaticano II circa lo studio della sacra Scrittura come anima della teologia 
e circa il metodo genetico nella spiegazione della dogmatica; 3) la recezione 
«creativa» del Vaticano II nella duplice direzione del pluralismo teologico e 
del primato della prassi; 4) l’assunzione della prospettiva ermeneutica, che 
riconosce priorità al soggetto nel suo contesto culturale; 5) la ripresa della pro-
spettiva che intende far valere la verità a fronte dell’interpretazione. Method 
in Theology cerca di indicare una via mediana tra le teologie contestuali e 
l’istanza veritativa.

Summary – The Question of Method in Theology in the Second Half of XX 
Century
The work of Bernard Lonergan is part of the process of renewal of theology 
already started in the decades preceding the Second Vatican Council. The 
short essay intends to briefly describe this process, which has involved the fol-
lowing stages: 1. The critique and the overcoming of the neo-scholastic text-
book, above all of the regressive method practiced by it; 2. The indications 
of Vatican II about the study of Sacred Scripture as the soul of theology and 
the genetic method in explaining dogmatics; 3. The «creative» reception of 
Vatican II in the dual direction of theological pluralism and the primacy of 
praxis; 4. The assumption of the hermeneutic perspective, which gives priority 
to the subject in its cultural context; 5. The resumption of the perspective that 
intends to assert the truth in the face of interpretation. Method in Theology 
seeks to indicate a median path between contextual theologies and the in-
stance of truth.

 ATT 2023 2.indb   333 ATT 2023 2.indb   333 12/10/23   15:4312/10/23   15:43




