ARCHIVIO °

E0LOGICO

TORINESE

2003/2

luglio-dicembre 2023 ¢« Anno XXIX « Numero 2

Rivista della FACOLTA TEOLOGICA DELL'TTALIA SETTENTRIONALE

SEZIONE DI TORINO



ARCHIVIO TEOLOGICO TORINESE
A cura della Facolta Teologica dell’Italia Settentrionale — sezione di Torino
Anno XXIX -2023,n. 2

Proprieta:
Fondazione Polo Teologico Torinese

Facolta Teologica dell'Italia Settentrionale — sezione di Torino
Via XX Settembre, 83 — 10122 Torino

tel. 011 4360249 — fax 011 4319338
istituzionale@teologiatorino.it

e-mail Segreteria: donandrea.pacini@gmail.com

Registrazione n. 1 presso il Tribunale di Torino del 27 gennaio 2015
Direttore responsabile: Mauro Grosso
Redazione: Andrea Pacini (direttore), Gian Luca Carrega e Antonio Sacco (segretari), Oreste

Aime, Dino Barberis, Roberto Carelli, Ferruccio Ceragioli, Carla Corbella, Mauro Grosso,
Pier Davide Guenzi, Luca Margaria, Paolo Mirabella, Alberto Nigra, Alberto Piola

Editore:
Edizioni Nerbini - Prohemio Editoriale srl
via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze - ROC n. 34429 (10.6.2020)

e-mail: edizioni@nerbini.it
www.nerbini.it

Realizzazione editoriale e stampa: Prohemio Editoriale srl - via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze

Amministrazione e ufficio abbonamenti:
abbonamenti@nerbini.it

ABBONAMENTO 2023
Italia € 44,50 — Europa € 64,50 — Resto del mondo € 74,50
Una copia: € 27,00

Per gli abbonamenti e I'acquisto di singoli fascicoli dal 2022 in poi:

Versamento sul c.c.p. 1015092776
intestato a Prohemio Editoriale srl, Firenze

ISBN 9788864348032 ISSN 1591-2957



Sommario

Le radici storiche e teologiche della nozione di asilo
René M. MiCallef S.]. ...ccuvveuviiiiiiiiiiiiciiciiccce s »

Corridoi umanitari: il bene nel male
MATCO COLBLIA .ot e e e e ere s ee e »

Sulla «interdisciplinarita» della teologia morale
Pietr0 COGNALO ....ouveeviiiicieieiccee s »

La questione del metodo teologico
nella seconda meta del XX secolo
GIACOMO CATIODDIO et e e e e e eeeeeeaeens »

Coscienza, scienza e teologia.
Un confronto con la prospettiva di Lonergan
Ferriccio Ceragioli..........uuiiiininiiiiciiininiiceeieseeeesisceienenans »

Il Metodo in Teologia di B. Lonergan:
un contributo per una prospettiva interdisciplinare
Valter DANNGA ..o »

Implicazioni antropologiche e teologiche sul metodo.
Problematicita storiche e opzioni di B. Lonergan
RoSanng FiNamore ... »

Politica ed etica in Franz Rosenzweig e Martin Buber
LAUTA VIOHO oo »

L’insegnamento di religione a scuola tra il 1923 e il 1984
Federico Zamengo ... »

255

277

295

307

335

355

373

391

415

251



Sommario

RELAZIONI DEL CONVEGNO

DELLA FACOLTA TEOLOGICA DELL’ITALIA SETTENTRIONALE -

SEZIONE DI TORINO (16 novembre 2022):
LE CHIESE CRISTIANE NELLA SOCIETA PLURALE

Le sfide dell’evangelizzazione nella citta
ROWAN WITIAMIS ...t

La situazione dell’Ortodossia
di fronte alla sfida dell’evangelizzazione
VIadimir ZeliNsKY ..........ccccvuiuciviiiiiniiiiiiiiicicccsecc s

La sinodalita, nuovo paradigma cattolico
dell’evangelizzazione?
LUC FOTESEIET ...

NOTA BIBLIOGRAFICA
O. AvME, La singolarita umana. Contributi per I'antropologia filosofica
(Valter Danna) .......c.coeevveeuereinirieieieinieieieeeneseeie et

RECENSIONI

F. Hartog, Chronos. L'Occidente alle prese con il tempo
(O AIMNE) ettt

C. Bavpi, Caritas. Un lavoro o una missione?
(G PIANA) ettt

O. SANGUINETTI — P. ZoccATELLI, «Costruiremo ancora cattedrali».
Per una storia delle origini di Alleanza Cattolica (1960-1974)
(C. ANSEIMO) vttt

A. Riccarpl, La guerra del silenzio. Pio XII, il nazismo, gli ebrei;

O. D1 Grazia — N. P1rozzi, La croce e la svastica.

11 pontificato di Pio XII tra silenzi e complicita

(L. CASEO) wuvvviiiieieieieirieieee ettt

AGOSTINO, L'anima e la sua origine
(ALNIZTA) oo

252

433

445

457

477

489

492

495

499

505



Sommario

L. Casto, Storia della Santita in Piemonte e in Valle d’Aosta

(R. SAVATINO)....tuiirierereiiirieieieiieteieiee ettt ettt » 510

G. CALACIURA, Io sono Gesit

(ML INESTE) vttt ettt ettt sttt et ebe b e e saebasaneen » 513
SCHEDA

G. Cavavrrorro, Il grido dei profeti. Parole senza tempo
(F. MOSELEO) ..ttt » 519

253



Coscienza, scienza e teologia.
Un confronto con la prospettiva
di Lonergan

Ferruccio Ceragioli

1. Verso l'unita del sapere

Nell'enciclica Fides et ratio' papa Giovanni Paolo II, a partire dalla con-
siderazione della ultraspecializzazione che caratterizza i vari ambiti della
conoscenza umana e che spesso impedisce o rende comunque difficile un
fecondo dialogo tra di essi, esprime in termini perentori l'esigenza impre-
scindibile di recuperare l'unita del sapere: «Voglio esprimere con forza
la convinzione che l'uomo e capace di giungere a una visione unitaria e
organica del sapere. [...] La settorialita del sapere, in quanto comporta un
approccio parziale alla verita con la conseguente frammentazione del sen-
so, impedisce 1'unita interiore dell'uomo contemporaneo» (FR 85).

Alcuni anni piu tardi il suo successore, Benedetto XVI, nella celebre
lezione di Regensburg, con altrettanta forza indica un'altra esigenza, com-
plementare alla precedente e altrettanto urgente per il pensiero contem-
poraneo, quella di restituire la ragione alla totalita della sua ampiezza,
superando quella che viene definita «l'autolimitazione moderna della ra-
gione, espressa in modo classico nelle “critiche” di Kant, e ulteriormente
radicalizzata dal pensiero delle scienze naturali».? Questo modello di ra-
gione, fondato su una sintesi di platonismo (cartesianismo) ed empirismo,
conduce infatti, secondo il papa, a conseguenze inaccettabili:

Soltanto il tipo di certezza derivante dalla sinergia di matematica ed empiria
ci permette di parlare di scientificita. Cio che pretende di essere scienza deve
confrontarsi con questo criterio. [...] Il metodo come tale esclude il proble-
ma Dio, facendolo apparire come problema ascientifico o pre-scientifico. Con

! Grovanni Paoro 11, Fides et ratio. Lettera Enciclica ai Vescovi della Chiesa Cattolica circa
i rapporti tra fede e ragione, Edizioni Paoline, Roma 1998; la citeremo nel testo in parentesi
tonde come FR.

2 Beneperto XVI, Fede, ragione e universita, in Il Regno 51/17 (2006), 540-544, qui 543.

ARCHIVIO TEOLOGICO TORINESE 2 (2023), 335-354 335



FErRRUCCIO CERAGIOLI

questo, pero, ci troviamo davanti ad una riduzione del raggio di scienza e
ragione che é doveroso mettere in questione.?

Nel pensiero di Lonergan e, in particolare, nella sua opera II metodo
in teologia,* di cui abbiamo recentemente celebrato il cinquantennale, ci
pare che non solo siano ben chiare, in anticipo, queste due esigenze, ma
che anche siano indicate delle strade suggestive per provare a offrire loro
una risposta; una risposta che appunto vada nella direzione di un recupero
dell'unita del sapere e dei saperi, che sia capace di non escludere il proble-
ma di Dio e, dunque, di riconoscere che anche la teologia, come afferma
ancora Benedetto XVI, «deve avere il suo posto nell'universita e nel vasto
dialogo delle scienze».®

A questo scopo, bisogna pero partire da una consapevolezza, relativa
alla teologia, che Lonergan esprime con molta chiarezza: «L'era domina-
ta dalla scolastica e finita. La teologia cattolica € in via di ricostruzione»
(MT 314). La fine della scolastica coincide per Lonergan con la fine della
considerazione dell'uomo e del sapere a partire dall'astrazione metafisica,
perché essa risulta inadeguata al nuovo contesto caratterizzato, tra 1'al-
tro, dall'attenzione alla concretezza dell'uomo, dalla rivoluzione scientifica
e dalla rivoluzione storica. A questo scopo il nostro autore opera quattro
transizioni che possiamo riassumere cosi:*

— dall'essenza all'ideale, ossia da una considerazione di cio che I'uomo
e in potenza a quello che deve divenire in forza della propria decisione;

— dalla sostanza al soggetto o dalla natura umana al soggetto esisten-
ziale, e dunque dall'anima alla coscienza, considerata come costitutiva del
soggetto. Sara poi sulla base dell'unita della coscienza che si potranno
distinguere le quattro operazioni intenzionali dell'attenzione, dell'intelli-
genza, del giudizio e della responsabilita. «L'unita della coscienza e essa
stessa data, lo schema delle operazioni e parte dell'esperienza delle opera-
zioni; per cui c'e bisogno dell'indagine e della scoperta non per effettuare
la sintesi di una molteplicita, la quale in quanto data sarebbe senza con-
nessioni, ma per analizzare un'unita funzionale e funzionante» (MT 49);

— dalla psicologia delle facolta al flusso di coscienza: non si trattera piu
di studiare 1'essenza dell'anima e le sue potenze, ma di prendere come
punto di partenza di ogni sapere i dati della coscienza. L'antropologia del-

8 Ivi, 543.

4 B. LoNErGAN, Il metodo in teologia, a cura di N. SpaccapPELO — S. MURATORE (Opere di Ber-
nard J.F. Lonergan 12), Citta Nuova, Roma 2001. Nel seguito le citazioni di quest'opera saranno
nel corpo del testo tra parentesi tonde con la sigla MT.

°> BeneperTo XVI, Fede, ragione e universita, 544.

¢ Seguendo G. Rota, «Persona» e «natura» nell'itinerario speculativo di Bernard J.F. Lo-
nergan s.j. (1904-1984) (Dissertatio Series Romana 23), Glossa, Milano-Roma 1998, 331.

336



Coscienza, scienza e teologia. Un confronto con la prospettiva di Lonergan

le facolta era caratterizzata da due tratti fondamentali:’ il tratto per cui
l'uomo e inteso in termini sostanzialistici, in ultima analisi oggettivistici e
cosificanti, e il tratto per cui egli e definito a partire dall'elenco gerarchiz-
zato delle sue facolta, intelletto, volonta e sentimento. Superare questo
modello chiede di passare da una considerazione oggettuale e tendenzial-
mente oggettivante a una considerazione soggettuale e coscienziale, vale
a dire attenta alla presenza a sé del soggetto e alle molteplici forme in cui
essa si realizza;

—infine, il passaggio dalla natura pura alla storicita del significato, rico-
noscendo che la storicita e la storia sono costitutive della realta dell'uomo.

Nel Metodo in teologia Lonergan opera in questa direzione analizzan-
do le operazioni coscienziali dell'uomo. Dopo essersi formato una nozio-
ne preliminare di metodo a partire dalle scienze naturali, assunte come
punto di partenza in considerazione del loro successo, egli indaga i pro-
cedimenti e le operazioni della mente umana per arrivare infine a quello
che definisce «metodo trascendentale, cioé uno schema fondamentale di
operazioni che viene usato in qualsiasi impresa conoscitiva» (MT 34). E
tale metodo trascendentale dovra essere riconosciuto anche come «par-
te costitutiva del metodo speciale proprio della teologia, cosi com'e parte
costitutiva dei metodi speciali propri delle scienze naturali e umane» (MT
54-55). Insomma, «il metodo trascendentale e lo spiegamento concreto e
dinamico della attenzione, intelligenza, ragionevolezza e responsabilita
umane. Tale spiegamento si verifica ogni qualvolta un uomo fa uso della
sua mente in maniera appropriata» (MT 55). In questo modo Lonergan non
solo ha ricondotto la teologia al livello delle altre discipline scientifiche ri-
spondendo cosi in anticipo all'esigenza espressa da Benedetto XVI, ma ha
anche conseguito, almeno al livello metodologico, quell'unita del sapere
desiderata da Giovanni Paolo II: «il metodo trascendentale da una chiave
per l'unificazione della scienza» (MT 55).

Da quanto affermato deriva una conseguenza di non minore importan-
za, vale a dire la reintegrazione del soggetto (o dell'osservatore come si
direbbe dal punto di vista delle scienze naturali) nella teoria epistemologi-
ca incontrando cosi un'esigenza sentita in molte riflessioni contemporanee
sulla scienza. Scrive Heinz von Foerster:

Una descrizione dell'universo implica colui che lo descrive (lo osserva). Cio
di cui abbiamo bisogno ora e una descrizione di colui che descrive o, in altri
termini, ci occorre una teoria dell'osservatore. Poiché gli osservatori sono or-
ganismi viventi, questo compito spetta al biologo. Ma lui pure e un organismo

# Cf. G. ANGELINI, Antropologia e teologia. La svolta necessaria, in Teologia 34 (2009), 322-
349.

337



FErRRUCCIO CERAGIOLI

vivente, il che vuol dire che, nella sua teoria, egli deve non solo rendere conto
di se stesso, ma ugualmente della formulazione di questa teoria.?

E Mauro Ceruti commenta:

Noi vorremmo aggiungere che questo compito spetta anche allo psicologo,
al sociologo, al logico, e anzi € un compito che richiede la coordinazione di
questi punti di vista che spesso entrano in contraddizione. Cio che qui, co-
munque, per noi conta di piu e l'esigenza ineludibile, per ogni epistemologia
contemporanea, di includere 1'osservatore nelle sue proprie descrizioni.’

Se, infatti, «all'inizio del secolo 1'epistemologia si vuole definire come
scientifica proprio sulla base di una strategia di neutralizzazione del sog-
getto»,'’ ora & tempo di cambiare direzione.

La proposta di Lonergan del metodo empirico generalizzato, inteso
come metodo generale e fondamentale valido per tutti i saperi umani, che
vuole tenere insieme i dati del senso e i dati della coscienza, le operazioni
del soggetto e gli oggetti corrispondenti, ci pare convergere con l'aspi-
razione dell'epistemologia contemporanea al recupero del riferimento al
soggetto nella scienza stessa. Sarebbe certo interessante mettere in dia-
logo la prospettiva di Lonergan con proposte di questo genere, ma non ci
e qui possibile: ci limitiamo a sottolineare questo altro ulteriore contributo
in direzione dell'unita del sapere. Se Heidegger giustamente affermava
che «il significato della scienza non & una questione scientifica»,! con Lo-
nergan potremmo dire, contro certe visioni scientiste e naturaliste, che il
significato della scienza e questione della coscienza e che il sapere e sem-
pre sapere del soggetto. O, come dice egli stesso, «l'oggettivita genuina e
il frutto della soggettivita autentica» (MT 325).

A questo proposito dobbiamo sottolineare che il soggetto del Metodo
in teologia e piu che il soggetto conoscente. Innanzitutto, si tratta per il
soggetto di realizzare un'auto-appropriazione personale delle operazioni
intenzionali che definiscono la struttura dinamica dell'attivita conoscitiva
(sii attento, sii intelligente, sii razionale), ma, in secondo luogo, 1'opera
mette bene in luce che l'uomo non é solo un soggetto che conosce, ma
anche un soggetto che delibera e agisce, vale a dire un soggetto morale
orientato al bene (sii responsabile). In quanto tale, egli si pone non solo la
domanda «"“che cosa devo fare?”, ma anche quella piu radicale “chi devo

8 H. von FoERsTER, Notes pour une épistémologie des objects vivants, in E. MoriIN — M. PaL-
MARINI (a cura di), L'unité de I'homme, Seuil, Paris 1974, 401-417, qui 401.

® M. Cerury, Il vincolo e la possibilita, Raffaello Cortina, Milano 2009, 100-101.

10 Ivi, 101.

11 Cit. in G. ANGELINI, Assenza e ricerca di Dio nel nostro tempo, Centro Ambrosiano, Mi-
lano 1997, 13.

338



Coscienza, scienza e teologia. Un confronto con la prospettiva di Lonergan

essere?"”».'? Siamo qui al quarto livello dell'intenzionalita cosciente, quel-
lo che, preceduto dal livello empirico, da quello intellettuale e da quello
razionale, e il livello nel quale «ci occupiamo di noi stessi, delle nostre
operazioni, dei fini da noi persequiti, per cui deliberiamo circa possibili
corsi d'azione, li valutiamo, decidiamo ed eseguiamo cio che abbiamo de-
ciso» (MT 39). In questo livello, che supera e integra i livelli precedenti, si
raggiunge un io piu pieno ed e in esso che ci attuiamo come persone nelle
decisioni responsabili e nell'amore. «Le operazioni del quarto livello del-
la coscienza, lungi dall'essere relegate alla mera funzione di confermare
quanto precedentemente ¢ stato stabilito dal soggetto conoscente, costitu-
iscono invece il momento fondativo ed esistenziale, senza del quale il di-
namismo del soggetto conoscente si arresterebbe».’®* Ed e in quest'ultimo
livello che si colloca il compimento dell'auto-trascendenza umana nell'a-
more e, in particolare, nell'essere innamorati di Dio. «Il dono dell'amore di
Dio occupa il fondo e la radice del quarto e supremo livello della coscienza
intenzionale dell'uomo. Si inserisce alla sommita dell'anima, all'apex ani-
mae» (MT 139). Anche in questo senso il percorso di Lonergan va nella
direzione dell'unita, questa volta come unita di conoscenza e amore.

Dunque, una teoria della coscienza e delle sue operazioni intenzionali
che abbraccia tanto la conoscenza quanto la morale e la religione e la con-
sidera nella concretezza della storicita e del mondo mediato dal significa-
to, il quale «e incarnato o portato nell'intersoggettivita umana, nell'arte,
nei simboli, nella lingua, nella vita e nelle opere delle persone» (MT 88),
ed e considerabile nei quattro ambiti fondamentali del senso comune, del-
la teoria, dell'interiorita e della trascendenza. Su questa base vogliamo ora
mettere a confronto sul tema della coscienza alcune intuizioni del Metodo
in teologia con altre prospettive recenti che possono costituire utili spunti
di approfondimento e di discussione.

2. Coscienza ed esperienza

Il primo livello della coscienza messo in evidenza da Lonergan e quello
empirico, fondamento del dinamismo umano, ma non suo vertice. Infatti,
«la coscienza e solo esperienza, mentre la conoscenza € un composto di
esperienza, intelligenza e giudizio» (MT 138). O ancora:

2. G. GucrieLm, La sfida di dirigere sé stessi. Soggetto esistenziale e teologia fondazionale
in Bernard Lonergan, Il pozzo di Giacobbe, Trapani 2008, 47.
3 Ivi, 55.

339



FErRRUCCIO CERAGIOLI

In quanto consci empiricamente non sembra che noi differiamo dagli animali
superiori. Ma in noi la coscienza e l'intenzionalita empirica sono solo il sub-
strato per attivita ulteriori. I dati del senso provocano l'indagine, l'indagine
conduce a capire, il capire si esprime nel linguaggio. Senza dati non avrem-
mo nulla intorno a cui istituire la nostra indagine e quindi nulla da capire.
Nondimeno, quello di cui I'indagine € in cerca non € mai semplicemente un
altro dato, bensi e I'idea o la forma, 'unita o la relazione intelligibile, la quale
organizza i dati in totalita intelligibili (MT 40).

La messa in rilievo del valore imprescindibile dell'esperienza per la co-
noscenza e, nello stesso tempo, la sua relativizzazione alle ulteriori attivita
della conoscenza trova sintonia con altri pensatori che hanno riflettuto a
lungo sul metodo teologico. Scrive per esempio Giuseppe Colombo:

L'esperienza € solo il principio della conoscenza, ma non puo esserne il ter-
mine. Partendo dall'esperienza — e solo partendo dall'esperienza — si puo
giungere alla verita; ma fermandosi all'esperienza, la verita e irraggiungibile.
Dopo il primo passo, obbligato, dell'esperienza, il tratto da percorrere per rag-
giungere la verita — propriamente per riconoscerla — & quello del «significato»
(o del «simbolo»).!

Ma forse puo essere utile approfondire la struttura dell'esperienza per
capire come da essa si origina tutto il percorso conoscitivo in tutti gli ambiti
del sapere, dalla scienza fino alla stessa teologia.’® Un contributo impor-
tante in questa direzione, in una prospettiva fenomenologica, ci viene da
Jean Ladriere. Per il filosofo belga 1'esperienza umana é il campo trascen-
dentale che costituisce il luogo proprio della fenomenologia, «che puo es-
sere definita in questo contesto come autocomprensione dell'esperienza.
La sua ambizione e di scoprire in ultima analisi non solo come 1'esperienza
e strutturata, ma come essa si produce, come e costituito il campo gene-
rale del senso e come sono costituiti i campi particolari d'emergenza del
senso».'® In questo senso la fenomenologia ha tentato di introdurre un pro-
tocollo universale dell'esperienza umana, che potesse costituire una base
omogenea, una piattaforma comune alle diverse forme del sapere.”” E da
questo terreno comune che anche «scienza e teologia possono raggiun-

4 G. CoLomBo, Professione «teologo», Glossa, Milano 1996, 22.

15 Mi permetto di rimandare qui al mio articolo: F. CeracioL1, Alcune considerazioni su
scienza e fede, in Archivio Teologico Torinese 13/2 (2007), 424-440.

16 J. LADRIERE, Sens et vérité en théologie. L'articulation du sens III (Cogitatio Fidei 237),
Editions du Cerf, Paris 2004, 294.

17 Si veda in particolare E. HusserL, La crisi delle scienze europee e la fenomenologia tra-
scendentale, 11 Saggiatore, Milano 1961; per I'origine della conoscenza scientifica resta di gran-
de interesse anche Ip., L'origine de la géométrie, Presses Universitaires de France, Paris 1962.

340



Coscienza, scienza e teologia. Un confronto con la prospettiva di Lonergan

gersi l'una l'altra come emergenti dallo stesso dominio fondamentale di
possibilita inscritto nella struttura stessa dell'esistenza».'®

Ora, «l'esperienza umana e incontro, rivelazione del mondo, ma essa €
nello stesso tempo assunzione di sé nella propria relazione al mondo, nelle
imprese del sapere e dell'agire»:'® I'esperienza e cioe sempre anche rive-
lazione di un senso che interpella la nostra liberta.? Il mondo che si offre
all'esperienza dell'uomo chiede di essere interpretato, di essere svelato e
descritto anche nei suoi aspetti nascosti nelle sue dimensioni fisiche. Ecco
allora la nascita dell'impresa scientifica, che, a partire dall'esperienza, co-
struisce rappresentazioni concettuali, modelli matematici e teorie, che si
radicano in una presupposizione di base: che vi sia una corrispondenza
costitutiva tra la struttura della realta e la struttura della ragione umana, o
in altre parole che il reale sia intelligibile.

La scienza parte dal mondo dell'esperienza, ma si costituisce attraver-
so un processo di idealizzazione, di separazione, di astrazione mirata, che
trasforma il mondo dell'esperienza nel mondo costruito degli esperimenti
e delle rappresentazioni scientifiche per mostrarne l'intelligibilita. In que-
sto modo essa ci dice che il mondo e degno di essere onorato anche nelle
sue grandezze misurabili e analizzabili con i procedimenti scientifici. Le
dimensioni misurabili del mondo costituiscono un aspetto della sua bonta
e della sua bellezza, che ci stupisce, ci rivolge un appello e chiede di es-
sere onorata con il procedimento scientifico. Ed e precisamente da questo
stupore e dalla promessa che esso porta con sé che scaturisce 1'intero di-
namismo del soggetto umano: all'esperienza della meraviglia deve essere
riconosciuto quel carattere di originarieta che precede e fonda ogni proce-
dimento riflessivo, compreso quello scientifico.

«In questo senso, si puo dire che alla base del cammino della scienza
vi € una credenza, che comporta nello stesso tempo una fiducia spontanea
nel potere della ragione teorica, la coscienza di una responsabilita, la cer-
tezza che lo sforzo intrapreso non sia vano, e come l'accoglienza di una
promessa».?! Si potrebbe allora concludere senza forzature che 1'impresa
scientifica ha alla sua base 1'accoglienza di una promessa e di un appello
che vengono dal mondo, chiedono la decisione della liberta e comportano

18 LADRIERE, Sens et vérité en théologie, 296.

19 Ivi, 294.

2 Ed e proprio in quanto coinvolge la liberta e la sua decisione che 1'esperienza ha sempre
una dimensione etica. A partire da questo dato va allora ripensato il rapporto tra scienza ed
etica contro ogni presunta neutralita dell'impresa scientifica. La verita che si offre all'uomo
richiede sempre, seppure in modi e in misure diversi, il coinvolgimento della sua liberta.

2 J. LADRIERE, La foi chrétienne et le destin de la raison (Cogitatio Fidei 238), Editions du
Cerf, Paris 2004, 199.

341



FErRRUCCIO CERAGIOLI

l'impegno della ragione. E quanto metteva in luce ancora Giovanni Paolo
I nella FR:

La stessa capacita di cercare la verita e di porre domande implica gia una
prima risposta. L'uomo non inizierebbe a cercare cio che ignorasse del tutto o
stimasse assolutamente irraggiungibile. Solo la prospettiva di poter arrivare
ad una risposta puo indurlo a muovere il primo passo. Di fatto, proprio questo
e cio che normalmente accade nella ricerca scientifica. Quando uno scien-
ziato, a seguito di una sua intuizione, si pone alla ricerca della spiegazione
logica e verificabile di un fenomeno, egli ha fiducia fin dall'inizio di trovare
una risposta (FR 29).

E poco piu avanti viene ricordato il cardine antropologico del discorso:
«L'uomo, essere che cerca la verita, € colui che vive di credenza» (FR 31).
Dunque, prima della scienza c'e l'esperienza e l'esperienza, come insegna
anche Lonergan, riguarda la coscienza dell'uomo. Nell'esperienza, infatti,
il mondo si propone in modo promettente alla coscienza dell'uomo chie-
dendole di affidarsi alla promessa che reca con sé, promessa di rivelarsi
come un mondo bello, abitabile, indagabile, utilizzabile dall'uomo stesso.
Accogliere la promessa significa impegnare la propria liberta e la propria
ragione: ecco che allora uno dei modi attraverso cui rispondere responsa-
bilmente e razionalmente al senso che si offre nella esperienza e precisa-
mente quello dell'indagine scientifica.

Questa struttura dell'esperienza umana (un'affezione promettente che
tocca il soggetto interpellandone la liberta e attivando 1'esercizio della ra-
gione), che abbiamo visto essere la condizione di possibilita della scienza,
corrisponde, su un piano piu fondamentale, a quella che possiamo chiamare
la struttura credente della coscienza,?” che é il luogo della fede. Non la fede
religiosa o cristiana, ma la condizione di possibilita di quella stessa fede. Ma
su questo punto avremo modo di tornare piu avanti nel nostro lavoro.

3. Coscienza e affetti: il contributo delle neuroscienze

Nell'analisi dell'esperienza umana, fin qui condotta, merita pero prendere
in considerazione piu esplicitamente un altro punto, vale a dire il carattere

22 Per la teoria della coscienza credente rimandiamo a P. SEQuERr, I1 Dio affidabile (BTC 85),
Queriniana, Brescia 1996; G. ANGeLINI, Teologia Morale Fondamentale. Tradizione, Scrittura
e teoria, Glossa, Milano 1999; R. MaioLiNi, Tra fiducia esistenziale e fede in Dio. L'originaria
struttura affettivo-simbolica della coscienza credente (Dissertatio Series Romana 41), Glossa,
Milano 2005; F. Ceracioll, «II cielo aperto» (Gv 1,51). Analitica del riconoscimento e struttura
della fede nell'intreccio di desiderio e dono, Effata, Cantalupa (TO) 2012.

342



Coscienza, scienza e teologia. Un confronto con la prospettiva di Lonergan

estetico-affettivo che sempre la connota. Infatti, la percezione che provoca e
convoca la coscienza e sempre una percezione emozionata ed emozionante.
Nell'esperienza accadono delle emozioni e si accendono dei desideri; e sono
queste sollecitazioni che invitano «a prendere posizione, a situarsi di fronte
alla provocazione dell'esistere, a cercare di rendere ragione delle proprie
attrazioni, delle proprie attese, delle proprie disponibilita verso 1'altro».?

Nel Metodo in teologia ritroviamo questa dimensione affettiva dell'e-
sperienza, in particolare nella considerazione dei sentimenti. Per Lonergan
i sentimenti sono risposte intenzionali che ci mettono in rapporto con due
classi di oggetti: da una parte con cio che e gradevole o sgradevole, dall'al-
tra con «i valori, sia il valore ontico della persona che il valore qualitativo
della bellezza, dell'intelligenza, della verita, degli atti virtuosi, delle gesta
nobili» (MT 61). Scrive a questo proposito Lonergan: «I sentimenti di questo
genere danno alla coscienza intenzionale la sua massa, il suo momento, la
sua energia, la sua forza. Senza questi sentimenti il nostro conoscere e il no-
stro decidere sarebbero esili come carta. E dai nostri sentimenti, dai nostri
desideri e dai nostri timori, [...] che il nostro orientamento entro un mondo
mediato dal significato deriva il suo peso e il suo dinamismo» (MT 61).

Puo essere allora interessante mettere a confronto queste considera-
zioni di Lonergan con quanto affermato dalle neuroscienze in tema di sen-
timenti, in particolare con quanto dice Antonio Damasio sul rapporto tra
sentimenti e coscienza.” I sentimenti (feelings) dipendono dall'enteroce-
zione, ovvero dalla percezione del nostro ambiente viscerale interno, e
informano sullo stato interno dell'organismo rappresentandone nella men-
te alcune qualita insieme alle variazioni di tono e di intensita e dando di
conseguenza impulsi all'azione. Loro caratteristica fondamentale e la va-
lenza, vuoi positiva vuoi negativa, di benessere o malessere, di piacere o di
dolore, che I'organismo esperisce e sulla base della quale agisce: «Grazie
al dialogo, intimo e straordinario, che ha luogo tra le strutture corporee e
il sistema nervoso, i sentimenti sono mescolati alle cose e agli eventi che
esperiamo».” Essi sono di almeno due tipi: i sentimenti omeostatici che
riflettono l'incessante attivita vitale che si svolge all'interno del corpo, e i
sentimenti emozionali, generati dagli stati viscerali causati dalle emozioni
(gioia, rabbia, paura, sorpresa, disgusto, tristezza). [ sentimenti, dunque,
informano sullo stato della vita dell'organismo e motivano ad agire per il
suo benessere. Essi sono realta ibride, contemporaneamente sensoriali e

23 Sequery, I1 Dio affidabile, 378.

2 Facciamo in particolare riferimento al recente testo di A. Damasio, Sentire e conoscere.
Storia delle menti coscienti, Adelphi, Milano 2022, in cui l'autore sintetizza i risultati della sua
lunga ricerca.

% Ivi, 91.

343



FErRRUCCIO CERAGIOLI

mentali e, precisamente per questo, devono allora essere riconosciuti come
«l'alba di un'avventura chiamata coscienza».? E grazie ad essi, infatti, che
secondo Damasio e avvenuto nella lunga storia della evoluzione il passag-
gio alla coscienza. Per il neuroscienziato la coscienza e sinonimo di «espe-
rienza mentale» e comporta la presenza simultanea di almeno tre elemen-
ti. In primo luogo, € necessaria la presenza di una mente, il che implica
che gli organismi privi di sistema nervoso non possano essere coscienti,
pur avendo una qualche forma di percezione e di intelligenza (implicita).
In secondo luogo, la coscienza richiede proprio la presenza dei sentimenti
e, in terzo luogo, che essi siano collegati da un'unica prospettiva, vale a
dire, quella del proprietario della mente cosciente, per cui egli sa che quei
contenuti mentali appartengono proprio a lui. Infatti, senza la coscienza la
mente resterebbe un flusso di immagini senza proprietario. Nella proposta
di Damasio, dunque, la coscienza e «uno stato della mente arricchito. L'ar-
ricchimento consiste nell'inserzione di elementi addizionali all'interno del
processo mentale in corso. [...] tutti i contenuti mentali ai quali attualmen-
te ho accesso appartengono a me, sono cosa mia, si stanno effettivamente
dispiegando nel mio organismo».*” Attraverso il processo della coscienza
la mente appartiene al suo organismo, cioe si ha una «inequivocabile iden-
tificazione della mia mente con il mio corpo, senza che occorrano ulteriori
calcoli e ragionamenti»? e questo grazie ai sentimenti. E attraverso di essi
che «la coscienza connette la mente in modo indissolubile a un organismo
specifico, e quindi la assiste nel difenderne la particolare necessita».?® Per
Damasio, quindi, la coscienza e un particolare stato della mente che risulta
da un processo biologico frutto dell'evoluzione: essa ha la sua origine nel-
la realta ibrida dei sentimenti che rappresentano nella mente lo stato del
corpo e ha la funzione di mettere a disposizione degli organismi complessi
dotati di mente nuove risorse per regolare la propria vita.

Ci pare che si possa registrare una significativa convergenza con la
prospettiva lonerganiana, anche se il ruolo dei sentimenti appare piu fon-
damentale e decisivo nella proposta di Damasio. Forse si potrebbe collega-
re questo discorso alla possibilita riconosciuta da Lonergan stesso di aprire
I'analisi della coscienza a un possibile quinto livello che preceda i quattro
livelli esplicitati nel Metodo in teologia. Il nostro autore valuta questa pos-
sibilita a partire da quanto affermato dal suo discepolo Robert Doran, che
considerando la necessita di integrare nell'analisi lonerganiana le acqui-
sizioni della psicologia del profondo, suggerisce di introdurre una auto-

% Tvi, 104.
Ivi, 126-127.
2 Tvi, 146.
2 Ivi, 124,

S
N

344



Coscienza, scienza e teologia. Un confronto con la prospettiva di Lonergan

trascendenza affettiva e una conversione psichica.** Lonergan a sua volta
parla allora di un operatore simbolico che precede quello intellettuale e
che «coordina le potenzialita e i bisogni neurali con gli obiettivi superiori
attraverso il suo controllo sull'emergenza di immagini e di affetti».*! Una
simile possibilita potrebbe aiutare a recuperare meglio il ruolo radicale dei
sentimenti per la coscienza e per tutte le operazioni intenzionali dell'uomo
in accordo con quanto messo in luce dalle neuroscienze. I sentimenti non
solo danno alla coscienza la sua massa, la sua energia e la sua forza, ma ne
sono piu radicalmente all'origine.

4. Coscienza e intersoggettivita

Altra interessante convergenza tra le intuizioni di Lonergan e i risultati
delle neuroscienze puo essere riscontrata sul tema dell'intersoggettivita.*
Nel Metodo in teologia Lonergan afferma:

Anteriore al «noi» che nasce dall'amore mutuo di un «io» e di un «tu», c'é il
«noi» originario il quale precede la distinzione dei soggetti e sopravvive alla
sua dimenticanza. Questo «noi» previo & vitale e funzionale. [...] E come se
«noi» fossimo membra gli uni degli altri prima ancora di essere distinti gli
uni dagli altri. L'intersoggettivita si manifesta non soltanto nella spontaneita
dell'aiuto reciproco, ma anche in alcuni dei modi in cui i sentimenti vengono
comunicati (MT 89).

E poco piu oltre continua: «Oltre l'intersoggettivita di azione e di senti-
mento ci sono anche comunicazioni intersoggettive di significato» (MT 90).
Esempi di questa comunicazione intersoggettiva del significato possono
essere il sorriso, i movimenti del volto e del corpo, le variazioni della voce
nel tono, nel volume e nel timbro e cosi via. Si puo cosi arrivare a dire:
«Il significato linguistico e oggettivo. Esprime cio che e stato oggettivato.
Il significato del sorriso invece é intersoggettivo» (MT 92). Dunque, l'in-
tersoggettivita umana consente una speciale realizzazione corporea del
significato.

30 R.M. DoraN, Theology and the Dialectics of History, University of Toronto Press, Toron-
to-Buffalo-London 1990, in particolare 42-63.

31 Cit. in Rota, «Persona» e «natura» nell'itinerario speculativo di Bernard J.F. Lonergan,
339.

32 Per un approfondimento: CeracioLl, «II cielo aperto» (Gv 1,51), 323-341; Ip., Identita e
intersoggettivita. Il contributo delle neuroscienze, in P. SEQuUERI (a cura di), La tecnica e il senso.
Oltre I'uomo?, Glossa, Milano 2015, 19-38.

345



FErRRUCCIO CERAGIOLI

Queste analisi, ricavate anche dal confronto con la fenomenologia, in
particolare di Max Scheler, trovano conferma e approfondimento nella
scoperta dei neuroni specchio, realizzata da un gruppo di neuroscienziati
italiani dell'Universita di Parma, coordinato da Giacomo Rizzolatti. Allo
stesso Rizzolatti e a Vittorio Gallese che, in un serrato dialogo con la filo-
sofia e in particolare con la fenomenologia, hanno riflettuto in profondita
sulle implicazioni filosofiche della scoperta, ci rifacciamo per le considera-
zioni che seguono.

I neuroni specchio sono un tipo particolare di neuroni, scoperti dap-
prima nelle scimmie e poi individuati anche negli esseri umani, che si at-
tivano non solo quando si eseguono azioni finalizzate a uno scopo, ma
anche quando si osservano le stesse azioni eseguite da un altro individuo.
L'osservazione di un'azione induce l'attivazione dello stesso circuito ner-
voso deputato a controllarne 1'esecuzione, vale a dire l'automatica simula-
zione interna, nell'osservatore, della stessa azione oggetto di visione. Gli
eventi motori vengono cosi compresi nei termini di un determinato tipo
di atto. Si tratta di «una forma di comprensione implicita, di origine prag-
matica, e non riflessiva, slegata da una specifica modalita sensoriale, ma
vincolata alle azioni potenziali inscritte in quel vocabolario d'atti che in
ogni individuo regola e controlla I'esecuzione dei movimenti».** Osservare
un'azione significa simularla internamente e automaticamente; come dice-
va Merleau-Ponty: «La comunicazione o la comprensione dei gesti e resa
possibile dalla reciprocita delle mie intenzioni e dei gesti altrui, dei miei
gesti e delle intenzioni leggibili nella condotta altrui. Tutto avviene come
se l'intenzione dell'altro abitasse il mio corpo o come se le mie intenzioni
abitassero il suo».** Meccanismi di questo tipo sono stati messi in luce,
oltre che per le azioni, anche per le emozioni e sensazioni altrui: grazie ai
neuroni specchio, l'osservazione di altri soggetti che provano emozioni o
sensazioni genera quella che Gallese definisce «simulazione incarnata»
degli stati corporei correlati a tali emozioni o sensazioni. Anche se, non
e inutile precisarlo, da una parte questo non comporta la confusione dei
soggetti e, dall'altra, non significa che si possa far coincidere direttamente
il meccanismo specchio con fenomeni che si collocano ad altri livelli della
vita personale, come per esempio l'empatia.

I neuroni specchio testimoniano 1'esistenza di un livello di base delle
relazioni intersoggettive, probabilmente il piu antico da un punto di vi-
sta evolutivo, costituito da processi di simulazione incarnata, che, senza
atteggiamenti e funzionalita di tipo proposizionale, mette a nostra dispo-

3 G. RizzoLaTti — C. SINIGAGLIA, So quel che fai. Il cervello che agisce e i neuroni specchio,
Raffaello Cortina, Milano 2006, 104.
3 M. MEerLEAU-PONTY, Fenomenologia della percezione, Bompiani, Milano 2005, 256.

346



Coscienza, scienza e teologia. Un confronto con la prospettiva di Lonergan

sizione una vasta gamma di certezze implicite riguardo a noi stessi e agli
altri, legate al corpo, alle sue sensazioni ed emozioni, e definisce cosi uno
spazio interpersonale condiviso e intelligibile. «Questo spazio condiviso ci
consente di apprezzare, esperire e comprendere le azioni che osserviamo,
e le sensazioni ed emozioni che riteniamo esperite dagli altri».** In questo
modo i diversi fenomeni che caratterizzano l'intersoggettivita umana ven-
gono ricondotti all'un unico meccanismo funzionale di base della simula-
zione incarnata. Questa prospettiva si pone in netta contrapposizione con
alcuni dogmi fondamentali della visione cartesiana, e pit generalmente
moderna, del soggetto.

In primo luogo, si tratta di rivedere profondamente la concezione della
mente, e della coscienza, in termini di facolta di rappresentazione, per
riconoscere invece il ruolo configurante dell'azione per tutte le forme di
interazione con il mondo. Questo modifica profondamente la visione del
soggetto in termini di percezione e rappresentazione: 1'azione ha un suo
ruolo attivo e decisivo nel determinare il processo di significazione del
mondo e non € solo la conseguenza della percezione e della rappresenta-
zione. E cio vale non solo per le nostre azioni, ma anche per le azioni degli
altri con cui entriamo in contatto: il sistema dei neuroni specchio crea tra
1 soggetti «uno spazio d'azione condiviso, all'interno del quale ogni atto
e ogni catena d'atti, nostri o altrui, appaiono immediatamente iscritti e
compresi, senza che cio richieda alcuna esplicita o deliberata “operazione
conoscitiva” ».3°

In secondo luogo, la teoria della simulazione incarnata va decisamente
nella direzione di superare la divisione tra res cogitans e res extensa: non
c'e un pensiero che comanda e un corpo che esegue, ma un pensiero-cor-
po, 0 una mente incarnata, che percepisce, conosce e agisce. «La visione
di una mente umana totalmente disincarnata», scrive Gallese, deve essere
rigettata «in quanto semplicistica e soprattutto falsa».*

In terzo luogo, infine, se la nostra interazione con il mondo ha il suo
grembo nelle relazioni intersoggettive, anche il solipsismo autosufficiente
del soggetto cartesiano non ha piu ragione di sussistere. Bisogna passare
da una visione monopersonale a una visione sistemica e radicalmente in-
tersoggettiva della coscienza umana.

In questa prospettiva che lega strettamente intercorporeita e intersog-
gettivita, si tratta di passare dal sé solipsistico al sé relazionale, anzi dall'io

% V. GaLLESE, La molteplicita condivisa. Dai neuroni mirror all'intersoggettivita, in A. BaL-
LERINI — F. BARALE — V. GALLESE — S. UctLLl, Autismo. L'umanita nascosta, a cura di S. MISTURA,
Einaudi, Torino 2006, 207-270, qui 263.

% RizzOLATTI — SINIGAGLIA, So quel che fai, 127.

37 GALLESE, La molteplicita condivisa, 257.

347



FErRRUCCIO CERAGIOLI

isolato al noi-centrismo: il sé e l'altro sono originariamente co-costitui-
ti, all'interno di uno spazio interpersonale condiviso e intelligibile in cui
emergono quelle certezze implicite che costituiscono la condizione di pos-
sibilita dello sviluppo della vita umana. E questo spazio, potremmo dire,
che consente una prima esperienza del senso. L'elemento paradossale, e
tuttavia assai suggestivo, e che si tratta di uno spazio intersoggettivo che
in qualche modo precede lo stesso soggetto, ma che, proprio per questo, €
condizione di possibilita per 'emergere della piena soggettivita. La possi-
bilita di condividere immediatamente le azioni, le intenzioni, le emozioni
degli altri, offerta dal sistema dei neuroni specchio, «mostra quanto radi-
cato e profondo sia il legame che ci unisce agli altri, ovvero quanto bizzar-
ro sia concepire un io senza un noi».®

Ci pare che anche qui sia evidente la consonanza tra le riflessioni di
Lonergan sul significato intersoggettivo e sul significato incarnato con la
proposta dei neuroscienziati italiani. Anzi, nello stesso senso della pre-
cedente considerazione sul tema degli affetti, la teoria della simulazione
incarnata ci pare possa approfondire 1'importanza delle dimensioni cor-
poree e intersoggettive e del ruolo dell'azione, per la comprensione del
tema della coscienza e del significato a un livello che precede, anticipa e in
qualche modo fonda le quattro operazioni intenzionali del Metodo in teo-
logia, mettendo in luce che la coscienza e sempre una coscienza embodied
e che non si da vera coscienza umana al di fuori della dimensione intersog-
gettiva: la coscienza intenzionale e relazionale. E la prima conoscenza non
e la conoscenza degli oggetti, ma delle persone. La conoscenza personale
precede quella delle cose: forse il modello di Lonergan che viene elaborato
a partire dal modello delle scienze naturali, pur integrando l'intersoggetti-
vita, non da sufficientemente conto di questa realta e della decisivita della
conoscenza personale, anche per la conoscenza degli oggetti. E analoga
considerazione si potrebbe fare a proposito dell'azione, il cui ruolo decisi-
vo per la coscienza meriterebbe di essere messo meglio in evidenza.

5. Coscienza e fede

Nel Metodo in teologia il tema della fede appare in primo luogo nel di-
scorso sulle credenze (MT 72-78). Troviamo qui alcune affermazioni in-
teressanti, per esempio sul ruolo della fede nella conoscenza, compresa
in particolare quella scientifica: «La fede ha una gran parte nella scienza,
cosi come nella maggior parte degli altri settori dell'attivita umana» (MT

3 RizzOLATTI — SINIGAGLIA, So quel che fai, 4.

348



Coscienza, scienza e teologia. Un confronto con la prospettiva di Lonergan

73). Lonergan sottolinea che nella conoscenza umana non si parte mai da
zero, ma si procede dalla fede, intesa come «dipendenza da innumerevoli
altri» (MT 73), vale a dire dal credere alle testimonianze di coloro che ci
hanno preceduto. Infatti, «far propria l'eredita sociale, culturale, religiosa
e in larga misura questione di credere» (MT 72). Il credere viene dunque in
questi passi collegato al carattere sociale della conoscenza umana: senza
questa fede la conoscenza umana dovrebbe ricominciare sempre da capo.

Il nostro autore descrive poi anche il processo attraverso il quale si ar-
riva a credere. Il primo passo € fatto non dalla persona che crede, ma da
quella a cui si crede che offre la sua testimonianza. Nel secondo e terzo
passo si danno poi dapprima un giudizio di valore generale approvando la
divisione del lavoro per 1'acquisizione della conoscenza e, successivamen-
te, un giudizio di valore particolare sulla attendibilita della testimonianza
ricevuta. Infine, nel quarto passo si arriva alla decisione di credere, cui
segue infine, nel quinto passo, l'atto di credere.

Il discorso sulla fede ritorna pero nel Metodo in teologia all'interno del
capitolo dedicato alla religione. In esso la fede viene presentata in que-
sti termini: «La fede e la conoscenza nata dall'amore religioso» (MT 148).
Con questa affermazione Lonergan va oltre la concezione intellettualistica
della fede tipica della apologetica classica (la fede come ritener-per-vero),
invitando a «rivolgere 1'attenzione agli elementi di ordine intenzionale,
esistenziale e affettivo».’® A questo proposito egli osserva: «Oltre alla co-
noscenza dei fatti ottenuta mediante 1'esperienza, l'intelligenza e la verifi-
ca, c'e un altro genere di conoscenza raggiunta mediante il discernimento
del valore e i giudizi di valore di una persona che e innamorata. La fede e
quindi siffatta ulteriore conoscenza quando l'amore in questione e l'amore
di Dio che inonda il nostro cuore» (MT 148). La fede, allora, persino nel suo
inizio, €, come ci ricorda la tradizione cattolica, dono di Dio, dono che solo
Dio puo concedere e che nessuno puo produrre da sé solo.

Su questa base, alla fede si puo poi allora collegare la credenza religio-
sa, che nasce dal riconoscimento del «valore di credere alla parola della
religione, di accettare i giudizi di fatto e i giudizi di valore proposti dalla
religione» (MT 151). Infatti, «per quanto la religione sia personale e intima,
non e mai solitaria» (MT 151). Dunque, ¢ dalla fede, cioe dall'occhio dell'a-
more religioso, che vengono i giudizi di valore da cui derivano le credenze.
Questa distinzione tra fede e credenza religiosa consente a Lonergan di
stabilire una solida base per il dialogo ecumenico e interreligioso: al di la
delle diverse credenze religiose c'e una unita piu profonda, data dall'auten-
tica esperienza religiosa, dall'amore di Dio e dalla fede che da esso sgorga.

% GuaLieLm, La sfida di dirigere sé stessi, 166.

349



FErRRUCCIO CERAGIOLI

Non possiamo approfondire e discutere qui il tema. Ci limitiamo a ri-
cordare che siamo nell'ambito del quarto livello, e anzi al suo apice, quello
dell'essere innamorati e innamorati di Dio, ambito in cui non € piu la co-
noscenza a precedere 1'amore, ma e 1'amore a precedere la conoscenza.

Solitamente si dice: «Nihil amatum nisi praecognitum», cioé la conoscenza
precede l'amore. La verita di questo detto sta nel fatto che ordinariamente
le operazioni al quarto livello della coscienza intenzionale presuppongono e
completano operazioni corrispondenti agli altri tre livelli. C'e una eccezione
secondaria a questa regola in quanto gli uomini si innamorano e tale innamo-
rarsi € qualcosa di sproporzionato rispetto alle sue cause, alle sue condizioni,
alle sue occasioni, ai suoi antecedenti. Il motivo € che l'innamoramento rap-
presenta un inizio nuovo, un esercizio della liberta verticale nella quale il pro-
prio mondo viene sottoposto a una nuova organizzazione. Ma l'eccezione piu
importante al detto latino viene dal dono che Dio ci fa del suo amore, il quale
amore inonda il nostro cuore. Allora siamo nello stato dinamico dell'essere
innamorati (MT 155-156).

Sono molto suggestive le riflessioni di Lonergan, ma ci pare che pon-
gano anche importanti interrogativi. Il discorso sulla fede, nella sua diffe-
renziazione dalla credenza, religiosa o meno, non rischia di sovrapporsi
al normale processo della conoscenza restando pero fondamentalmente
senza correlazione con esso? Il tema della credenza non viene sviluppa-
to troppo esclusivamente in termini sociali, non mettendone in luce altri
fondamentali aspetti antropologici? Il rovesciamento del rapporto tra co-
noscenza e amore indicato nell'esperienza religiosa dell'innamoramento
e, piu in generale, la decisivita che viene attribuita nel quarto livello alla
dimensione affettivo-relazionale cosi come il ruolo indispensabile della li-
berta e della sua attuazione (il grande tema della conversione come cresci-
ta nell'autenticita), non dovrebbero comportare una ripresa complessiva
del discorso fino a ritrovare gia nei primi livelli coscienziali e all'origine
stessa della coscienza qualcosa di quanto il quarto livello ha messo in luce?
Forse vanno in questa direzione alcune osservazioni dello stesso Loner-
gan quando per esempio dice: «Ma poiché il quarto livello e il principio
dell'autocontrollo, esso e responsabile del funzionamento corretto ai primi
tre livelli» (MT 154).

La posta in gioco e alta, anzi altissima: se la fede non e riconosciuta
come costitutiva dell'umanita dell'uomo in tutta la sua interezza, allora
essa rischia di rimanere ad essa estrinseca: «o il “credere” e il nome del
“sapere la verita" umana (intendendo con questo, la “verita" della vita),
in quanto la verita e di per sé questione di un coinvolgimento totale della
liberta; o la fede cristiana non puo che restare necessariamente estrinse-
ca/aggiuntiva ed ingiustificabile (perché non fondante e fondamentale)

350



Coscienza, scienza e teologia. Un confronto con la prospettiva di Lonergan

rispetto all'umanita dell'uomo».** A questo riguardo ci pare possa essere
utile un confronto con la teoria della coscienza credente, per la quale ci
rifacciamo in modo particolare alla versione propostane da Pierangelo
Sequeri.

L'analisi dell'esperienza ci ha portato a riconoscere come la coscienza
umana si costituisca nella forma di un affidamento e di un consenso a una
promessa che la precede, la costituisce e ne autorizza la liberta.

La struttura originaria della coscienza € abitata da una radicale disposizio-
ne ad apprezzare l'essere-al-mondo come una promessa prima che come un
dato. E quindi ad attivare la propria relazione con esso in riferimento ad un
senso che la colleghi con il compimento di quella promessa medesima. La co-
scienza, insomma, si attiva chiedendo conferma al mondo della sua capacita
di onorare la promessa iscritta nel proprio accendersi come orizzonte dell'io: e
in vista di cio sirivolge analiticamente al mondo dato nelle varie forme dell'in-
teresse cognitivo e pratico. [...] La coscienza & sempre un'apertura di credito
rivolta all'essere che cerca la strada del proprio intellectus.*!

Inoltre, aggiunge Sequeri sottolineando la decisivita della relazione in-
tersoggettiva,*?

la propria coscienza & «accesa», come orizzonte affidabile di consenso e di
identificazione, dalla esperienza della coscienza d'altri. Non come «causa»,
ovviamente, bensi nella forma del riconoscimento, dell'apprezzamento, del
consenso. Una tale esperienza consiste precisamente nell'esercizio dell'attitu-
dine a cogliere la qualita simbolica dell'agire corrispondente da parte di altri
(sguardi, parole, reazioni, gesti e via discorrendo).*?

E su questa struttura credente che si innesta, ma solo in seconda battu-
ta, il momento logico-teorico: la ragione concettuale € momento necessario
e imprescindibile, ma non e 1'originario della coscienza. Infatti, la coscien-
za dell'uomo e originariamente e strutturalmente credente. Coscienza cre-
dente indica 1'uomo nella sua unita prima di ogni distinzione come aperto
alla verita, una verita destinata alla sua liberta e alla quale non puo avere
accesso senza la decisione della liberta stessa.

Parlare di coscienza credente vuol dire allora contrastare quella decli-
nazione della coscienza che, riprendendo il primato attribuito all'intelletto
dall'antropologia delle facolta, la interpreta nel senso della conoscenza,

40 MaroLiNg, Tra fiducia esistenziale e fede in Dio, 20.

41 Sgqueri, I1 Dio affidabile, 378.

42 Per un approfondimento del tema della fede e della coscienza credente incentrato sulla
prospettiva intersoggettiva del riconoscimento mi permetto di rimandare ancora al mio Cgra-
aioLl, «Il cielo aperto» (Gv 1,51), in particolare 455-515.

4 Sgqueri, I1 Dio affidabile, 431.

351



FErRRUCCIO CERAGIOLI

e in particolare della conoscenza (razionale) di sé. Essa vuole al contrario
indicare quella unita profonda che precede e fonda ogni distinzione (di in-
telletto e volonta, di ragione e sensibilita...): «Tale livello radicale e ricon-
ducibile al fenomeno della liberta, intesa come 1'attuazione di sé capace
di convocare insieme 1'estetico, il pratico e il noetico in vista della configu-
razione dell'identita relazionale e storica del soggetto».* Una liberta che
attua se stessa nell'affidamento: «Nella costellazione di questo affidarsi
sono racchiusi implicitamente tutti i valori esistenziali del “credere”: aver
confidenza e tener per vero, ritenere affidabile e trovare giusto, aderire
fiduciosamente e cercare sostegno, sperare radicalmente e continuamente
interrogare».*

Ma parlare di coscienza credente vuol dire anche respingere quel resi-
duo sostanzialistico, ancora, all'opera in molte teorie del soggetto, e per il
quale «sussisterebbe una presenza del soggetto a se stesso, la quale prece-
derebbe le peripezie incerte della vita, e non sarebbe dunque pregiudicata
dall'incerto momento empirico dell'avventura umana».*® La coscienza cioe
non e sostanza, ma evento: la presenza a sé non precede 1'avventura della
vita, ma in essa si accende e si attua.

Definire la coscienza come originariamente e strutturalmente credente
significa allora riconoscere «la fede come un fondamentale dell'umano:
“credente” dice di per sé la fede non una certa fede. La coscienza credente
non € una scelta particolare ma la condizione di ogni scelta».*” Sequeri a
questo proposito distingue tra «essere nella fede» e «avere fede»: essere
nella fede e la condizione normale di ogni esistenza umana; avere fede
invece e la decisione che 1'vomo prende a fronte di un'evidenza (di tipo
storico-simbolica) che rende presente la verita del tutto. E che per il cri-
stianesimo e ovviamente la rivelazione di Dio nella persona e nella storia
di Gesu Cristo.

Insomma, la fede/fiducia che si attua nella liberta della decisione é cio
che radicalmente costituisce I'umano, umano che, nello stesso tempo, an-
ticipa e invoca, senza poterla predeterminare, la rivelazione di Dio. Solo
cosi la fede in Dio puo essere riconosciuta non come qualcosa di estrinse-
co, ma come cio che, solo, puo dare piena attuazione e compimento all'u-
mano. «La “fede in Dio" non e figura “successiva” alla “fede esistenziale",
pur non coincidendo, perché e ripresa identificativa (si riconosce il nome

4 D. ALBARELLO, I soggetto responsabile. Fenomenologia della promessa e della co-rispon-
denza, in Teologia 34 (2009), 451-482, qui 480.

4 Sequeri, 11 Dio affidabile, 430.

46 ANGELINI, Antropologia e teologia, 327.

47 B. Macaiont — E. Prato, II Dio capovolto. La novita cristiana: percorso di teologia fonda-
mentale, Cittadella, Assisi 2014, 289.

352



Coscienza, scienza e teologia. Un confronto con la prospettiva di Lonergan

e la qualita dell'originario) di quello stesso movimento che concostituisce
I'umano. La “fede in Dio", percio, non e “un di piu"” che si aggiunge super-
fluamente alla genesi stessa dell'umano, perché e la verita del movimento
stesso».®

Ci pare che riconoscere come fondamento dell'umano la coscienza in
quanto coscienza credente possa aiutare a riconoscere come pieno e non
estrinseco compimento di quello stesso umano 1'essere innamorati di Dio
che troviamo al vertice e al cuore della proposta di Lonergan.

Ci piace allora terminare citando padre Arrupe che fu preposito gene-
rale della Compagnia di Gesu (e dunque anche di Lonergan) dal 1965 al
1983. In una sua bella e celebre poesia compare il tema dell'essere inna-
morati di Dio che non puo non richiamare la riflessione del suo confratello
canadese. Si tratta di qualcosa che nasce dalla comune appartenenza alla
compagnia di Gesu? O c'e un'influenza dell'uno sull'altro? In ogni caso
vale la pena rileggere questo bel testo:

Nulla é piu pratico che trovare Dio,

che innamorarsi in modo assoluto, definitivo.

Cio di cui sei innamorato,

che colpisce la tua immaginazione, influira su ogni cosa.
Decidera cosa ti fara alzare dal letto la mattina,
cosa farai nelle tue serate,

come trascorrerai i tuoi fine settimana,

cosa leggerai, chi conoscerai,

cosa ti spezzera il cuore,

e cosa ti colmera di stupefatta gioia e gratitudine.
Innamorati, non smettere di amare,

e tutto ne sara deciso.

Ferruccio Ceragioli

Facolta Teologica dell'ltalia Settentrionale — sezione di Torino
Via XX settembre, 83

10122 TORINO

abacuc.ceragioli@gmail.com

48 MaioLiNg, Tra fiducia esistenziale e fede in Dio, 442-443.

353



FErRRUCCIO CERAGIOLI

Sommario

In primo luogo, l'articolo intende presentare il contributo del pensiero di Lo-
nergan, e soprattutto del suo capolavoro II metodo in teologia, a una visione
unitaria e organica del sapere umano. A questo proposito viene dedicata una
particolare attenzione a due temi che caratterizzano la riflessione lonerga-
niana, vale a dire quello del metodo e quello del soggetto. In secondo luogo,
viene approfondito il modo in cui l'opera affronta il tema della coscienza nelle
direzioni del rapporto tra coscienza ed esperienza, coscienza e affetti, coscien-
za e intersoggettivita, coscienza e fede, facendo interagire in modo fecondo
la prospettiva di Lonergan con altre prospettive di diversi autori (Ladriere,
Damasio, Gallese e Rizzolatti, Sequeri) e discipline (fenomenologia, neuro-
scienze, teologia).

Summary - Consciousness, Science and Theology. A Comparison with Lo-
nergan's Perspective

In the first place, the article wants to present the contribution of Lonergan’s
thought, and, above all, of his masterpiece Method in Theology, fo a unitary
and organic vision of human knowledge. In this regard, particular attention
is paid to two themes that characterize Lonergan’s reflection, namely that of
the method and that of the human subject. Secondly, it explores the theme of
consciousness in the directions of the relationship between consciousness and
experience, consciousness and feelings, consciousness and intersubjectivity,
consciousness and faith, making Lonergan’s perspective interact in a fruitful
way with other perspectives of different authors (Ladriere, Damasio, Gallese
and Rizzolatti, Sequeri) and subjects (phenomenology, neuroscience, theology).

354





