
AR
CH

IV
IO

 T
EO

LO
GI

CO
 T

O
RI

N
ES

E

Micallef, Le radici storiche e teologiche della nozione di asilo  Colella, 
Corridoi umanitari: il bene nel male  Cognato, Sulla «interdisciplinarità» 
della teologia morale  Canobbio, La questione del metodo teologico nella 
seconda metà del XX secolo  Ceragioli, Coscienza, scienza e teologia. Un 
confronto con la prospettiva di Lonergan  Danna, Il metodo in teologia di 
B. Lonergan: un contributo per una prospettiva interdisciplinare  Finamore, 
Implicazioni antropologiche e teologiche sul metodo. Problematicità storiche 
e opzioni di B. Lonergan  Viotto, Politica ed etica in Franz Rosenzweig e 
Martin Buber  Zamengo, L’insegnamento di religione a scuola tra il 1923 
e il 1984  Williams, Le sfide dell’evangelizzazione nella città  Zelinsky, 
La situazione dell’Ortodossia di fronte alla sfida dell’evangelizzazione  
Forestier, La sinodalità, nuovo paradigma cattolico dell’evangelizzazione?  

 Recensioni

NerbiniN
er
bi
ni€ 27,00

ARCHIVIO   TEOLOGICO 
TORINESE

2023
2

POSTE ITALIANE S.p.A. – SPEDIZIONE IN ABBONAMENTO POSTALE - AUT. n. CN- NE/01992/07.2022 PERIODICO ROC 

2023/2
luglio-dicembre 2023 • Anno XXIX • Numero 2 

Rivista della FACOLTÀ TEOLOGICA DELL’ITALIA SETTENTRIONALE

SEZIONE DI TORINO

ATT 2023 2 - copertina.indd   1ATT 2023 2 - copertina.indd   1 26/10/23   09:4126/10/23   09:41



ARCHIVIO TEOLOGICO TORINESE
A cura della Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale – sezione di Torino
Anno XXIX – 2023, n. 2

Proprietà:
Fondazione Polo Teologico Torinese

Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale – sezione di Torino
Via XX Settembre, 83 – 10122 Torino
tel. 011 4360249 – fax 011 4319338
istituzionale@teologiatorino.it
e-mail Segreteria: donandrea.pacini@gmail.com

Registrazione n. 1 presso il Tribunale di Torino del 27 gennaio 2015

Direttore responsabile: Mauro Grosso

Redazione: Andrea Pacini (direttore), Gian Luca Carrega e Antonio Sacco (segretari), Oreste 
Aime, Dino Barberis, Roberto Carelli, Ferruccio Ceragioli, Carla Corbella, Mauro Grosso, 
Pier Davide Guenzi, Luca Margaria, Paolo Mirabella, Alberto Nigra, Alberto Piola

Editore:
Edizioni Nerbini - Prohemio Editoriale srl
via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze         -       ROC n. 34429 (10.6.2020)
e-mail: edizioni@nerbini.it
www.nerbini.it

Realizzazione editoriale e stampa: Prohemio Editoriale srl - via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze

Amministrazione e ufficio abbonamenti:
abbonamenti@nerbini.it

Abbonamento 2023
Italia € 44,50 – Europa € 64,50 – Resto del mondo € 74,50
Una copia: € 27,00

Per gli abbonamenti e l’acquisto di singoli fascicoli dal 2022 in poi: 
Versamento sul c.c.p. 1015092776
intestato a Prohemio Editoriale srl, Firenze

ISBN 9788864348032	 ISSN 1591-2957

 ATT 2023 2.indb   250 ATT 2023 2.indb   250 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



251

Sommario

Le radici storiche e teologiche della nozione di asilo 
René M. Micallef s.j. ................................................................................ 	 »	 255

Corridoi umanitari: il bene nel male 
Marco Colella............................................................................................ 	 »	 277

Sulla «interdisciplinarità» della teologia morale 
Pietro Cognato.......................................................................................... 	 »	 295

La questione del metodo teologico  
nella seconda metà del XX secolo 
Giacomo Canobbio.................................................................................... 	 »	 307

Coscienza, scienza e teologia.  
Un confronto con la prospettiva di Lonergan 
Ferruccio Ceragioli.................................................................................... 	 »	 335

Il Metodo in Teologia di B. Lonergan:  
un contributo per una prospettiva interdisciplinare 
Valter Danna............................................................................................ 	 »	 355

Implicazioni antropologiche e teologiche sul metodo.  
Problematicità storiche e opzioni di B. Lonergan
Rosanna Finamore.................................................................................... 	 »	 373

Politica ed etica in Franz Rosenzweig e Martin Buber 
Laura Viotto.............................................................................................. 	 »	 391

L’insegnamento di religione a scuola tra il 1923 e il 1984 
Federico Zamengo..................................................................................... 	 »	 415

 ATT 2023 2.indb   251 ATT 2023 2.indb   251 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



252

Sommario

RELAZIONI DEL CONVEGNO  
DELLA FACOLTÀ TEOLOGICA DELL’ITALIA SETTENTRIONALE – 

SEZIONE DI TORINO (16 novembre 2022):
LE CHIESE CRISTIANE NELLA SOCIETÀ PLURALE

Le sfide dell’evangelizzazione nella città 
Rowan Williams........................................................................................ 	 »	 433

La situazione dell’Ortodossia  
di fronte alla sfida dell’evangelizzazione 
Vladimir Zelinsky..................................................................................... 	 »	 445

La sinodalità, nuovo paradigma cattolico  
dell’evangelizzazione? 
Luc Forestier............................................................................................. 	 »	 457

NOTA BIBLIOGRAFICA

O. Aime, La singolarità umana. Contributi per l’antropologia filosofica  
(Valter Danna)........................................................................................ 	 »	 477

RECENSIONI

F. Hartog, Chronos. L’Occidente alle prese con il tempo  
(O. Aime)................................................................................................. 	 »	 489

C. Baldi, Caritas. Un lavoro o una missione?  
(G. Piana)................................................................................................. 	 »	 492

O. Sanguinetti – P. Zoccatelli, «Costruiremo ancora cattedrali».  
Per una storia delle origini di Alleanza Cattolica (1960-1974)  
(C. Anselmo)........................................................................................... 	 »	 495

A. Riccardi, La guerra del silenzio. Pio XII, il nazismo, gli ebrei;  
O. Di Grazia – N. Pirozzi, La croce e la svastica.  
Il pontificato di Pio XII tra silenzi e complicità  
(L. Casto)................................................................................................. 	 »	 499

Agostino, L’anima e la sua origine  
(A. Nigra)................................................................................................ 	 »	 505

 ATT 2023 2.indb   252 ATT 2023 2.indb   252 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



253

Sommario

L. Casto, Storia della Santità in Piemonte e in Valle d’Aosta  
(R. Savarino)............................................................................................ 	 »	 510

G. Calaciura, Io sono Gesù  
(M. Nisii).................................................................................................. 	 »	 513

SCHEDA

G. Cavallotto, Il grido dei profeti. Parole senza tempo  
(F. Mosetto)............................................................................................. 	 »	 519

 ATT 2023 2.indb   253 ATT 2023 2.indb   253 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



335Archivio teologico torinese 2 (2023), 335-354

Coscienza, scienza e teologia.
Un confronto con la prospettiva  

di Lonergan
Ferruccio Ceragioli

1. Verso l’unità del sapere

Nell’enciclica Fides et ratio1 papa Giovanni Paolo II, a partire dalla con-
siderazione della ultraspecializzazione che caratterizza i vari ambiti della 
conoscenza umana e che spesso impedisce o rende comunque difficile un 
fecondo dialogo tra di essi, esprime in termini perentori l’esigenza impre-
scindibile di recuperare l’unità del sapere: «Voglio esprimere con forza 
la convinzione che l’uomo è capace di giungere a una visione unitaria e 
organica del sapere. […] La settorialità del sapere, in quanto comporta un 
approccio parziale alla verità con la conseguente frammentazione del sen-
so, impedisce l’unità interiore dell’uomo contemporaneo» (FR 85).

Alcuni anni più tardi il suo successore, Benedetto XVI, nella celebre 
lezione di Regensburg, con altrettanta forza indica un’altra esigenza, com-
plementare alla precedente e altrettanto urgente per il pensiero contem-
poraneo, quella di restituire la ragione alla totalità della sua ampiezza, 
superando quella che viene definita «l’autolimitazione moderna della ra-
gione, espressa in modo classico nelle “critiche” di Kant, e ulteriormente 
radicalizzata dal pensiero delle scienze naturali».2 Questo modello di ra-
gione, fondato su una sintesi di platonismo (cartesianismo) ed empirismo, 
conduce infatti, secondo il papa, a conseguenze inaccettabili: 

Soltanto il tipo di certezza derivante dalla sinergia di matematica ed empiria 
ci permette di parlare di scientificità. Ciò che pretende di essere scienza deve 
confrontarsi con questo criterio. […] Il metodo come tale esclude il proble-
ma Dio, facendolo apparire come problema ascientifico o pre-scientifico. Con 

1  Giovanni Paolo II, Fides et ratio. Lettera Enciclica ai Vescovi della Chiesa Cattolica circa 
i rapporti tra fede e ragione, Edizioni Paoline, Roma 1998; la citeremo nel testo in parentesi 
tonde come FR.

2  Benedetto XVI, Fede, ragione e università, in Il Regno 51/17 (2006), 540-544, qui 543.

 ATT 2023 2.indb   335 ATT 2023 2.indb   335 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



336

Ferruccio Ceragioli

questo, però, ci troviamo davanti ad una riduzione del raggio di scienza e 
ragione che è doveroso mettere in questione.3

Nel pensiero di Lonergan e, in particolare, nella sua opera Il metodo 
in teologia,4 di cui abbiamo recentemente celebrato il cinquantennale, ci 
pare che non solo siano ben chiare, in anticipo, queste due esigenze, ma 
che anche siano indicate delle strade suggestive per provare a offrire loro 
una risposta; una risposta che appunto vada nella direzione di un recupero 
dell’unità del sapere e dei saperi, che sia capace di non escludere il proble-
ma di Dio e, dunque, di riconoscere che anche la teologia, come afferma 
ancora Benedetto XVI, «deve avere il suo posto nell’università e nel vasto 
dialogo delle scienze».5

A questo scopo, bisogna però partire da una consapevolezza, relativa 
alla teologia, che Lonergan esprime con molta chiarezza: «L’era domina-
ta dalla scolastica è finita. La teologia cattolica è in via di ricostruzione» 
(MT 314). La fine della scolastica coincide per Lonergan con la fine della 
considerazione dell’uomo e del sapere a partire dall’astrazione metafisica, 
perché essa risulta inadeguata al nuovo contesto caratterizzato, tra l’al-
tro, dall’attenzione alla concretezza dell’uomo, dalla rivoluzione scientifica 
e dalla rivoluzione storica. A questo scopo il nostro autore opera quattro 
transizioni che possiamo riassumere così:6 

– dall’essenza all’ideale, ossia da una considerazione di ciò che l’uomo 
è in potenza a quello che deve divenire in forza della propria decisione;

– dalla sostanza al soggetto o dalla natura umana al soggetto esisten-
ziale, e dunque dall’anima alla coscienza, considerata come costitutiva del 
soggetto. Sarà poi sulla base dell’unità della coscienza che si potranno 
distinguere le quattro operazioni intenzionali dell’attenzione, dell’intelli-
genza, del giudizio e della responsabilità. «L’unità della coscienza è essa 
stessa data, lo schema delle operazioni è parte dell’esperienza delle opera-
zioni; per cui c’è bisogno dell’indagine e della scoperta non per effettuare 
la sintesi di una molteplicità, la quale in quanto data sarebbe senza con-
nessioni, ma per analizzare un’unità funzionale e funzionante» (MT 49);

– dalla psicologia delle facoltà al flusso di coscienza: non si tratterà più 
di studiare l’essenza dell’anima e le sue potenze, ma di prendere come 
punto di partenza di ogni sapere i dati della coscienza. L’antropologia del-

3  Ivi, 543.
4  B. Lonergan, Il metodo in teologia, a cura di N. Spaccapelo – S. Muratore (Opere di Ber-

nard J.F. Lonergan 12), Città Nuova, Roma 2001. Nel seguito le citazioni di quest’opera saranno 
nel corpo del testo tra parentesi tonde con la sigla MT.

5  Benedetto XVI, Fede, ragione e università, 544.
6  Seguendo G. Rota, «Persona» e «natura» nell’itinerario speculativo di Bernard J.F. Lo-

nergan s.j. (1904-1984) (Dissertatio Series Romana 23), Glossa, Milano-Roma 1998, 331.

 ATT 2023 2.indb   336 ATT 2023 2.indb   336 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



337

Coscienza, scienza e teologia. Un confronto con la prospettiva di Lonergan

le facoltà era caratterizzata da due tratti fondamentali:7 il tratto per cui 
l’uomo è inteso in termini sostanzialistici, in ultima analisi oggettivistici e 
cosificanti, e il tratto per cui egli è definito a partire dall’elenco gerarchiz-
zato delle sue facoltà, intelletto, volontà e sentimento. Superare questo 
modello chiede di passare da una considerazione oggettuale e tendenzial-
mente oggettivante a una considerazione soggettuale e coscienziale, vale 
a dire attenta alla presenza a sé del soggetto e alle molteplici forme in cui 
essa si realizza;

– infine, il passaggio dalla natura pura alla storicità del significato, rico-
noscendo che la storicità e la storia sono costitutive della realtà dell’uomo.

Nel Metodo in teologia Lonergan opera in questa direzione analizzan-
do le operazioni coscienziali dell’uomo. Dopo essersi formato una nozio-
ne preliminare di metodo a partire dalle scienze naturali, assunte come 
punto di partenza in considerazione del loro successo, egli indaga i pro-
cedimenti e le operazioni della mente umana per arrivare infine a quello 
che definisce «metodo trascendentale, cioè uno schema fondamentale di 
operazioni che viene usato in qualsiasi impresa conoscitiva» (MT 34). E 
tale metodo trascendentale dovrà essere riconosciuto anche come «par-
te costitutiva del metodo speciale proprio della teologia, così com’è parte 
costitutiva dei metodi speciali propri delle scienze naturali e umane» (MT 
54-55). Insomma, «il metodo trascendentale è lo spiegamento concreto e 
dinamico della attenzione, intelligenza, ragionevolezza e responsabilità 
umane. Tale spiegamento si verifica ogni qualvolta un uomo fa uso della 
sua mente in maniera appropriata» (MT 55). In questo modo Lonergan non 
solo ha ricondotto la teologia al livello delle altre discipline scientifiche ri-
spondendo così in anticipo all’esigenza espressa da Benedetto XVI, ma ha 
anche conseguito, almeno al livello metodologico, quell’unità del sapere 
desiderata da Giovanni Paolo II: «il metodo trascendentale dà una chiave 
per l’unificazione della scienza» (MT 55).

Da quanto affermato deriva una conseguenza di non minore importan-
za, vale a dire la reintegrazione del soggetto (o dell’osservatore come si 
direbbe dal punto di vista delle scienze naturali) nella teoria epistemologi-
ca incontrando così un’esigenza sentita in molte riflessioni contemporanee 
sulla scienza. Scrive Heinz von Foerster: 

Una descrizione dell’universo implica colui che lo descrive (lo osserva). Ciò 
di cui abbiamo bisogno ora è una descrizione di colui che descrive o, in altri 
termini, ci occorre una teoria dell’osservatore. Poiché gli osservatori sono or-
ganismi viventi, questo compito spetta al biologo. Ma lui pure è un organismo 

7  Cf. G. Angelini, Antropologia e teologia. La svolta necessaria, in Teologia 34 (2009), 322-
349.

 ATT 2023 2.indb   337 ATT 2023 2.indb   337 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



338

Ferruccio Ceragioli

vivente, il che vuol dire che, nella sua teoria, egli deve non solo rendere conto 
di se stesso, ma ugualmente della formulazione di questa teoria.8 

E Mauro Ceruti commenta: 

Noi vorremmo aggiungere che questo compito spetta anche allo psicologo, 
al sociologo, al logico, e anzi è un compito che richiede la coordinazione di 
questi punti di vista che spesso entrano in contraddizione. Ciò che qui, co-
munque, per noi conta di più è l’esigenza ineludibile, per ogni epistemologia 
contemporanea, di includere l’osservatore nelle sue proprie descrizioni.9 

Se, infatti, «all’inizio del secolo l’epistemologia si vuole definire come 
scientifica proprio sulla base di una strategia di neutralizzazione del sog-
getto»,10 ora è tempo di cambiare direzione.

La proposta di Lonergan del metodo empirico generalizzato, inteso 
come metodo generale e fondamentale valido per tutti i saperi umani, che 
vuole tenere insieme i dati del senso e i dati della coscienza, le operazioni 
del soggetto e gli oggetti corrispondenti, ci pare convergere con l’aspi-
razione dell’epistemologia contemporanea al recupero del riferimento al 
soggetto nella scienza stessa. Sarebbe certo interessante mettere in dia-
logo la prospettiva di Lonergan con proposte di questo genere, ma non ci 
è qui possibile: ci limitiamo a sottolineare questo altro ulteriore contributo 
in direzione dell’unità del sapere. Se Heidegger giustamente affermava 
che «il significato della scienza non è una questione scientifica»,11 con Lo-
nergan potremmo dire, contro certe visioni scientiste e naturaliste, che il 
significato della scienza è questione della coscienza e che il sapere è sem-
pre sapere del soggetto. O, come dice egli stesso, «l’oggettività genuina è 
il frutto della soggettività autentica» (MT 325).

A questo proposito dobbiamo sottolineare che il soggetto del Metodo 
in teologia è più che il soggetto conoscente. Innanzitutto, si tratta per il 
soggetto di realizzare un’auto-appropriazione personale delle operazioni 
intenzionali che definiscono la struttura dinamica dell’attività conoscitiva 
(sii attento, sii intelligente, sii razionale), ma, in secondo luogo, l’opera 
mette bene in luce che l’uomo non è solo un soggetto che conosce, ma 
anche un soggetto che delibera e agisce, vale a dire un soggetto morale 
orientato al bene (sii responsabile). In quanto tale, egli si pone non solo la 
domanda «“che cosa devo fare?”, ma anche quella più radicale “chi devo 

8  H. von Foerster, Notes pour une épistémologie des objects vivants, in E. Morin – M. Pal-
marini (a cura di), L’unité de l’homme, Seuil, Paris 1974, 401-417, qui 401.

9  M. Ceruti, Il vincolo e la possibilità, Raffaello Cortina, Milano 2009, 100-101.
10  Ivi, 101.
11  Cit. in G. Angelini, Assenza e ricerca di Dio nel nostro tempo, Centro Ambrosiano, Mi-

lano 1997, 13.

 ATT 2023 2.indb   338 ATT 2023 2.indb   338 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



339

Coscienza, scienza e teologia. Un confronto con la prospettiva di Lonergan

essere?”».12 Siamo qui al quarto livello dell’intenzionalità cosciente, quel-
lo che, preceduto dal livello empirico, da quello intellettuale e da quello 
razionale, è il livello nel quale «ci occupiamo di noi stessi, delle nostre 
operazioni, dei fini da noi perseguiti, per cui deliberiamo circa possibili 
corsi d’azione, li valutiamo, decidiamo ed eseguiamo ciò che abbiamo de-
ciso» (MT 39). In questo livello, che supera e integra i livelli precedenti, si 
raggiunge un io più pieno ed è in esso che ci attuiamo come persone nelle 
decisioni responsabili e nell’amore. «Le operazioni del quarto livello del-
la coscienza, lungi dall’essere relegate alla mera funzione di confermare 
quanto precedentemente è stato stabilito dal soggetto conoscente, costitu-
iscono invece il momento fondativo ed esistenziale, senza del quale il di-
namismo del soggetto conoscente si arresterebbe».13 Ed è in quest’ultimo 
livello che si colloca il compimento dell’auto-trascendenza umana nell’a-
more e, in particolare, nell’essere innamorati di Dio. «Il dono dell’amore di 
Dio occupa il fondo e la radice del quarto e supremo livello della coscienza 
intenzionale dell’uomo. Si inserisce alla sommità dell’anima, all’apex ani-
mae» (MT 139). Anche in questo senso il percorso di Lonergan va nella 
direzione dell’unità, questa volta come unità di conoscenza e amore.

Dunque, una teoria della coscienza e delle sue operazioni intenzionali 
che abbraccia tanto la conoscenza quanto la morale e la religione e la con-
sidera nella concretezza della storicità e del mondo mediato dal significa-
to, il quale «è incarnato o portato nell’intersoggettività umana, nell’arte, 
nei simboli, nella lingua, nella vita e nelle opere delle persone» (MT 88), 
ed è considerabile nei quattro ambiti fondamentali del senso comune, del-
la teoria, dell’interiorità e della trascendenza. Su questa base vogliamo ora 
mettere a confronto sul tema della coscienza alcune intuizioni del Metodo 
in teologia con altre prospettive recenti che possono costituire utili spunti 
di approfondimento e di discussione.

2. Coscienza ed esperienza

Il primo livello della coscienza messo in evidenza da Lonergan è quello 
empirico, fondamento del dinamismo umano, ma non suo vertice. Infatti, 
«la coscienza è solo esperienza, mentre la conoscenza è un composto di 
esperienza, intelligenza e giudizio» (MT 138). O ancora: 

12  G. Guglielmi, La sfida di dirigere sé stessi. Soggetto esistenziale e teologia fondazionale 
in Bernard Lonergan, Il pozzo di Giacobbe, Trapani 2008, 47.

13  Ivi, 55.

 ATT 2023 2.indb   339 ATT 2023 2.indb   339 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



340

Ferruccio Ceragioli

In quanto consci empiricamente non sembra che noi differiamo dagli animali 
superiori. Ma in noi la coscienza e l’intenzionalità empirica sono solo il sub-
strato per attività ulteriori. I dati del senso provocano l’indagine, l’indagine 
conduce a capire, il capire si esprime nel linguaggio. Senza dati non avrem-
mo nulla intorno a cui istituire la nostra indagine e quindi nulla da capire. 
Nondimeno, quello di cui l’indagine è in cerca non è mai semplicemente un 
altro dato, bensì è l’idea o la forma, l’unità o la relazione intelligibile, la quale 
organizza i dati in totalità intelligibili (MT 40).

La messa in rilievo del valore imprescindibile dell’esperienza per la co-
noscenza e, nello stesso tempo, la sua relativizzazione alle ulteriori attività 
della conoscenza trova sintonia con altri pensatori che hanno riflettuto a 
lungo sul metodo teologico. Scrive per esempio Giuseppe Colombo: 

L’esperienza è solo il principio della conoscenza, ma non può esserne il ter-
mine. Partendo dall’esperienza – e solo partendo dall’esperienza – si può 
giungere alla verità; ma fermandosi all’esperienza, la verità è irraggiungibile. 
Dopo il primo passo, obbligato, dell’esperienza, il tratto da percorrere per rag-
giungere la verità – propriamente per riconoscerla – è quello del «significato» 
(o del «simbolo»).14

Ma forse può essere utile approfondire la struttura dell’esperienza per 
capire come da essa si origina tutto il percorso conoscitivo in tutti gli ambiti 
del sapere, dalla scienza fino alla stessa teologia.15 Un contributo impor-
tante in questa direzione, in una prospettiva fenomenologica, ci viene da 
Jean Ladrière. Per il filosofo belga l’esperienza umana è il campo trascen-
dentale che costituisce il luogo proprio della fenomenologia, «che può es-
sere definita in questo contesto come autocomprensione dell’esperienza. 
La sua ambizione è di scoprire in ultima analisi non solo come l’esperienza 
è strutturata, ma come essa si produce, come è costituito il campo gene-
rale del senso e come sono costituiti i campi particolari d’emergenza del 
senso».16 In questo senso la fenomenologia ha tentato di introdurre un pro-
tocollo universale dell’esperienza umana, che potesse costituire una base 
omogenea, una piattaforma comune alle diverse forme del sapere.17 È da 
questo terreno comune che anche «scienza e teologia possono raggiun-

14  G. Colombo, Professione «teologo», Glossa, Milano 1996, 22.
15  Mi permetto di rimandare qui al mio articolo: F. Ceragioli, Alcune considerazioni su 

scienza e fede, in Archivio Teologico Torinese 13/2 (2007), 424-440.
16  J. Ladrière, Sens et vérité en théologie. L’articulation du sens III (Cogitatio Fidei 237), 

Éditions du Cerf, Paris 2004, 294.
17  Si veda in particolare E. Husserl, La crisi delle scienze europee e la fenomenologia tra-

scendentale, Il Saggiatore, Milano 1961; per l’origine della conoscenza scientifica resta di gran-
de interesse anche Id., L’origine de la géométrie,  Presses Universitaires de France, Paris 1962.

 ATT 2023 2.indb   340 ATT 2023 2.indb   340 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



341

Coscienza, scienza e teologia. Un confronto con la prospettiva di Lonergan

gersi l’una l’altra come emergenti dallo stesso dominio fondamentale di 
possibilità inscritto nella struttura stessa dell’esistenza».18

Ora, «l’esperienza umana è incontro, rivelazione del mondo, ma essa è 
nello stesso tempo assunzione di sé nella propria relazione al mondo, nelle 
imprese del sapere e dell’agire»:19 l’esperienza è cioè sempre anche rive-
lazione di un senso che interpella la nostra libertà.20 Il mondo che si offre 
all’esperienza dell’uomo chiede di essere interpretato, di essere svelato e 
descritto anche nei suoi aspetti nascosti nelle sue dimensioni fisiche. Ecco 
allora la nascita dell’impresa scientifica, che, a partire dall’esperienza, co-
struisce rappresentazioni concettuali, modelli matematici e teorie, che si 
radicano in una presupposizione di base: che vi sia una corrispondenza 
costitutiva tra la struttura della realtà e la struttura della ragione umana, o 
in altre parole che il reale sia intelligibile.

La scienza parte dal mondo dell’esperienza, ma si costituisce attraver-
so un processo di idealizzazione, di separazione, di astrazione mirata, che 
trasforma il mondo dell’esperienza nel mondo costruito degli esperimenti 
e delle rappresentazioni scientifiche per mostrarne l’intelligibilità. In que-
sto modo essa ci dice che il mondo è degno di essere onorato anche nelle 
sue grandezze misurabili e analizzabili con i procedimenti scientifici. Le 
dimensioni misurabili del mondo costituiscono un aspetto della sua bontà 
e della sua bellezza, che ci stupisce, ci rivolge un appello e chiede di es-
sere onorata con il procedimento scientifico. Ed è precisamente da questo 
stupore e dalla promessa che esso porta con sé che scaturisce l’intero di-
namismo del soggetto umano: all’esperienza della meraviglia deve essere 
riconosciuto quel carattere di originarietà che precede e fonda ogni proce-
dimento riflessivo, compreso quello scientifico.

«In questo senso, si può dire che alla base del cammino della scienza 
vi è una credenza, che comporta nello stesso tempo una fiducia spontanea 
nel potere della ragione teorica, la coscienza di una responsabilità, la cer-
tezza che lo sforzo intrapreso non sia vano, e come l’accoglienza di una 
promessa».21 Si potrebbe allora concludere senza forzature che l’impresa 
scientifica ha alla sua base l’accoglienza di una promessa e di un appello 
che vengono dal mondo, chiedono la decisione della libertà e comportano 

18  Ladrière, Sens et vérité en théologie, 296.
19  Ivi, 294.
20  Ed è proprio in quanto coinvolge la libertà e la sua decisione che l’esperienza ha sempre 

una dimensione etica. A partire da questo dato va allora ripensato il rapporto tra scienza ed 
etica contro ogni presunta neutralità dell’impresa scientifica. La verità che si offre all’uomo 
richiede sempre, seppure in modi e in misure diversi, il coinvolgimento della sua libertà.

21  J. Ladrière, La foi chrétienne et le destin de la raison (Cogitatio Fidei 238), Éditions du 
Cerf, Paris 2004, 199.

 ATT 2023 2.indb   341 ATT 2023 2.indb   341 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



342

Ferruccio Ceragioli

l’impegno della ragione. È quanto metteva in luce ancora Giovanni Paolo 
II nella FR: 

La stessa capacità di cercare la verità e di porre domande implica già una 
prima risposta. L’uomo non inizierebbe a cercare ciò che ignorasse del tutto o 
stimasse assolutamente irraggiungibile. Solo la prospettiva di poter arrivare 
ad una risposta può indurlo a muovere il primo passo. Di fatto, proprio questo 
è ciò che normalmente accade nella ricerca scientifica. Quando uno scien-
ziato, a seguito di una sua intuizione, si pone alla ricerca della spiegazione 
logica e verificabile di un fenomeno, egli ha fiducia fin dall’inizio di trovare 
una risposta (FR 29). 

E poco più avanti viene ricordato il cardine antropologico del discorso: 
«L’uomo, essere che cerca la verità, è colui che vive di credenza» (FR 31). 
Dunque, prima della scienza c’è l’esperienza e l’esperienza, come insegna 
anche Lonergan, riguarda la coscienza dell’uomo. Nell’esperienza, infatti, 
il mondo si propone in modo promettente alla coscienza dell’uomo chie-
dendole di affidarsi alla promessa che reca con sé, promessa di rivelarsi 
come un mondo bello, abitabile, indagabile, utilizzabile dall’uomo stesso. 
Accogliere la promessa significa impegnare la propria libertà e la propria 
ragione: ecco che allora uno dei modi attraverso cui rispondere responsa-
bilmente e razionalmente al senso che si offre nella esperienza è precisa-
mente quello dell’indagine scientifica.

Questa struttura dell’esperienza umana (un’affezione promettente che 
tocca il soggetto interpellandone la libertà e attivando l’esercizio della ra-
gione), che abbiamo visto essere la condizione di possibilità della scienza, 
corrisponde, su un piano più fondamentale, a quella che possiamo chiamare 
la struttura credente della coscienza,22 che è il luogo della fede. Non la fede 
religiosa o cristiana, ma la condizione di possibilità di quella stessa fede. Ma 
su questo punto avremo modo di tornare più avanti nel nostro lavoro.

3. Coscienza e affetti: il contributo delle neuroscienze

Nell’analisi dell’esperienza umana, fin qui condotta, merita però prendere 
in considerazione più esplicitamente un altro punto, vale a dire il carattere 

22  Per la teoria della coscienza credente rimandiamo a P. Sequeri, Il Dio affidabile (BTC 85), 
Queriniana, Brescia 1996; G. Angelini, Teologia Morale Fondamentale. Tradizione, Scrittura 
e teoria, Glossa, Milano 1999; R. Maiolini, Tra fiducia esistenziale e fede in Dio. L’originaria 
struttura affettivo-simbolica della coscienza credente (Dissertatio Series Romana 41), Glossa, 
Milano 2005; F. Ceragioli, «Il cielo aperto» (Gv 1,51). Analitica del riconoscimento e struttura 
della fede nell’intreccio di desiderio e dono, Effatà, Cantalupa (TO) 2012.

 ATT 2023 2.indb   342 ATT 2023 2.indb   342 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



343

Coscienza, scienza e teologia. Un confronto con la prospettiva di Lonergan

estetico-affettivo che sempre la connota. Infatti, la percezione che provoca e 
convoca la coscienza è sempre una percezione emozionata ed emozionante. 
Nell’esperienza accadono delle emozioni e si accendono dei desideri; e sono 
queste sollecitazioni che invitano «a prendere posizione, a situarsi di fronte 
alla provocazione dell’esistere, a cercare di rendere ragione delle proprie 
attrazioni, delle proprie attese, delle proprie disponibilità verso l’altro».23

Nel Metodo in teologia ritroviamo questa dimensione affettiva dell’e-
sperienza, in particolare nella considerazione dei sentimenti. Per Lonergan 
i sentimenti sono risposte intenzionali che ci mettono in rapporto con due 
classi di oggetti: da una parte con ciò che è gradevole o sgradevole, dall’al-
tra con «i valori, sia il valore ontico della persona che il valore qualitativo 
della bellezza, dell’intelligenza, della verità, degli atti virtuosi, delle gesta 
nobili» (MT 61). Scrive a questo proposito Lonergan: «I sentimenti di questo 
genere danno alla coscienza intenzionale la sua massa, il suo momento, la 
sua energia, la sua forza. Senza questi sentimenti il nostro conoscere e il no-
stro decidere sarebbero esili come carta. È dai nostri sentimenti, dai nostri 
desideri e dai nostri timori, […] che il nostro orientamento entro un mondo 
mediato dal significato deriva il suo peso e il suo dinamismo» (MT 61).

Può essere allora interessante mettere a confronto queste considera-
zioni di Lonergan con quanto affermato dalle neuroscienze in tema di sen-
timenti, in particolare con quanto dice Antonio Damasio sul rapporto tra 
sentimenti e coscienza.24 I sentimenti (feelings) dipendono dall’enteroce-
zione, ovvero dalla percezione del nostro ambiente viscerale interno, e 
informano sullo stato interno dell’organismo rappresentandone nella men-
te alcune qualità insieme alle variazioni di tono e di intensità e dando di 
conseguenza impulsi all’azione. Loro caratteristica fondamentale è la va-
lenza, vuoi positiva vuoi negativa, di benessere o malessere, di piacere o di 
dolore, che l’organismo esperisce e sulla base della quale agisce: «Grazie 
al dialogo, intimo e straordinario, che ha luogo tra le strutture corporee e 
il sistema nervoso, i sentimenti sono mescolati alle cose e agli eventi che 
esperiamo».25 Essi sono di almeno due tipi: i sentimenti omeostatici che 
riflettono l’incessante attività vitale che si svolge all’interno del corpo, e i 
sentimenti emozionali, generati dagli stati viscerali causati dalle emozioni 
(gioia, rabbia, paura, sorpresa, disgusto, tristezza). I sentimenti, dunque, 
informano sullo stato della vita dell’organismo e motivano ad agire per il 
suo benessere. Essi sono realtà ibride, contemporaneamente sensoriali e 

23  Sequeri, Il Dio affidabile, 378.
24  Facciamo in particolare riferimento al recente testo di A. Damasio, Sentire e conoscere. 

Storia delle menti coscienti, Adelphi, Milano 2022, in cui l’autore sintetizza i risultati della sua 
lunga ricerca.

25  Ivi, 91.

 ATT 2023 2.indb   343 ATT 2023 2.indb   343 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



344

Ferruccio Ceragioli

mentali e, precisamente per questo, devono allora essere riconosciuti come 
«l’alba di un’avventura chiamata coscienza».26 È grazie ad essi, infatti, che 
secondo Damasio è avvenuto nella lunga storia della evoluzione il passag-
gio alla coscienza. Per il neuroscienziato la coscienza è sinonimo di «espe-
rienza mentale» e comporta la presenza simultanea di almeno tre elemen-
ti. In primo luogo, è necessaria la presenza di una mente, il che implica 
che gli organismi privi di sistema nervoso non possano essere coscienti, 
pur avendo una qualche forma di percezione e di intelligenza (implicita). 
In secondo luogo, la coscienza richiede proprio la presenza dei sentimenti 
e, in terzo luogo, che essi siano collegati da un’unica prospettiva, vale a 
dire, quella del proprietario della mente cosciente, per cui egli sa che quei 
contenuti mentali appartengono proprio a lui. Infatti, senza la coscienza la 
mente resterebbe un flusso di immagini senza proprietario. Nella proposta 
di Damasio, dunque, la coscienza è «uno stato della mente arricchito. L’ar-
ricchimento consiste nell’inserzione di elementi addizionali all’interno del 
processo mentale in corso. […] tutti i contenuti mentali ai quali attualmen-
te ho accesso appartengono a me, sono cosa mia, si stanno effettivamente 
dispiegando nel mio organismo».27 Attraverso il processo della coscienza 
la mente appartiene al suo organismo, cioè si ha una «inequivocabile iden-
tificazione della mia mente con il mio corpo, senza che occorrano ulteriori 
calcoli e ragionamenti»28 e questo grazie ai sentimenti. È attraverso di essi 
che «la coscienza connette la mente in modo indissolubile a un organismo 
specifico, e quindi la assiste nel difenderne la particolare necessità».29 Per 
Damasio, quindi, la coscienza è un particolare stato della mente che risulta 
da un processo biologico frutto dell’evoluzione: essa ha la sua origine nel-
la realtà ibrida dei sentimenti che rappresentano nella mente lo stato del 
corpo e ha la funzione di mettere a disposizione degli organismi complessi 
dotati di mente nuove risorse per regolare la propria vita.

Ci pare che si possa registrare una significativa convergenza con la 
prospettiva lonerganiana, anche se il ruolo dei sentimenti appare più fon-
damentale e decisivo nella proposta di Damasio. Forse si potrebbe collega-
re questo discorso alla possibilità riconosciuta da Lonergan stesso di aprire 
l’analisi della coscienza a un possibile quinto livello che preceda i quattro 
livelli esplicitati nel Metodo in teologia. Il nostro autore valuta questa pos-
sibilità a partire da quanto affermato dal suo discepolo Robert Doran, che 
considerando la necessità di integrare nell’analisi lonerganiana le acqui-
sizioni della psicologia del profondo, suggerisce di introdurre una auto-

26  Ivi, 104.
27  Ivi, 126-127.
28  Ivi, 146.
29  Ivi, 124.

 ATT 2023 2.indb   344 ATT 2023 2.indb   344 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



345

Coscienza, scienza e teologia. Un confronto con la prospettiva di Lonergan

trascendenza affettiva e una conversione psichica.30 Lonergan a sua volta 
parla allora di un operatore simbolico che precede quello intellettuale e 
che «coordina le potenzialità e i bisogni neurali con gli obiettivi superiori 
attraverso il suo controllo sull’emergenza di immagini e di affetti».31 Una 
simile possibilità potrebbe aiutare a recuperare meglio il ruolo radicale dei 
sentimenti per la coscienza e per tutte le operazioni intenzionali dell’uomo 
in accordo con quanto messo in luce dalle neuroscienze. I sentimenti non 
solo danno alla coscienza la sua massa, la sua energia e la sua forza, ma ne 
sono più radicalmente all’origine.

4. Coscienza e intersoggettività

Altra interessante convergenza tra le intuizioni di Lonergan e i risultati 
delle neuroscienze può essere riscontrata sul tema dell’intersoggettività.32 
Nel Metodo in teologia Lonergan afferma: 

Anteriore al «noi» che nasce dall’amore mutuo di un «io» e di un «tu», c’è il 
«noi» originario il quale precede la distinzione dei soggetti e sopravvive alla 
sua dimenticanza. Questo «noi» previo è vitale e funzionale. […] È come se 
«noi» fossimo membra gli uni degli altri prima ancora di essere distinti gli 
uni dagli altri. L’intersoggettività si manifesta non soltanto nella spontaneità 
dell’aiuto reciproco, ma anche in alcuni dei modi in cui i sentimenti vengono 
comunicati (MT 89). 

E poco più oltre continua: «Oltre l’intersoggettività di azione e di senti-
mento ci sono anche comunicazioni intersoggettive di significato» (MT 90). 
Esempi di questa comunicazione intersoggettiva del significato possono 
essere il sorriso, i movimenti del volto e del corpo, le variazioni della voce 
nel tono, nel volume e nel timbro e così via. Si può così arrivare a dire: 
«Il significato linguistico è oggettivo. Esprime ciò che è stato oggettivato. 
Il significato del sorriso invece è intersoggettivo» (MT 92). Dunque, l’in-
tersoggettività umana consente una speciale realizzazione corporea del 
significato.

30  R.M. Doran, Theology and the Dialectics of History, University of Toronto Press, Toron-
to-Buffalo-London 1990, in particolare 42-63.

31  Cit. in Rota, «Persona» e «natura» nell’itinerario speculativo di Bernard J.F. Lonergan, 
339.

32  Per un approfondimento: Ceragioli, «Il cielo aperto» (Gv 1,51), 323-341; Id., Identità e 
intersoggettività. Il contributo delle neuroscienze, in P. Sequeri (a cura di), La tecnica e il senso. 
Oltre l’uomo?, Glossa, Milano 2015, 19-38.

 ATT 2023 2.indb   345 ATT 2023 2.indb   345 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



346

Ferruccio Ceragioli

Queste analisi, ricavate anche dal confronto con la fenomenologia, in 
particolare di Max Scheler, trovano conferma e approfondimento nella 
scoperta dei neuroni specchio, realizzata da un gruppo di neuroscienziati 
italiani dell’Università di Parma, coordinato da Giacomo Rizzolatti. Allo 
stesso Rizzolatti e a Vittorio Gallese che, in un serrato dialogo con la filo-
sofia e in particolare con la fenomenologia, hanno riflettuto in profondità 
sulle implicazioni filosofiche della scoperta, ci rifacciamo per le considera-
zioni che seguono.

I neuroni specchio sono un tipo particolare di neuroni, scoperti dap-
prima nelle scimmie e poi individuati anche negli esseri umani, che si at-
tivano non solo quando si eseguono azioni finalizzate a uno scopo, ma 
anche quando si osservano le stesse azioni eseguite da un altro individuo. 
L’osservazione di un’azione induce l’attivazione dello stesso circuito ner-
voso deputato a controllarne l’esecuzione, vale a dire l’automatica simula-
zione interna, nell’osservatore, della stessa azione oggetto di visione. Gli 
eventi motori vengono così compresi nei termini di un determinato tipo 
di atto. Si tratta di «una forma di comprensione implicita, di origine prag-
matica, e non riflessiva, slegata da una specifica modalità sensoriale, ma 
vincolata alle azioni potenziali inscritte in quel vocabolario d’atti che in 
ogni individuo regola e controlla l’esecuzione dei movimenti».33 Osservare 
un’azione significa simularla internamente e automaticamente; come dice-
va Merleau-Ponty: «La comunicazione o la comprensione dei gesti è resa 
possibile dalla reciprocità delle mie intenzioni e dei gesti altrui, dei miei 
gesti e delle intenzioni leggibili nella condotta altrui. Tutto avviene come 
se l’intenzione dell’altro abitasse il mio corpo o come se le mie intenzioni 
abitassero il suo».34 Meccanismi di questo tipo sono stati messi in luce, 
oltre che per le azioni, anche per le emozioni e sensazioni altrui: grazie ai 
neuroni specchio, l’osservazione di altri soggetti che provano emozioni o 
sensazioni genera quella che Gallese definisce «simulazione incarnata» 
degli stati corporei correlati a tali emozioni o sensazioni. Anche se, non 
è inutile precisarlo, da una parte questo non comporta la confusione dei 
soggetti e, dall’altra, non significa che si possa far coincidere direttamente 
il meccanismo specchio con fenomeni che si collocano ad altri livelli della 
vita personale, come per esempio l’empatia.

I neuroni specchio testimoniano l’esistenza di un livello di base delle 
relazioni intersoggettive, probabilmente il più antico da un punto di vi-
sta evolutivo, costituito da processi di simulazione incarnata, che, senza 
atteggiamenti e funzionalità di tipo proposizionale, mette a nostra dispo-

33  G. Rizzolatti – C. Sinigaglia, So quel che fai. Il cervello che agisce e i neuroni specchio, 
Raffaello Cortina, Milano 2006, 104.

34  M. Merleau-Ponty, Fenomenologia della percezione, Bompiani, Milano 2005, 256.

 ATT 2023 2.indb   346 ATT 2023 2.indb   346 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



347

Coscienza, scienza e teologia. Un confronto con la prospettiva di Lonergan

sizione una vasta gamma di certezze implicite riguardo a noi stessi e agli 
altri, legate al corpo, alle sue sensazioni ed emozioni, e definisce così uno 
spazio interpersonale condiviso e intelligibile. «Questo spazio condiviso ci 
consente di apprezzare, esperire e comprendere le azioni che osserviamo, 
e le sensazioni ed emozioni che riteniamo esperite dagli altri».35 In questo 
modo i diversi fenomeni che caratterizzano l’intersoggettività umana ven-
gono ricondotti all’un unico meccanismo funzionale di base della simula-
zione incarnata. Questa prospettiva si pone in netta contrapposizione con 
alcuni dogmi fondamentali della visione cartesiana, e più generalmente 
moderna, del soggetto.

In primo luogo, si tratta di rivedere profondamente la concezione della 
mente, e della coscienza, in termini di facoltà di rappresentazione, per 
riconoscere invece il ruolo configurante dell’azione per tutte le forme di 
interazione con il mondo. Questo modifica profondamente la visione del 
soggetto in termini di percezione e rappresentazione: l’azione ha un suo 
ruolo attivo e decisivo nel determinare il processo di significazione del 
mondo e non è solo la conseguenza della percezione e della rappresenta-
zione. E ciò vale non solo per le nostre azioni, ma anche per le azioni degli 
altri con cui entriamo in contatto: il sistema dei neuroni specchio crea tra 
i soggetti «uno spazio d’azione condiviso, all’interno del quale ogni atto 
e ogni catena d’atti, nostri o altrui, appaiono immediatamente iscritti e 
compresi, senza che ciò richieda alcuna esplicita o deliberata “operazione 
conoscitiva”».36

In secondo luogo, la teoria della simulazione incarnata va decisamente 
nella direzione di superare la divisione tra res cogitans e res extensa: non 
c’è un pensiero che comanda e un corpo che esegue, ma un pensiero-cor-
po, o una mente incarnata, che percepisce, conosce e agisce. «La visione 
di una mente umana totalmente disincarnata», scrive Gallese, deve essere 
rigettata «in quanto semplicistica e soprattutto falsa».37

In terzo luogo, infine, se la nostra interazione con il mondo ha il suo 
grembo nelle relazioni intersoggettive, anche il solipsismo autosufficiente 
del soggetto cartesiano non ha più ragione di sussistere. Bisogna passare 
da una visione monopersonale a una visione sistemica e radicalmente in-
tersoggettiva della coscienza umana. 

In questa prospettiva che lega strettamente intercorporeità e intersog-
gettività, si tratta di passare dal sé solipsistico al sé relazionale, anzi dall’io 

35  V. Gallese, La molteplicità condivisa. Dai neuroni mirror all’intersoggettività, in A. Bal-
lerini – F. Barale – V. Gallese – S. Ucelli, Autismo. L’umanità nascosta, a cura di S. Mistura, 
Einaudi, Torino 2006, 207-270, qui 263.

36  Rizzolatti – Sinigaglia, So quel che fai, 127.
37  Gallese, La molteplicità condivisa, 257.

 ATT 2023 2.indb   347 ATT 2023 2.indb   347 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



348

Ferruccio Ceragioli

isolato al noi-centrismo: il sé e l’altro sono originariamente co-costitui-
ti, all’interno di uno spazio interpersonale condiviso e intelligibile in cui 
emergono quelle certezze implicite che costituiscono la condizione di pos-
sibilità dello sviluppo della vita umana. È questo spazio, potremmo dire, 
che consente una prima esperienza del senso. L’elemento paradossale, e 
tuttavia assai suggestivo, è che si tratta di uno spazio intersoggettivo che 
in qualche modo precede lo stesso soggetto, ma che, proprio per questo, è 
condizione di possibilità per l’emergere della piena soggettività. La possi-
bilità di condividere immediatamente le azioni, le intenzioni, le emozioni 
degli altri, offerta dal sistema dei neuroni specchio, «mostra quanto radi-
cato e profondo sia il legame che ci unisce agli altri, ovvero quanto bizzar-
ro sia concepire un io senza un noi».38

Ci pare che anche qui sia evidente la consonanza tra le riflessioni di 
Lonergan sul significato intersoggettivo e sul significato incarnato con la 
proposta dei neuroscienziati italiani. Anzi, nello stesso senso della pre-
cedente considerazione sul tema degli affetti, la teoria della simulazione 
incarnata ci pare possa approfondire l’importanza delle dimensioni cor-
poree e intersoggettive e del ruolo dell’azione, per la comprensione del 
tema della coscienza e del significato a un livello che precede, anticipa e in 
qualche modo fonda le quattro operazioni intenzionali del Metodo in teo-
logia, mettendo in luce che la coscienza è sempre una coscienza embodied 
e che non si dà vera coscienza umana al di fuori della dimensione intersog-
gettiva: la coscienza intenzionale è relazionale. E la prima conoscenza non 
è la conoscenza degli oggetti, ma delle persone. La conoscenza personale 
precede quella delle cose: forse il modello di Lonergan che viene elaborato 
a partire dal modello delle scienze naturali, pur integrando l’intersoggetti-
vità, non dà sufficientemente conto di questa realtà e della decisività della 
conoscenza personale, anche per la conoscenza degli oggetti. E analoga 
considerazione si potrebbe fare a proposito dell’azione, il cui ruolo decisi-
vo per la coscienza meriterebbe di essere messo meglio in evidenza.

5. Coscienza e fede

Nel Metodo in teologia il tema della fede appare in primo luogo nel di-
scorso sulle credenze (MT 72-78). Troviamo qui alcune affermazioni in-
teressanti, per esempio sul ruolo della fede nella conoscenza, compresa 
in particolare quella scientifica: «La fede ha una gran parte nella scienza, 
così come nella maggior parte degli altri settori dell’attività umana» (MT 

38  Rizzolatti – Sinigaglia, So quel che fai, 4.

 ATT 2023 2.indb   348 ATT 2023 2.indb   348 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



349

Coscienza, scienza e teologia. Un confronto con la prospettiva di Lonergan

73). Lonergan sottolinea che nella conoscenza umana non si parte mai da 
zero, ma si procede dalla fede, intesa come «dipendenza da innumerevoli 
altri» (MT 73), vale a dire dal credere alle testimonianze di coloro che ci 
hanno preceduto. Infatti, «far propria l’eredità sociale, culturale, religiosa 
è in larga misura questione di credere» (MT 72). Il credere viene dunque in 
questi passi collegato al carattere sociale della conoscenza umana: senza 
questa fede la conoscenza umana dovrebbe ricominciare sempre da capo.

Il nostro autore descrive poi anche il processo attraverso il quale si ar-
riva a credere. Il primo passo è fatto non dalla persona che crede, ma da 
quella a cui si crede che offre la sua testimonianza. Nel secondo e terzo 
passo si danno poi dapprima un giudizio di valore generale approvando la 
divisione del lavoro per l’acquisizione della conoscenza e, successivamen-
te, un giudizio di valore particolare sulla attendibilità della testimonianza 
ricevuta. Infine, nel quarto passo si arriva alla decisione di credere, cui 
segue infine, nel quinto passo, l’atto di credere.

Il discorso sulla fede ritorna però nel Metodo in teologia all’interno del 
capitolo dedicato alla religione. In esso la fede viene presentata in que-
sti termini: «La fede è la conoscenza nata dall’amore religioso» (MT 148). 
Con questa affermazione Lonergan va oltre la concezione intellettualistica 
della fede tipica della apologetica classica (la fede come ritener-per-vero), 
invitando a «rivolgere l’attenzione agli elementi di ordine intenzionale, 
esistenziale e affettivo».39 A questo proposito egli osserva: «Oltre alla co-
noscenza dei fatti ottenuta mediante l’esperienza, l’intelligenza e la verifi-
ca, c’è un altro genere di conoscenza raggiunta mediante il discernimento 
del valore e i giudizi di valore di una persona che è innamorata. La fede è 
quindi siffatta ulteriore conoscenza quando l’amore in questione è l’amore 
di Dio che inonda il nostro cuore» (MT 148). La fede, allora, persino nel suo 
inizio, è, come ci ricorda la tradizione cattolica, dono di Dio, dono che solo 
Dio può concedere e che nessuno può produrre da sé solo.

Su questa base, alla fede si può poi allora collegare la credenza religio-
sa, che nasce dal riconoscimento del «valore di credere alla parola della 
religione, di accettare i giudizi di fatto e i giudizi di valore proposti dalla 
religione» (MT 151). Infatti, «per quanto la religione sia personale e intima, 
non è mai solitaria» (MT 151). Dunque, è dalla fede, cioè dall’occhio dell’a-
more religioso, che vengono i giudizi di valore da cui derivano le credenze. 
Questa distinzione tra fede e credenza religiosa consente a Lonergan di 
stabilire una solida base per il dialogo ecumenico e interreligioso: al di là 
delle diverse credenze religiose c’è una unità più profonda, data dall’auten-
tica esperienza religiosa, dall’amore di Dio e dalla fede che da esso sgorga.

39  Guglielmi, La sfida di dirigere sé stessi, 166.

 ATT 2023 2.indb   349 ATT 2023 2.indb   349 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



350

Ferruccio Ceragioli

Non possiamo approfondire e discutere qui il tema. Ci limitiamo a ri-
cordare che siamo nell’ambito del quarto livello, e anzi al suo apice, quello 
dell’essere innamorati e innamorati di Dio, ambito in cui non è più la co-
noscenza a precedere l’amore, ma è l’amore a precedere la conoscenza.

Solitamente si dice: «Nihil amatum nisi praecognitum», cioè la conoscenza 
precede l’amore. La verità di questo detto sta nel fatto che ordinariamente 
le operazioni al quarto livello della coscienza intenzionale presuppongono e 
completano operazioni corrispondenti agli altri tre livelli. C’è una eccezione 
secondaria a questa regola in quanto gli uomini si innamorano e tale innamo-
rarsi è qualcosa di sproporzionato rispetto alle sue cause, alle sue condizioni, 
alle sue occasioni, ai suoi antecedenti. Il motivo è che l’innamoramento rap-
presenta un inizio nuovo, un esercizio della libertà verticale nella quale il pro-
prio mondo viene sottoposto a una nuova organizzazione. Ma l’eccezione più 
importante al detto latino viene dal dono che Dio ci fa del suo amore, il quale 
amore inonda il nostro cuore. Allora siamo nello stato dinamico dell’essere 
innamorati (MT 155-156).

Sono molto suggestive le riflessioni di Lonergan, ma ci pare che pon-
gano anche importanti interrogativi. Il discorso sulla fede, nella sua diffe-
renziazione dalla credenza, religiosa o meno, non rischia di sovrapporsi 
al normale processo della conoscenza restando però fondamentalmente 
senza correlazione con esso? Il tema della credenza non viene sviluppa-
to troppo esclusivamente in termini sociali, non mettendone in luce altri 
fondamentali aspetti antropologici? Il rovesciamento del rapporto tra co-
noscenza e amore indicato nell’esperienza religiosa dell’innamoramento 
e, più in generale, la decisività che viene attribuita nel quarto livello alla 
dimensione affettivo-relazionale così come il ruolo indispensabile della li-
bertà e della sua attuazione (il grande tema della conversione come cresci-
ta nell’autenticità), non dovrebbero comportare una ripresa complessiva 
del discorso fino a ritrovare già nei primi livelli coscienziali e all’origine 
stessa della coscienza qualcosa di quanto il quarto livello ha messo in luce? 
Forse vanno in questa direzione alcune osservazioni dello stesso Loner-
gan quando per esempio dice: «Ma poiché il quarto livello è il principio 
dell’autocontrollo, esso è responsabile del funzionamento corretto ai primi 
tre livelli» (MT 154).

La posta in gioco è alta, anzi altissima: se la fede non è riconosciuta 
come costitutiva dell’umanità dell’uomo in tutta la sua interezza, allora 
essa rischia di rimanere ad essa estrinseca: «o il “credere” è il nome del 
“sapere la verità” umana (intendendo con questo, la “verità” della vita), 
in quanto la verità è di per sé questione di un coinvolgimento totale della 
libertà; o la fede cristiana non può che restare necessariamente estrinse-
ca/aggiuntiva ed ingiustificabile (perché non fondante e fondamentale) 

 ATT 2023 2.indb   350 ATT 2023 2.indb   350 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



351

Coscienza, scienza e teologia. Un confronto con la prospettiva di Lonergan

rispetto all’umanità dell’uomo».40 A questo riguardo ci pare possa essere 
utile un confronto con la teoria della coscienza credente, per la quale ci 
rifacciamo in modo particolare alla versione propostane da Pierangelo 
Sequeri.

L’analisi dell’esperienza ci ha portato a riconoscere come la coscienza 
umana si costituisca nella forma di un affidamento e di un consenso a una 
promessa che la precede, la costituisce e ne autorizza la libertà. 

La struttura originaria della coscienza è abitata da una radicale disposizio-
ne ad apprezzare l’essere-al-mondo come una promessa prima che come un 
dato. E quindi ad attivare la propria relazione con esso in riferimento ad un 
senso che la colleghi con il compimento di quella promessa medesima. La co-
scienza, insomma, si attiva chiedendo conferma al mondo della sua capacità 
di onorare la promessa iscritta nel proprio accendersi come orizzonte dell’io: e 
in vista di ciò si rivolge analiticamente al mondo dato nelle varie forme dell’in-
teresse cognitivo e pratico. […] La coscienza è sempre un’apertura di credito 
rivolta all’essere che cerca la strada del proprio intellectus.41

Inoltre, aggiunge Sequeri sottolineando la decisività della relazione in-
tersoggettiva,42 

la propria coscienza è «accesa», come orizzonte affidabile di consenso e di 
identificazione, dalla esperienza della coscienza d’altri. Non come «causa», 
ovviamente, bensì nella forma del riconoscimento, dell’apprezzamento, del 
consenso. Una tale esperienza consiste precisamente nell’esercizio dell’attitu-
dine a cogliere la qualità simbolica dell’agire corrispondente da parte di altri 
(sguardi, parole, reazioni, gesti e via discorrendo).43

È su questa struttura credente che si innesta, ma solo in seconda battu-
ta, il momento logico-teorico: la ragione concettuale è momento necessario 
e imprescindibile, ma non è l’originario della coscienza. Infatti, la coscien-
za dell’uomo è originariamente e strutturalmente credente. Coscienza cre-
dente indica l’uomo nella sua unità prima di ogni distinzione come aperto 
alla verità, una verità destinata alla sua libertà e alla quale non può avere 
accesso senza la decisione della libertà stessa.

Parlare di coscienza credente vuol dire allora contrastare quella decli-
nazione della coscienza che, riprendendo il primato attribuito all’intelletto 
dall’antropologia delle facoltà, la interpreta nel senso della conoscenza, 

40  Maiolini, Tra fiducia esistenziale e fede in Dio, 20.
41  Sequeri, Il Dio affidabile, 378.
42  Per un approfondimento del tema della fede e della coscienza credente incentrato sulla 

prospettiva intersoggettiva del riconoscimento mi permetto di rimandare ancora al mio Cera-
gioli, «Il cielo aperto» (Gv 1,51), in particolare 455-515.

43  Sequeri, Il Dio affidabile, 431.

 ATT 2023 2.indb   351 ATT 2023 2.indb   351 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



352

Ferruccio Ceragioli

e in particolare della conoscenza (razionale) di sé. Essa vuole al contrario 
indicare quella unità profonda che precede e fonda ogni distinzione (di in-
telletto e volontà, di ragione e sensibilità…): «Tale livello radicale è ricon-
ducibile al fenomeno della libertà, intesa come l’attuazione di sé capace 
di convocare insieme l’estetico, il pratico e il noetico in vista della configu-
razione dell’identità relazionale e storica del soggetto».44 Una libertà che 
attua se stessa nell’affidamento: «Nella costellazione di questo affidarsi 
sono racchiusi implicitamente tutti i valori esistenziali del “credere”: aver 
confidenza e tener per vero, ritenere affidabile e trovare giusto, aderire 
fiduciosamente e cercare sostegno, sperare radicalmente e continuamente 
interrogare».45

Ma parlare di coscienza credente vuol dire anche respingere quel resi-
duo sostanzialistico, ancora, all’opera in molte teorie del soggetto, e per il 
quale «sussisterebbe una presenza del soggetto a se stesso, la quale prece-
derebbe le peripezie incerte della vita, e non sarebbe dunque pregiudicata 
dall’incerto momento empirico dell’avventura umana».46 La coscienza cioè 
non è sostanza, ma evento: la presenza a sé non precede l’avventura della 
vita, ma in essa si accende e si attua.

Definire la coscienza come originariamente e strutturalmente credente 
significa allora riconoscere «la fede come un fondamentale dell’umano: 
“credente” dice di per sé la fede non una certa fede. La coscienza credente 
non è una scelta particolare ma la condizione di ogni scelta».47 Sequeri a 
questo proposito distingue tra «essere nella fede» e «avere fede»: essere 
nella fede è la condizione normale di ogni esistenza umana; avere fede 
invece è la decisione che l’uomo prende a fronte di un’evidenza (di tipo 
storico-simbolica) che rende presente la verità del tutto. E che per il cri-
stianesimo è ovviamente la rivelazione di Dio nella persona e nella storia 
di Gesù Cristo.

Insomma, la fede/fiducia che si attua nella libertà della decisione è ciò 
che radicalmente costituisce l’umano, umano che, nello stesso tempo, an-
ticipa e invoca, senza poterla predeterminare, la rivelazione di Dio. Solo 
così la fede in Dio può essere riconosciuta non come qualcosa di estrinse-
co, ma come ciò che, solo, può dare piena attuazione e compimento all’u-
mano. «La “fede in Dio” non è figura “successiva” alla “fede esistenziale”, 
pur non coincidendo, perché è ripresa identificativa (si riconosce il nome 

44  D. Albarello, Il soggetto responsabile. Fenomenologia della promessa e della co-rispon-
denza, in Teologia 34 (2009), 451-482, qui 480.

45  Sequeri, Il Dio affidabile, 430.
46  Angelini, Antropologia e teologia, 327.
47  B. Maggioni – E. Prato, Il Dio capovolto. La novità cristiana: percorso di teologia fonda-

mentale, Cittadella, Assisi 2014, 289.

 ATT 2023 2.indb   352 ATT 2023 2.indb   352 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



353

Coscienza, scienza e teologia. Un confronto con la prospettiva di Lonergan

e la qualità dell’originario) di quello stesso movimento che concostituisce 
l’umano. La “fede in Dio”, perciò, non è “un di più” che si aggiunge super-
fluamente alla genesi stessa dell’umano, perché è la verità del movimento 
stesso».48

Ci pare che riconoscere come fondamento dell’umano la coscienza in 
quanto coscienza credente possa aiutare a riconoscere come pieno e non 
estrinseco compimento di quello stesso umano l’essere innamorati di Dio 
che troviamo al vertice e al cuore della proposta di Lonergan.

Ci piace allora terminare citando padre Arrupe che fu preposito gene-
rale della Compagnia di Gesù (e dunque anche di Lonergan) dal 1965 al 
1983. In una sua bella e celebre poesia compare il tema dell’essere inna-
morati di Dio che non può non richiamare la riflessione del suo confratello 
canadese. Si tratta di qualcosa che nasce dalla comune appartenenza alla 
compagnia di Gesù? O c’è un’influenza dell’uno sull’altro? In ogni caso 
vale la pena rileggere questo bel testo:

Nulla è più pratico che trovare Dio,
che innamorarsi in modo assoluto, definitivo.
Ciò di cui sei innamorato,
che colpisce la tua immaginazione, influirà su ogni cosa.
Deciderà cosa ti farà alzare dal letto la mattina,
cosa farai nelle tue serate,
come trascorrerai i tuoi fine settimana,
cosa leggerai, chi conoscerai,
cosa ti spezzerà il cuore,
e cosa ti colmerà di stupefatta gioia e gratitudine.
Innamorati, non smettere di amare,
e tutto ne sarà deciso.

Ferruccio Ceragioli
Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale – sezione di Torino
Via XX settembre, 83
10122 TORINO
abacuc.ceragioli@gmail.com

48  Maiolini, Tra fiducia esistenziale e fede in Dio, 442-443.

 ATT 2023 2.indb   353 ATT 2023 2.indb   353 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



354

Ferruccio Ceragioli

Sommario
In primo luogo, l’articolo intende presentare il contributo del pensiero di Lo-
nergan, e soprattutto del suo capolavoro Il metodo in teologia, a una visione 
unitaria e organica del sapere umano. A questo proposito viene dedicata una 
particolare attenzione a due temi che caratterizzano la riflessione lonerga-
niana, vale a dire quello del metodo e quello del soggetto. In secondo luogo, 
viene approfondito il modo in cui l’opera affronta il tema della coscienza nelle 
direzioni del rapporto tra coscienza ed esperienza, coscienza e affetti, coscien-
za e intersoggettività, coscienza e fede, facendo interagire in modo fecondo 
la prospettiva di Lonergan con altre prospettive di diversi autori (Ladrière, 
Damasio, Gallese e Rizzolatti, Sequeri) e discipline (fenomenologia, neuro-
scienze, teologia).

Summary – Consciousness, Science and Theology. A Comparison with Lo-
nergan’s Perspective
In the first place, the article wants to present the contribution of Lonergan’s 
thought, and, above all, of his masterpiece Method in Theology, to a unitary 
and organic vision of human knowledge. In this regard, particular attention 
is paid to two themes that characterize Lonergan’s reflection, namely that of 
the method and that of the human subject. Secondly, it explores the theme of 
consciousness in the directions of the relationship between consciousness and 
experience, consciousness and feelings, consciousness and intersubjectivity, 
consciousness and faith, making Lonergan’s perspective interact in a fruitful 
way with other perspectives of different authors (Ladrière, Damasio, Gallese 
and Rizzolatti, Sequeri) and subjects (phenomenology, neuroscience, theology).

 ATT 2023 2.indb   354 ATT 2023 2.indb   354 12/10/23   15:4312/10/23   15:43




