
AR
CH

IV
IO

 T
EO

LO
GI

CO
 T

O
RI

N
ES

E

Micallef, Le radici storiche e teologiche della nozione di asilo  Colella, 
Corridoi umanitari: il bene nel male  Cognato, Sulla «interdisciplinarità» 
della teologia morale  Canobbio, La questione del metodo teologico nella 
seconda metà del XX secolo  Ceragioli, Coscienza, scienza e teologia. Un 
confronto con la prospettiva di Lonergan  Danna, Il metodo in teologia di 
B. Lonergan: un contributo per una prospettiva interdisciplinare  Finamore, 
Implicazioni antropologiche e teologiche sul metodo. Problematicità storiche 
e opzioni di B. Lonergan  Viotto, Politica ed etica in Franz Rosenzweig e 
Martin Buber  Zamengo, L’insegnamento di religione a scuola tra il 1923 
e il 1984  Williams, Le sfide dell’evangelizzazione nella città  Zelinsky, 
La situazione dell’Ortodossia di fronte alla sfida dell’evangelizzazione  
Forestier, La sinodalità, nuovo paradigma cattolico dell’evangelizzazione?  

 Recensioni

NerbiniN
er
bi
ni€ 27,00

ARCHIVIO   TEOLOGICO 
TORINESE

2023
2

POSTE ITALIANE S.p.A. – SPEDIZIONE IN ABBONAMENTO POSTALE - AUT. n. CN- NE/01992/07.2022 PERIODICO ROC 

2023/2
luglio-dicembre 2023 • Anno XXIX • Numero 2 

Rivista della FACOLTÀ TEOLOGICA DELL’ITALIA SETTENTRIONALE

SEZIONE DI TORINO

ATT 2023 2 - copertina.indd   1ATT 2023 2 - copertina.indd   1 26/10/23   09:4126/10/23   09:41



ARCHIVIO TEOLOGICO TORINESE
A cura della Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale – sezione di Torino
Anno XXIX – 2023, n. 2

Proprietà:
Fondazione Polo Teologico Torinese

Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale – sezione di Torino
Via XX Settembre, 83 – 10122 Torino
tel. 011 4360249 – fax 011 4319338
istituzionale@teologiatorino.it
e-mail Segreteria: donandrea.pacini@gmail.com

Registrazione n. 1 presso il Tribunale di Torino del 27 gennaio 2015

Direttore responsabile: Mauro Grosso

Redazione: Andrea Pacini (direttore), Gian Luca Carrega e Antonio Sacco (segretari), Oreste 
Aime, Dino Barberis, Roberto Carelli, Ferruccio Ceragioli, Carla Corbella, Mauro Grosso, 
Pier Davide Guenzi, Luca Margaria, Paolo Mirabella, Alberto Nigra, Alberto Piola

Editore:
Edizioni Nerbini - Prohemio Editoriale srl
via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze         -       ROC n. 34429 (10.6.2020)
e-mail: edizioni@nerbini.it
www.nerbini.it

Realizzazione editoriale e stampa: Prohemio Editoriale srl - via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze

Amministrazione e ufficio abbonamenti:
abbonamenti@nerbini.it

Abbonamento 2023
Italia € 44,50 – Europa € 64,50 – Resto del mondo € 74,50
Una copia: € 27,00

Per gli abbonamenti e l’acquisto di singoli fascicoli dal 2022 in poi: 
Versamento sul c.c.p. 1015092776
intestato a Prohemio Editoriale srl, Firenze

ISBN 9788864348032	 ISSN 1591-2957

 ATT 2023 2.indb   250 ATT 2023 2.indb   250 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



251

Sommario

Le radici storiche e teologiche della nozione di asilo 
René M. Micallef s.j. ................................................................................ 	 »	 255

Corridoi umanitari: il bene nel male 
Marco Colella............................................................................................ 	 »	 277

Sulla «interdisciplinarità» della teologia morale 
Pietro Cognato.......................................................................................... 	 »	 295

La questione del metodo teologico  
nella seconda metà del XX secolo 
Giacomo Canobbio.................................................................................... 	 »	 307

Coscienza, scienza e teologia.  
Un confronto con la prospettiva di Lonergan 
Ferruccio Ceragioli.................................................................................... 	 »	 335

Il Metodo in Teologia di B. Lonergan:  
un contributo per una prospettiva interdisciplinare 
Valter Danna............................................................................................ 	 »	 355

Implicazioni antropologiche e teologiche sul metodo.  
Problematicità storiche e opzioni di B. Lonergan
Rosanna Finamore.................................................................................... 	 »	 373

Politica ed etica in Franz Rosenzweig e Martin Buber 
Laura Viotto.............................................................................................. 	 »	 391

L’insegnamento di religione a scuola tra il 1923 e il 1984 
Federico Zamengo..................................................................................... 	 »	 415

 ATT 2023 2.indb   251 ATT 2023 2.indb   251 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



252

Sommario

RELAZIONI DEL CONVEGNO  
DELLA FACOLTÀ TEOLOGICA DELL’ITALIA SETTENTRIONALE – 

SEZIONE DI TORINO (16 novembre 2022):
LE CHIESE CRISTIANE NELLA SOCIETÀ PLURALE

Le sfide dell’evangelizzazione nella città 
Rowan Williams........................................................................................ 	 »	 433

La situazione dell’Ortodossia  
di fronte alla sfida dell’evangelizzazione 
Vladimir Zelinsky..................................................................................... 	 »	 445

La sinodalità, nuovo paradigma cattolico  
dell’evangelizzazione? 
Luc Forestier............................................................................................. 	 »	 457

NOTA BIBLIOGRAFICA

O. Aime, La singolarità umana. Contributi per l’antropologia filosofica  
(Valter Danna)........................................................................................ 	 »	 477

RECENSIONI

F. Hartog, Chronos. L’Occidente alle prese con il tempo  
(O. Aime)................................................................................................. 	 »	 489

C. Baldi, Caritas. Un lavoro o una missione?  
(G. Piana)................................................................................................. 	 »	 492

O. Sanguinetti – P. Zoccatelli, «Costruiremo ancora cattedrali».  
Per una storia delle origini di Alleanza Cattolica (1960-1974)  
(C. Anselmo)........................................................................................... 	 »	 495

A. Riccardi, La guerra del silenzio. Pio XII, il nazismo, gli ebrei;  
O. Di Grazia – N. Pirozzi, La croce e la svastica.  
Il pontificato di Pio XII tra silenzi e complicità  
(L. Casto)................................................................................................. 	 »	 499

Agostino, L’anima e la sua origine  
(A. Nigra)................................................................................................ 	 »	 505

 ATT 2023 2.indb   252 ATT 2023 2.indb   252 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



253

Sommario

L. Casto, Storia della Santità in Piemonte e in Valle d’Aosta  
(R. Savarino)............................................................................................ 	 »	 510

G. Calaciura, Io sono Gesù  
(M. Nisii).................................................................................................. 	 »	 513

SCHEDA

G. Cavallotto, Il grido dei profeti. Parole senza tempo  
(F. Mosetto)............................................................................................. 	 »	 519

 ATT 2023 2.indb   253 ATT 2023 2.indb   253 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



355Archivio teologico torinese 2 (2023), 355-372

Il Metodo in Teologia di B. Lonergan:  
un contributo  

per una prospettiva interdisciplinare
Valter Danna

1. Method in Theology nel contesto della teologia  
del Novecento

Questo libro è il frutto di un lungo percorso di revisione metodologica nel 
fare teologia sulla base dell’esperienza di insegnamento di Lonergan dap-
prima in Canada e poi alla Gregoriana a Roma. Tutto il lavoro preparatorio 
(seminari, appendici ai corsi di teologia e conferenze) è stato raccolto in 
quattro volumi dell’Opera omnia pubblicata a Toronto (Collected Works 
of Bernard Lonergan).1 Il suo contributo si pone all’interno del processo di 
rinnovamento metodologico della teologia del Novecento dovuto all’ap-
proccio storico-critico alle fonti della fede, alla riscoperta dei padri, al rin-
novamento liturgico, ma è stato anche supportato da una rigorosa riflessio-
ne filosofico-epistemologica contenuta nella grande opera Insight (1957).2

Lonergan, come tanti altri teologi, si rese conto dell’insufficienza dei 
modelli teologici del passato: ad esempio i luoghi teologici elaborati da 
Melchior Cano, il modello neoscolastico di teologia in uso fino al concilio 
Vaticano II con le sue categorie non più rispondenti all’avanzamento at-
tuale dei saperi e alla differenziazione delle culture mondiali. Nel passato 
la teologia era intesa come intellectus fidei (prima scolastica: metodo della 

1  Cf. B. Lonergan, Early Works on Theological Method, 3 voll., in Collected Works of Ber-
nard Lonergan [d’ora in poi CWBL], voll. 22, 23, 24, University of Toronto Press, Toronto-Buf-
falo-London 2010 (I vol.); 2013 (II e III vol.); Id., Method in Theology, in CWBL 14, University 
of Toronto Press, Toronto-Buffalo-London 2017 (mentre si va in stampa è uscita una nuova 
traduzione italiana a cura di S. Muratore et al.: Il metodo in teologia, Città Nuova, Roma 
2022; d’ora in poi lo citeremo come Method, indicando la pagina dell’ed. it. del 2001 a cura 
di G.B. Sala).

2  Cf. B. Lonergan, Insight. A Study of Human Understanding, in CWBL 3, University of To-
ronto Press, Toronto-Buffalo-London 1992; ed. it. a cura di S. Muratore – N. Spaccapelo, Insight. 
Uno studio del comprendere umano, Citta Nuova, Roma 2007 (d’ora in poi lo citeremo come 
Insight, indicando il numero della pagina dell’ed. it.).

 ATT 2023 2.indb   355 ATT 2023 2.indb   355 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



356

Valter Danna

quaestio), fides quaerens intellectum oppure come scientia fidei (seconda 
scolastica) e si fondava sul metodo deduttivo (sillogismo aristotelico) in cui 
la premessa maggiore è di fede, la minore è di ragione e quindi il teologo 
fa la sua conclusione certa. Tuttavia, se la premessa maggiore è presa dal-
la Bibbia e la sua interpretazione cambia (come succede con lo sviluppo 
dei metodi storico-critici e dell’ermeneutica) quella impostazione «scien-
tifica» salta, poiché la metodologia dell’indagine storico-ermeneutica non 
può dare dei risultati definitivi.3

La domanda di partenza è: Che cosa è la teologia? La teologia viene ri-
pensata da Lonergan non in astratto, bensì nel contesto del pluralismo cul-
turale odierno in cui anche nelle discipline teologiche c’è una situazione 
di specializzazione e una difficoltà a lavorare insieme, in collaborazione, 
per un’intesa interdisciplinare e una possibile integrazione conoscitiva.4 Si 
noti che ancora oggi questo è un problema che caratterizza i curricoli delle 
nostre facoltà teologiche e i tentativi di ristrutturazione degli studi.

Una teologia è il prodotto non solo della religione che indaga ed espone, ma 
anche degli ideali culturali e delle norme che pongono i suoi problemi e orien-
tano le sue soluzioni. Proprio come la teologia del XIII secolo inseguì la sua 
meta assimilando Aristotele, proprio come la teologia del XVII secolo si op-
pose alla sua età ritirandosi in un angolo dogmatico, così la teologia oggi è 
bloccata nell’incontro con la sua età. Se crescerà e trionferà, o se inaridirà fino 
all’insignificanza, dipenderà in non piccola misura dalla lucidità e dall’accu-
ratezza del suo afferrare i fattori culturali esterni che minano le sue conquiste 
passate e la sfidano verso nuovi tentativi.5

L’idea di fondo è che 

la teologia non deve solo riflettere sulla rivelazione, ma deve anche in qualche 
modo mediare il significato di Dio nell’insieme degli eventi umani. Non è un 
piccolo compito, ma, sebbene molto vasto, è tanto più urgente in una cultura 
in cui Dio è ignorato […]. Non solo il contesto culturale influenza la teologia 
[…]. Anche la teologia, però, è chiamata a influenzare il contesto culturale 

3  Fondamentale per questo paragrafo è un saggio che Lonergan pubblicò nel 1967: Theolo-
gy in Its New Context, in B. Lonergan, A Second Collection, in CWBL 13, University of Toronto 
Press, Toronto-Buffalo-London 2016, 48-59; trad. it. a cura di R. Finamore: Saggi. Seconda Col-
lezione, Città Nuova, Roma 2021, 77-90. In questo saggio, molto citato, Lonergan fa risalire alla 
fine del XVIII secolo i problemi che portarono la teologia a «rimanere indietro nel tempo e fuori 
del mondo» (sono parole sue: p. 77). In quell’epoca si collocano le origini della scienza moderna 
(secondo H. Butterfield), l’inizio dell’illuminismo (secondo P. Hazard) e l’inizio della teologia 
dogmatica come sostituzione della quaestio con la pedagogia delle tesi (secondo Y. Congar).

4  Sul tema delle specializzazioni cf. ciò che Lonergan afferma in Un’intervista con Padre 
Bernard Lonergan, SJ, in Lonergan, Saggi. Seconda Collezione, 236.

5  Id., Theology in Its New Context, 80 (trad. it.).

 ATT 2023 2.indb   356 ATT 2023 2.indb   356 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



357

Il metodo in teologia di B. Lonergan: un contributo per una prospettiva interdisciplinare

[…]. Il suo interesse deve raggiungere non solo i cristiani, ma anche i non-cri-
stiani e gli atei.6

L’opera di Lonergan nel suo complesso, e Il metodo in teologia in par-
ticolare, sono da considerarsi una proposta metodologica ancora attuale 
(dopo 50 anni), innovativa e radicale, soprattutto perché punta su una 
proposta metodologica complessiva in cui si assume che il passaggio dal 
deduttivismo al metodo empirico (nel senso che Scrittura e tradizioni forni-
scono dei dati da investigare e non più delle premesse) e il nuovo apparato 
concettuale sono da considerarsi stabili. 

Tralasciando l’approfondimento circa il contesto generale dell’autore 
de Il metodo in teologia, ci concentriamo sull’importante intuizione meto-
dologica di Lonergan (dopo un lungo periodo di incertezza su cosa doves-
se fare un teologo dogmatico e sistematico): la messa a punto della nozione 
di specializzazione funzionale, nuovo strumento concettuale su cui si basa 
il suo modello metodologico (costituito da otto specializzazioni funzionali).

Si noti che Lonergan ha messo a punto uno strumento significativo, ma 
non ha dimostrato che funziona, perché non ha applicato nessuna delle 
specializzazioni funzionali ai campi su cui ha lavorato come teologo: dopo 
la pubblicazione del Il metodo si è dedicato all’economia.7 Saranno alcuni 
suoi discepoli che lo applicheranno (ad es. F. Crowe, R. Doran, S. Murato-
re, G. Whelan).

Una teologia rinnovata ha bisogno di un nuovo tipo di fondazione che 
Lonergan individua nella applicazione del metodo trascendentale (che è la 
tematizzazione della struttura della coscienza e l’opzione epistemologica 
del realismo critico: cf. Method, c. I) alle operazioni del teologo. La teolo-
gia (in quanto ha un metodo) è «un insieme di operazioni connesse tra di 
loro e ricorrenti le quali avanzano verso una meta ideale in modo cumu-
lativo».8 La meta ideale della teologia oggi è la mediazione tra l’incontro 
critico col passato in un contesto di cultura nel presente, ossia «la teologia 
opera la mediazione tra una matrice culturale e il significato e il compito 
della religione [cristiana] in quella matrice».9 Si tratta di una definizione 
operativa e non formale di teologia: non ci dà l’oggetto formale che è pro-
prio di una teologia in altri contesti (la teologia scolastica) in cui non c’era-

6  Ivi.
7  Perché all’economia (interesse giovanile degli anni Trenta)? Egli si rese conto dell’impor-

tanza di questa scienza umana per una più profonda comprensione del nostro mondo attuale: 
fa dei seminari sulla macroeconomia alla Harvard University a livelli molto alti, con professori 
di economia di fama mondiale.

8  Lonergan, Method, 158.
9  Ivi, 29.

 ATT 2023 2.indb   357 ATT 2023 2.indb   357 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



358

Valter Danna

no i problemi con cui noi oggi abbiamo a che fare (rivoluzioni scientifiche, 
specializzazioni delle discipline, storicità e pluralismo culturale ecc.).

Dopo un lungo periodo di incertezza su cosa dovesse fare un teologo 
dogmatico e sistematico, Lonergan ha l’importante intuizione metodologi-
ca delle otto specialità funzionali come nuovo strumento concettuale del 
suo modello. Essendo la teologia contemporanea specializzata, essa va 
pensata come una serie di insiemi (di operazioni) interdipendenti. Ci sono 
vari modi di suddividere il sapere teologico in specializzazioni.

Ci sono le specializzazioni di campo che si suddividono il campo dei 
dati (suddivisione in parti materiali), ad esempio a proposito della Bibbia: 
possiamo dividere tra Antico Testamento (AT) e Nuovo Testamento (NT); 
poi nell’AT ci si può specializzare sul Pentateuco, sui Profeti, sugli Scritti 
sapienziali, e nel NT si dividono i campi per esempio in sinottici, corpus 
Giovanneo, san Paolo. All’interno di queste specializzazioni ci sono poi 
delle ulteriori suddivisioni ancora più limitate. Se dalla Scrittura ci si spo-
sta alla patristica o all’ambito dei dogmi c’è di nuovo lo stesso problema 
e una analoga suddivisione: il campo dei dati della fede è enorme e com-
plesso, esso rimanda anche al contesto culturale in cui i dati sono sorti e 
così via. Si accumulano perciò studi estremamente specialistici, monogra-
fie su singoli temi, riviste specializzate. Queste suddivisioni (certamente 
necessarie) non permettono di integrare questi diversi campi in una visio-
ne unificata della teologia.

Ci sono poi le specializzazioni di soggetto o dipartimenti: queste sem-
brano poter bilanciare in certa misura la tendenza alla divisione e suddi-
visione delle specializzazioni di campo. Le specializzazioni per soggetto 
costituiscono una suddivisione della teologia per temi (soggetti), per esem-
pio la cristologia, l’antropologia teologica, l’ecclesiologia, l’escatologia, la 
sacramentaria ecc. Per poter far questo c’è bisogno di avere accesso a tutta 
una serie di risultati e, talvolta, si è sopravanzati dai risultati e dalla conti-
nua ricerca su di essi. Attraverso i temi, non si ottiene una divisione in parti 
materiali, bensì una divisione basata su una classificazione concettuale: si 
suddivide il risultato delle ricerche.

Nelle specializzazioni (o, meglio, specialità) funzionali di Lonergan, la 
divisione si fonda invece sulla distinzione delle fasi o funzioni nel processo 
che porta dai dati ai risultati; ad esempio, gli stessi dati del NT sono consi-
derati dal critico testuale, da chi li interpreta, dallo storico, ma su tre livelli 
diversi. Perciò, è la struttura delle diverse specializzazioni che dirige il 
flusso della ricerca. Al Lonergan-metodologo interessa il contenuto strut-
turale (operazionale) e non il contenuto teologico che poi riempie quello 
operazionale.

Lonergan utilizza due criteri per formulare la sua «teologia metodica». 
Anzitutto, la teologia ha due fasi. Nella prima fase c’è la theologia in ora-
tione obliqua o teologia che media per l’uomo di oggi il passato, cioè i dati 

 ATT 2023 2.indb   358 ATT 2023 2.indb   358 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



359

Il metodo in teologia di B. Lonergan: un contributo per una prospettiva interdisciplinare

della rivelazione storica e definitiva di Dio in Cristo (Scrittura e tradizione). 
In questa fase si recupera tutta la tradizione religiosa cristiana attraverso 
le persone (autori biblici, padri e teologi del passato…) che hanno testimo-
niato Cristo. Nella seconda fase c’è la theologia in oratione recta o teolo-
gia mediata (conoscenza di Dio attraverso il Cristo totale, capo e membra) 
che affronta i problemi del presente attraverso l’illuminazione ricevuta dal 
dato rivelato accolto e attualizzato in vista del cammino ecclesiale e della 
comunicazione della fede agli uomini contemporanei.

Il secondo criterio della teologia metodica è il fatto che in ogni fase la 
teologia persegue quattro obiettivi corrispondenti ai quattro livelli della 
coscienza intenzionale, il cui dinamismo è espresso da quattro precetti tra-
scendentali: 

1) sii attento ai dati (della rivelazione, nel caso della teologia); 
2) sii intelligente nel comprenderne il significato e nel formulare teorie; 
3) sii razionale nel giudicare le elaborazioni concettuali come aderenti 

alla realtà; 
4) sii responsabile nelle scelte conseguenti. 
Ora, applicare il metodo trascendentale alla teologia significa afferma-

re che il fondamento del fare teologia si trova nell’interiorità del teologo 
in quanto soggetto conscio e intenzionale. Il risultato a cui Lonergan per-
viene è perciò l’individuazione di otto sezioni o specializzazioni funzionali 
dell’intera ricerca teologica (si veda l’allegata tabella riassuntiva). 

Nella prima fase della teologia che media si danno quattro specializza-
zioni (che vanno dal primo al quarto livello coscienziale):

1) la ricerca (sii attento!) mette a disposizione tutti i dati pertinenti 
all’indagine teologica (archeologia, lingue antiche, raccolta e catalogazio-
ne di manoscritti, edizioni critiche dei testi, bibliografie ecc.);

2) l’interpretazione (sii intelligente!) cerca di comprendere ciò che si è 
voluto dire, coglie il significato dei testi nel loro contesto storico, producen-
do commentari e monografie;

3) la storia (sii razionale!) è interessata sostanzialmente alla storia dot-
trinale della teologia cristiana, ma nel quadro della storia di base (che 
dice dove e quando, chi fece che cosa) e generale (giudizio dello storico 
sull’insieme di tutti i movimenti culturali, istituzionali e dottrinali nel loro 
contesto);

4) la dialettica (sii responsabile!) ha a che fare con i conflitti esterni e 
interni dei vari movimenti cristiani. In sintesi, compito critico della dialet-
tica è di valutare le differenti interpretazioni: essa cerca di comprendere 
il contrasto tra le varie interpretazioni sui dati, e tra le varie prospettive 
storiche (contesti mentali differenziati, pregiudizi…), studia i punti di vista 
divergenti e quindi le ragioni dei conflitti che essi generano e critica i punti 
di vista incoerenti, le ragioni invalide ecc. È lo studio dei diversi orizzonti 
che costituiscono la fonte (nei ricercatori, interpreti e storici) delle diffe-

 ATT 2023 2.indb   359 ATT 2023 2.indb   359 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



360

Valter Danna

renze nei dati che cerchiamo, nei significati che attribuiamo loro e nei tipi 
di storia che scriviamo. Lo studio degli orizzonti ci porta direttamente al 
problema del nostro orizzonte: ci coinvolge personalmente come teologi. 
Qui Lonergan introduce il tema delle conversioni.

Nella seconda fase della teologia mediata (quattro specializzazioni che 
vanno, inversamente, dal quarto al primo livello coscienziale):

5) la fondazione (sii responsabile) – è la chiave di volta di questa secon-
da fase – presenta l’orizzonte entro il quale è possibile cogliere il significa-
to delle dottrine, attraverso l’oggettivazione della conversione. Infatti, se 
io devo fare teologia, diventa importante sapere se sono cattolico o prote-
stante o ortodosso, se credo in Dio o no, qual è il mio criterio di realtà (ad 
esempio, per parlare o meno di miracoli: se sono un determinista li devo 
escludere, dovrò trovare qualche altra interpretazione);

6) le dottrine (sii ragionevole) esprimono dei giudizi (di fatto e di valo-
re) sulle affermazioni della teologia dogmatica, morale, ascetica, mistica, 
pastorale per arrivare criticamente alle dottrine della Chiesa;

7) la sistematica (sii intelligente) affronta i problemi derivanti dai fatti 
e dai valori affermati nelle dottrine per comprenderle meglio verso una 
sistemazione coerente delle verità di fede in base ad analogie;

8) la comunicazione (sii attento), infine, si occupa della teologia nelle 
sue relazioni esterne: con le altre scienze e con il cuore e la mente degli 
uomini di ogni cultura e razza. Riguarda il problema di come comunicare 
il sapere teologico nei diversi contesti contemporanei, attraverso tre tipi di 
relazioni esterne: le relazioni interdisciplinari con arte, lingua, letteratura, 
altre religioni, scienze, filosofia, storia; le trasposizioni teologiche tali da 
comunicare il pensiero religioso a tutte le culture e le classi; gli adatta-
menti necessari ai mezzi di comunicazione disponibili nei vari tempi e 
luoghi.

Facciamo alcune osservazioni su questo modello di teologia. Si noti che 
ogni specializzazione funzionale opera su tutti i quattro livelli coscienziali 
(ossia i teologi compiono tutte le operazioni di esperienza, intelligenza, ra-
gione e decisione), ma ciascuna intende raggiungere il fine proprio di uno 
solo dei quattro livelli: quattro fini per due fasi della teologia giustificano le 
otto specializzazioni (né sette, né nove). Ad esempio, chi fa critica testuale 
sceglie un metodo (IV livello), per scoprire (II livello) ciò che può affermare 
(III livello) che sia stato scritto nel testo originale studiato (I livello). Il cri-
tico testuale utilizza tutti e quattro i livelli, ma il suo fine si pone al primo 
livello della coscienza intenzionale: l’accertamento dei dati.

La ragione dell’inversione delle specializzazioni dalla prima alla secon-
da fase è la seguente: nella prima fase si parte dai dati (della rivelazione) e, 
attraverso i significati e i fatti, si va verso l’incontro personale (conversio-
ne); nella seconda fase si comincia dalla tematizzazione della conversione 
(quarto livello) che diviene l’orizzonte in cui vengono apprese le dottrine, 

 ATT 2023 2.indb   360 ATT 2023 2.indb   360 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



361

Il metodo in teologia di B. Lonergan: un contributo per una prospettiva interdisciplinare

si ricerca l’intelligenza del loro contenuto (sistematica) e si comunica la 
fede in modo creativo (in base alle classi e agli interessi culturali). 

La prima specializzazione (che mi porta sui dati) richiama l’ottava (che 
mi porta su quali tipi di dati è possibile oggi una comunicazione che non 
fraintenda e sia adeguata ai vari contesti): il messaggio e la tradizione re-
ligiosa costituiscono un insieme di dati. La seconda specializzazione (che 
riguarda l’interpretazione, la comprensione dei testi, delle fonti ecc.) si 
richiama alla settima (che dice qual è la visione integrata delle dottrine 
della Chiesa): i dati della tradizione pretendono di trasmettere i significati 
accolti e comunicati da menti. La terza specializzazione (che chiede che 
cosa è successo nei processi storici) si richiama alla sesta (che dice quali 
sono le dottrine della Chiesa): i significati (contenuti nei dati della tradi-
zione) furono espressi in tempi e luoghi particolari e trasmessi attraverso 
varie vicende. La quarta (che pone in questione gli orizzonti esistenziali) 
si richiama alla quinta (che tematizza gli orizzonti esistenziali): infatti l’e-
spressione e la trasmissione di significati religiosi furono opera di persone 
che resero testimonianza a Gesù Cristo (e che hanno dato origine alla si-
tuazione attuale).

2. Alcune novità di questa teologia metodica

Una delle novità più rilevanti della metodologia lonerganiana è il fatto che 
questa suddivisione della teologia in otto parti non è fatta in base a ragioni 
convenzionali o pratiche, bensì in modo rigoroso attraverso la corrispon-
denza tra i vari insiemi di operazioni dei teologi e la struttura dell’inten-
zionalità umana e, pertanto, mette in luce la connessione intrinseca tra le 
specialità funzionali in quanto funzionalmente interdipendenti e cumu-
lative, in analogia alla struttura coscienziale (ecco perché è importante 
l’auto-appropriazione di quest’ultima). 

Fare il metodo è fondamentalmente distinguere compiti differenti e perciò eli-
minare ambizioni totalitarie. I teologi sistematici per un paio di secoli pensaro-
no che fossero gli unici teologi, poi i teologi positivi pensarono che lo fossero 
soltanto essi. Quest’altra cosa era del tutto inammissibile.10 

Si tratta di un passo importante nella direzione della divisione dei com-
piti e nella reciproca collaborazione tra i diversi specialisti nell’orizzonte 
dell’unità teologica (tutte le otto discipline sono nella teologia!). C’è quindi 
un’interrelazione tra le otto specializzazioni funzionali: 

10  Un’intervista con Padre Bernard Lonergan, SJ, 239.

 ATT 2023 2.indb   361 ATT 2023 2.indb   361 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



362

Valter Danna

Le otto specializzazioni funzionali sono un insieme di processi auto-regolativi, 
in corso, interdipendenti. Esse non sono tappe nel senso che potete compierne 
una e in seguito compiere la successiva. Piuttosto avete differenti persone per 
tutte e otto e interagiscono. E l’interazione non è logica. È attenta, intelligen-
te, ragionevole, responsabile e religiosa.11

Un tale modello si presterebbe molto bene all’esigenza di base (gene-
ralista) delle nostre facoltà teologiche, almeno nel loro primo ciclo istitu-
zionale. Come scriveva già vent’anni fa il teologo gesuita S. Muratore, non 
si tratta più di «offrire un sapere teologico sufficientemente accreditato e 
sistematizzato, quanto di introdurre gli studenti alla totalità della teologia, 
intesa come totalità del “fare teologia”, prima ancora che come totalità 
delle dottrine teologiche cattoliche». E continuava: «Tutto ciò comporta 
una pluralità di approcci e di metodologie, che vanno dalla critica testuale, 
all’esegesi biblica, alla ricerca storica, al confronto dialettico, alla fonda-
zione metodologica e categoriale, alla determinazione critica delle dottri-
ne, all’esigenza di una loro comprensione integrata [sistematica], alla ne-
cessità di un’efficace comunicazione in relazione a una pluralità di contesti 
e di referenti».12 Anche per gli studenti, «l’introduzione alle metodologie 
della ricerca teologica e ai problemi che si impongono nella realizzazio-
ne di un sapere integrato, sono oggi molto più importanti e fondamentali 
dell’acquisizione di una mera “sintesi dottrinale”».13

In secondo luogo, le otto specialità funzionali sono caratteristiche di 
qualunque scienza umana che studi un passato culturale al fine di orien-
tare il futuro di una tale tradizione. La teologia è pur sempre una realtà 
culturale, cioè una realtà che partendo dalla rivelazione divina e dalla vita 
cristiana ha a che fare con il mondo dell’uomo mediato dal significato, si 
sviluppa in una tradizione comunitaria ecclesiale e storica. L’evidenziare 
una struttura comune fra la teologia e le altre scienze umane risulta per-
tanto un merito del lavoro di Lonergan nel senso che inserisce a pieno ti-
tolo la teologia nel contesto delle scienze contemporanee. Lonergan pone 
le premesse per la realizzazione di uno degli obiettivi della sua vita di stu-
dioso: portare la teologia all’altezza dei tempi come sapere con pari digni-
tà nel panorama delle scienze. Rispondendo alle obiezioni che venivano 

11  Ivi, 237.
12  S. Muratore, La frammentazione del sapere teologico all’interno dell’attuale curriculum 

degli studi, in G. Lorizio – S. Muratore (a cura di), La frammentazione del sapere teologico, San 
Paolo, Cinisello Balsamo 1998, 134. 

13  Ivi, 136. In questa linea, Piero Coda propone l’introduzione nel piano di studi teologici 
di una «decima epistemologica», cioè di prevedere «almeno il 10 per cento dei corsi per un 
insegnamento comune sui presupposti dei diversi saperi e sulle possibilità e i metodi di farli 
comunicare tra loro» (P. Coda, Per una teologia in uscita, in Studia Patavina 62 [2015], 320). 

 ATT 2023 2.indb   362 ATT 2023 2.indb   362 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



363

Il metodo in teologia di B. Lonergan: un contributo per una prospettiva interdisciplinare

mosse da K. Rahner e altri proprio su questo aspetto,14 Lonergan riconosce 
che l’applicazione del metodo trascendentale alla teologia non comporta 
l’aggiunta di alcuna nuova risorsa ad essa (i teologi hanno sempre la pro-
pria intelligenza), ma apporta una considerevole luce e precisione all’ese-
cuzione dei compiti teologici: «Il metodo trascendentale è solo una parte 
del metodo teologico. Fornisce la componente antropologica di base. Non 
fornisce la componente specificamente religiosa».15

Nondimeno (e questo è la terza novità da sottolineare), affinché il me-
todo trascendentale diventi teologico, è necessario individuare il proprium 
teologico che consiste nella stessa conversione religiosa del teologo: se ne 
parla nella quarta e quinta specializzazione funzionale (dialettica e fonda-
zione). La teologia presuppone la fede e su tale presupposto il teologo vuole 
capire ed esprimere ciò che ha creduto. Porre la conversione come elemento 
specificante il fare teologia è evidenziare il fatto che è nell’interiorità del 
teologo (in particolare il quarto livello coscienziale) che si trova la realtà fon-
dante della teologia (la fede), in particolare per il lavoro teologico di media-
zione del dato rivelato nell’oggi (seconda fase). Il teologo svolge il suo lavoro 
fra due poli: da una parte, la tradizione dottrinale della comunità cristiana, 
senza la quale l’orizzonte della propria conversione religiosa sarebbe privo 
di contenuti; dall’altra, la propria esperienza religiosa (essere-in-amore in 
modo ultramondano: grazia operante e cooperante) che è l’orizzonte di pre-
comprensione che dà significato alla tradizione dottrinale. Proprio perché il 
fatto della conversione è estremamente personale, ma non autoreferenziale, 

può capitare a molti ed essi possono formare una comunità per sostenersi l’un 
l’altro nella loro auto-trasformazione […]. Ciò che può divenire comune può 
divenire storico. Esso può passare di generazione in generazione. Può diffon-
dersi da un ambiente culturale a un altro […]. Quando la conversione è intesa 
come un processo in corso e, allo stesso tempo, personale, comune e storico, 
essa coincide con il vivere la religione.16 

L’oggettivazione della conversione religiosa, compito della fondazione, 
è la base fondamentale su cui la teologia può realizzare il suo fine, cioè 
l’esposizione, la comprensione sistematica e la comunicazione sistematica 
del messaggio cristiano. La conversione è l’orizzonte di precomprensione 
adeguato al mistero cristiano che permette di accogliere nel contempo l’i-
stanza tipica dell’ermeneutica contemporanea (i contesti in cui si studia, 
si vive e si espone la fede). Ad esempio, finché si tratta di lavorare sulle 
varie edizioni dei testi religiosi o di cercarne l’interpretazione sulla base 

14  Cf. Un’intervista con Padre Bernard Lonergan, SJ, 236s.
15  Lonergan, Method, 56.
16  Id., Theology in Its New Context, 89. 

 ATT 2023 2.indb   363 ATT 2023 2.indb   363 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



364

Valter Danna

del loro contesto culturale o di tracciare lo sviluppo storico di certe nozioni 
del cristianesimo, forse la conversione religiosa non ha un grande ruolo 
anche nel delineare l’elenco delle interpretazioni, dottrine e movimenti 
contrastanti nella storia del cristianesimo; prima o poi, però, il teologo do-
vrà giungere a giudizi di verità e di valore per esprimere ciò che è stato 
genuinamente cristiano e ciò che non lo è stato.17

La fondazione e la dottrina affrontano poi il problema del pluralismo. 
C’è un pluralismo radicale dovuto alla presenza o assenza delle conversio-
ni, ma c’è un pluralismo attenuato (anche se sempre imbarazzante) nell’e-
spressione della medesima posizione di fondo in base al grado di differen-
ziazione della coscienza e/o delle differenze linguistiche e socio-culturali, 
cioè c’è una molteplicità di teologie che esprimono una medesima fede. 

Insieme alla fondazione, la dialettica permette già all’interno del plu-
ralismo un discernimento di prospettive e di approcci culturali, sociali, eti-
ci e religiosi a partire dalla presenza nella coscienza dello studioso delle 
conversioni (religiosa, morale e intellettuale). La dialettica orienta anche il 
dialogo interdisciplinare che è spesso tutt’altro che irenico, come dimostra 
la storia delle controversie teologiche e dello scontro tra teologia e scienza 
(dal caso Galileo alle controversie sull’evoluzione). Essa offre un criterio di 
valutazione critica sia delle formulazioni dottrinali, delle teorie filosofiche 
(compatibili o meno con la teologia cristiana) e delle teorie scientifiche sul 
cosmo e sull’uomo che fanno affermazioni filosofiche talvolta implicite. Il 
criterio è quello di considerare tra gli studiosi le differenze di orizzonte che 
possono essere genetiche, complementari o dialettiche. Nei primi due casi 
non solo è possibile il dialogo ma anche uno sviluppo e un completamento 
reciproci, nel terzo caso non sarà possibile alcun dialogo fruttuoso per la 
dialettica di assenza/presenza di conversioni, poiché ciò che per uno è in-
telligibile o vero o bene, per l’altro è inintelligibile o falso o male. 

3. Dall’interdisciplinarità all’integrazione dei saperi:  
il contributo di Method 

Il tema dell’interdisciplinarità nella prospettiva dell’unità intellettuale e vi-
tale del sapere è stato recentemente rievocato nel proemio della costituzio-
ne apostolica Veritatis gaudium (2018) in una prospettiva non di semplice 
multidisciplinarità, ma nella sua forma forte di transdisciplinarità, inteso 
come «collocazione e fermentazione di tutti i saperi entro lo spazio di Luce 

17  Cf. G.B. Sala, Aspetti teologici de Il Metodo in teologia di B. Lonergan, in La Civiltà 
Cattolica 1 (1973), 557-558, in particolare 555.

 ATT 2023 2.indb   364 ATT 2023 2.indb   364 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



365

Il metodo in teologia di B. Lonergan: un contributo per una prospettiva interdisciplinare

e Vita offerto dalla Sapienza che promana dalla Rivelazione di Dio» (VG 
4). In realtà si tratta di un tema che non è nuovo all’interno della teologia 
e nemmeno a livello più generale dei saperi contemporanei: ricordiamo la 
Carta della Transdisciplinarità redatta nel 1994 da Nicolescu, Morin, De 
Freitas e un convegno dell’Associazione dei teologi italiani sulla frammen-
tazione del sapere teologico del 1998.18 

Come osserva il noto sociologo Edgar Morin,19 la storia della scienza 
moderna si caratterizza per la nascita e la proliferazione di nuove discipli-
ne. Esse tendono all’autonomia, delimitano il proprio dominio di compe-
tenza e, con lo sviluppo del metodo scientifico e delle conoscenze acquisi-
te, si articolano in varie specializzazioni. Tuttavia, di fronte a problemi che 
sembravano non trovare soluzione all’interno della medesima disciplina, 
si assiste a un processo di «rottura» delle loro certe frontiere disciplinari 
per nuove aperture e «contaminazioni». Le differenti discipline scientifi-
che hanno presto compreso che l’isolamento disciplinare non serve a nes-
suno, cosicché la migrazione di certe nozioni e la formazione di discipline 
ibride hanno avuto esiti assai fecondi. Si pensi, ad esempio, alla nascita 
della biologia molecolare negli anni Cinquanta del secolo scorso grazie a 
sconfinamenti e trasferimenti tra fisica, chimica e biologia. Ciò ci porta a 
parlare di inter-multi (poli)-transdisciplinarità come dimensione fruttuose 
per lo sviluppo delle discipline. 

Per multi (o poli)-disciplinarità s’intende un’associazione di discipline 
che si uniscono per lavorare su un oggetto comune o ad un unico proget-
to senza richiedere alcuna interazione (ad es. la preistoria con lo studio 
dell’ominazione ha richiesto contributi dall’anatomia e dall’ecologia, dalla 
genetica e dall’etologia, dalla psicologia e sociologia e dalla mitologia). 

Per interdisciplinarità s’intende l’incontro di differenti discipline a uno 
stesso tavolo in cui può accadere uno scambio e una cooperazione che 
diventano un processo organico. La caratteristica dell’interdisciplinarità 
è, dunque, l’interazione nella consapevolezza della parzialità di ciascuna 
prospettiva, sapendo cogliere differenze, similitudini e complementarità, 
in un processo di apprendimento continuo.

La transdisciplinarità, infine, indica la possibilità tra diverse discipline 
di condividere schemi cognitivi (paradigmi) comuni che le possono attra-
versare, per esempio il paradigma secondo cui ordine, disordine e organiz-
zazione devono essere pensati insieme contro l’idea che l’ordine escluda 
il disordine (tale è il paradigma meccanicista dei secoli XVIII-XIX che ha 
elaborato una visione deterministica dell’universo e che la scienza con-

18  Cf. Lorizio – Muratore (a cura di), La frammentazione del sapere teologico.
19  Cf. E. Morin, La testa ben fatta. Riforma dell’insegnamento e riforma del pensiero, Raf-

faello Cortina, Milano 2000, soprattutto 111-124. 

 ATT 2023 2.indb   365 ATT 2023 2.indb   365 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



366

Valter Danna

temporaneo ha sconfessato). La transdisciplinarità comporta non solo una 
interazione tra discipline, ma una vera e propria integrazione che implica 
l’adozione di un punto di vista sintetico.

Nel suo curriculum Lonergan, oltre che la competenza teologica, pote-
va vantare anche una competenza filosofica e multidisciplinare (conoscen-
ze scientifiche, scienze sociali, economia): nei suoi scritti e, ancora prima, 
nei suoi interessi culturali, dimostra una profonda consapevolezza dell’im-
portanza della collaborazione inter-multi-transdisciplinare. Una citazione 
tratta da Il metodo:

I metodi speciali derivano le norme loro proprie dall’esperienza che i ricercato-
ri nei loro diversi campi sono andati accumulando. Ma oltre le norme proprie ci 
sono anche le norme comuni. Oltre i compiti di ciascun campo ci sono i proble-
mi interdisciplinari. Al di sotto dell’accordo degli uomini in quanto scienziati, 
c’è il disaccordo su questioni che riguardano il senso e lo scopo ultimo. È nella 
misura in cui i metodi speciali ravviseranno il loro nucleo comune nel metodo 
trascendentale che saranno riconosciute norme comuni a tutte le scienze, che 
si avrà una base sicura da cui affrontare i problemi interdisciplinari e che le 
scienze saranno mobilitate entro un’unità superiore di vocabolario, di pensiero 
e di orientamento, nella quale esse saranno in grado di recare il loro contributo 
veramente significativo alla soluzione di problemi fondamentali.20

Il metodo trascendentale si gioca fondamentalmente sull’appropriazio-
ne dei propri dinamismi intenzionali, in modo da poter identificare, distin-
guere, mettere in connessione i differenti ambiti di significato nei quali si 
sviluppano le discipline. Tali operazioni sono possibili solo se si possiede 
una coscienza differenziata, capace di comprendere i differenti ambiti di si-
gnificato e di passare da uno all’altro cambiando consapevolmente i proce-
dimenti (operativi), ma anche in grado di controllare (discernere e valutare) 
significati e valori che nel tempo stanno alla base della cultura di un popolo 
o di una civiltà e di saper fare le opportune trasposizioni da quel tempo al 
nostro tempo.21 

20  Lonergan, Method, 54. 
21  Si veda il c. 3 di Method dove Lonergan elabora una teoria del significato e illustra il lungo 

processo storico di differenziazione della coscienza nell’Occidente, mostrando come l’umanità (in 
particolare quella occidentale) è passata per differenti stadi del significato attraverso i quali la 
coscienza umana si è progressivamente evoluta da una primitiva indifferenziazione a una sem-
pre maggiore differenziazione delle proprie esigenze conoscitive. Quest’ultime danno origine a 
modi differenti di operazioni intenzionali che (a loro volta) danno origine a una serie di differenti 
ambiti di significato: senso comune, teoria (scienze), interiorità (filosofia), trascendenza (religione 
e teologia), arte e Scholarship. Questa distinzione è alla base non solo di una possibile classifica-
zione dei principali saperi come lo fu, a suo tempo, la gerarchia aristotelica delle scienze o quella 
tomista, ma anche del lavoro inter- e transdisciplinare, in quanto «l’unità della coscienza differen-
ziata non è l’omogeneità della coscienza indifferenziata, bensì l’auto-conoscenza che comprende 
i differenti ambiti e sa come passare da uno all’altro» (Lonergan, Method, 116).

 ATT 2023 2.indb   366 ATT 2023 2.indb   366 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



367

Il metodo in teologia di B. Lonergan: un contributo per una prospettiva interdisciplinare

Questa funzione di controllo è molto importante nell’ottava specia-
lità funzionale, la comunicazione, perché riguarda il problema di come 
comunicare il contenuto della fede nei diversi contesti contemporanei, 
attraverso il dialogo interdisciplinare, le necessarie trasposizioni teologi-
che dell’annuncio cristiano per renderlo accessibile ad ogni cultura e ad 
ogni classe di persone. Tutto il lavoro teologico sfocia in questo traguardo, 
«perché è a questo stadio finale che la riflessione teologica porta i suoi 
frutti. Naturalmente, senza i primi sette stadi non ci sono frutti da recare. 
Ma senza quest’ultimo stadio i primi sette sono invano, dal momento che 
non arrivano a maturazione».22

Lonergan sottolinea dunque un’interdisciplinarità forte che trapassa 
nella transdisciplinarità e metadisciplinarità: questo non è che l’obiettivo 
di una integrazione tra i saperi che, superando la supposta opposizione tra 
cultura umanistica e cultura scientifica, riconosca allo scienziato la possibi-
lità di sconfinare dal suo campo ponendo interrogativi etici e antropologici, 
ma permetta anche al teologo di offrire allo scienziato un suo contributo 
significativo.

Nel saggio La teologia e il futuro dell’uomo,23 Lonergan sviluppa due 
aspetti del rapporto interdisciplinare tra teologia e altri saperi. Anzitutto, 
la teologia può attingere da altre discipline: dai metodi moderni degli studi 
storici, dalla filosofia (un tempo l’aristotelismo, oggi le correnti contempo-
ranee), dall’immenso campo degli studi religiosi (fenomenologia della reli-
gione, psicologia e sociologia della religione, storia delle religioni e filosofie 
della religione), dall’area della metodologia che deve tenere presente nella 
teologia non solo l’aspetto scientifico ma anche la fede che rivendica verità 
e certezza, infine dall’area delle comunicazioni per annunciare a tutti il 
vangelo, tenendo conto delle molte culture soggette a sviluppo e declino. 

In secondo luogo, anche la teologia ha qualcosa da offrire alle altre 
discipline per la soluzione dei loro problemi. La teologia che abbia artico-
lato bene il suo metodo è certamente utile agli esperti in scienze umane 
e a quelli nelle discipline umanistiche: ai primi affinché possano evitare 
il riduzionismo dei metodi scientifici oggettivanti/quantitativi perdendo 
così la componente specificamente umana, oppure diventino acriticamen-
te prigionieri di qualche filosofia; ai secondi mostrando che la religione 
appartiene a un umanesimo autentico (un esistere-nell’-amore come totale 
offerta di sé) che incontra dei reali bisogni dell’uomo, contro quegli uma-
nismi che tendono a ignorare Dio o a ridicolizzarlo.

22  Ivi, 385.
23  Cf. B. Lonergan, La teologia e il futuro dell’uomo (1968), in Id., Saggi. Seconda Collezi-

one, 161-175. 

 ATT 2023 2.indb   367 ATT 2023 2.indb   367 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



368

Valter Danna

Lonergan attribuisce alla filosofia – come teoria della conoscenza ed 
epistemologia (metodo trascendentale) – il ruolo di mediazione tra la teo-
logia, le altre scienze, le culture umane e le società in quanto essa 

include l’intera genesi del senso comune, delle scienze, degli studi storici ed 
esegetici, delle filosofie. Sarà abbastanza radicale da far posto ai futuri svilup-
pi scientifici, degli studi culturali e filosofici. Tale teoria garantisce la nostra 
scienza fondamentale e totale [la filosofia] contro le obiezioni provenienti dal-
le scienze del passato e la lascia aperta alle scoperte del futuro.24

Evidentemente oltre l’interdisciplinarità, Lonergan si muove verso un’uni-
tà del sapere che non si accontenta di scambi e cooperazioni tra le discipline, 
né semplicemente di articolare le divisioni tra saperi o, come dice Morin, di 
«ecologizzare» le discipline, tenendo conto di tutto ciò che vi è di contestua-
le, comprese le condizioni culturali e sociali. La prospettiva dell’integrazione 
(che è poi quella metafisica) viene incontro alla ricerca di un «umanesimo 
scientifico» che, superando la supposta opposizione tra cultura umanistica 
e cultura scientifica, riconosce allo scienziato la possibilità di sconfinare 
dal suo campo ponendo interrogativi etici e antropologici senza per questo 
imboccare la strada neoscientista di una «terza cultura» (J. Brockman).25

In connessione con l’interdisciplinarità, Method affronta anche il pro-
blema del pluralismo culturale, filosofico e teologico dovuto alla pluralità di 
configurazioni della coscienza individuale e di quella collettiva.26 Mentre 
il campo delle scienze della natura non è toccato dalle istanze pluralisti-
che o da problemi di interpretazione, tutti i saperi che riguardano l’ambito 
dell’umano (conoscenze scientifiche e conoscenze empiriche particolari) 
richiedono specifiche attenzioni interpretative ed è qui che nascono tutte 
le possibili forme di pluralismo.27 È ben nota la «svolta ermeneutica» del 

24  Id., Questionnaire on Philosophy: Response, in Id., Philosophical and Theological Papers 
1965-1980, a cura di R.C. Croken – R.M. Doran, in  CWBL 17, University of Toronto Press, To-
ronto-Buffalo-London 2004, 357 (parentesi quadre nostre). Si tratta della risposta a un questio-
nario sugli studi filosofici nei seminari e studentati dei gesuiti in vista di un convegno di filosofia 
tenuto nei pressi di Roma nel 1977. Siamo nel primo periodo post-conciliare in cui si discuteva 
molto sull’utilità o meno della filosofia per gli studi di chi si avviava al presbiterato e sul ruolo 
che le scienze umane e lo studio del marxismo dovessero avere nel curriculum del percorso 
teologico. Questo testo è fondamentale per il discorso riguardante l’unitarietà del sapere.

25  Cf. G. Tanzella Nitti, Unità del sapere, in Dizionario Interdisciplinare di Scienza e Fede, 
vol. 2, Urbaniana University Press-Città Nuova, Roma 2002, 1411-1415.

26  Sulle differenziazioni della coscienza cf. Method, c. 3, §§ 9-10; c. 11 (Fondazione), §§ 3-4; 
c. 12 (Dottrina), § 4. È importante anche il testo di una conferenza del 1971 sul pluralismo dot-
trinale in cui Lonergan illustra le varie differenziazioni della coscienza: B. Lonergan, Doctrinal 
Pluralism, in Id., Philosophical and Theological Papers 1965-1980, 70-104, in particolare 77-81.

27  «Gli Elementi di Euclide furono scritti circa ventitré secoli fa e, mentre uno deve studiare 
per comprenderli, tuttavia, una volta che li ha compresi, non c’è alcun problema circa il loro 
significato. Non c’è alcuna letteratura ermeneutica su Euclide. Ma su Platone e Aristotele, su 

 ATT 2023 2.indb   368 ATT 2023 2.indb   368 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



369

Il metodo in teologia di B. Lonergan: un contributo per una prospettiva interdisciplinare

Novecento accolta da molte correnti filosofiche sulla spinta di Husserl e 
Heidegger con esiti epistemologici differenti.28 La posizione di Lonergan 
non è quella di un rifiuto dell’ermeneutica e della storia critica (che nel 
suo metodo teologico sono due specializzazioni funzionali), a patto di una 
loro preliminare chiarificazione epistemologica attraverso il suo metodo 
trascendentale. In sostanza, Lonergan rifiuta sia la posizione classicista se-
condo la quale la pluralità è ritenuta un fatto accidentale semplicemente 
da superare a favore dell’unità, sia la prospettiva relativista dell’illusorietà 
di qualsiasi significato comune circa la verità e il bene. E questo perché la 
struttura della conoscenza e la struttura della realtà sono rette entrambe 
da una dinamica di unità e pluralità riconducibile alla struttura della co-
scienza, la quale, come si è detto, si costituisce come progressiva differen-
ziazione di molteplici forme e come processo di costruzione/integrazione 
nell’unità stessa del suo dinamismo intenzionale. L’unità della coscienza 
porta già in sé la pluralità e la pluralità richiama l’unità.

In Method sono offerti almeno tre suggerimenti interessanti per inten-
dere correttamente il rapporto pluralità-unità nel contesto del metodo e 
dell’epistemologia teologica: anzitutto, il superamento della contrapposi-
zione oggettività/soggettività attraverso la nozione di autenticità umana 
nell’auto-trascendenza;29 in secondo luogo una buona teoria del significa-

san Paolo e san Giovanni, su Agostino e l’Aquinate, su Kant e Hegel, ci sono infinite opere di 
commento, di interpretazione, di esegesi, di spiegazione e non si prevede affatto che questa 
corrente si inaridirà, che si dirà una parola finale» (B. Lonergan, Dimensioni del significato, in 
Id., Saggi filosofico-teologici, ed. it. a cura di V. Danna, Città Nuova, Roma 2019, 324).

28  L’ermeneutica contemporanea ha almeno due diversi indirizzi. Ci sono ermeneutiche 
che derivano dal pensiero di Heidegger e di Gadamer e che possono sfociare in esiti nichilistici 
o decostruzionistici nei quali non è più in questione la verità, ma solo il senso senza alcun ter-
mine ontologico di riferimento (la verità è ineffabile). Ci sono ermeneutiche che, incontrandosi 
con Heidegger, si riallacciano alla fenomenologia husserliana (Ricoeur) o al pensiero roman-
tico e schellinghiano (Pareyson) e mantengono un saldo riferimento ontologico-veritativo in 
cui l’inesauribilità della verità è dovuta alla tensione tra l’infinità della verità e la finitezza 
dell’interpretante (cf. G. Ferretti, Ermeneutica filosofica ed ermeneutica teologica, in Filosofia 
e Teologia 1 [1995], 3-8). Per esempio, in Luigi Pareyson la verità è chiaramente considerata 
all’origine del processo storico delle molteplici interpretazioni, mentre «l’interpretazione della 
verità e la rivelazione dell’essere sono affidate alla nostra libertà» (G. Ferretti, Il criterio mise-
ricordia. Sfide per la teologia e la prassi della Chiesa, Queriniana, Brescia 2017, 83). La teoria 
ermeneutica generale di Pareyson, a detta di Ferretti, offre spunti arricchenti circa il senso del 
pluralismo in generale e di quello religioso in particolare e anche circa le molteplici visioni 
dell’uomo nei vari umanismi contemporanei (ivi, 78).

29  Lonergan, Method, 136. Cf. anche il suo fondamentale articolo Struttura conoscitiva, in 
Id., Saggi filosofico-teologici, 273-294. Esaltare la soggettività sembrerebbe implicare, secondo 
alcuni autori contemporanei, una certa svalutazione dell’oggettività incapace di cogliere la 
profondità del soggetto personale umano (cf. distinzioni fra spiegare e comprendere ecc.). Per 
Lonergan questa tesi è inaccettabile, perché se è vero che la conoscenza oggettiva non è ancora 
la vita umana autentica, è anche vero che senza conoscenza oggettiva non si dà vita autentica 

 ATT 2023 2.indb   369 ATT 2023 2.indb   369 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



370

Valter Danna

to soprattutto nella sua funzione costitutiva per cui certi significati e valori 
entrano a far parte del mondo reale dell’uomo; in terzo luogo la valoriz-
zazione dell’ambito di significato della Scholarship (nella quale rientrano 
l’ermeneutica e la storia) e la nozione di trasposizione di contesti che per-
mette di raggiungere una verità che va al di là dei luoghi e dei tempi, su-
perando l’accusa di relativismo. La nozione lonerganiana di Scholarship 
si aggiunge alla distinzione di Dilthey tra scienze della natura e scienze 
dello spirito (conoscenze dell’uomo espresse in principi e leggi generali) 
e indica «quel sapere che consiste in un’intelligenza di senso comune 
del pensiero, del linguaggio, dell’azione di senso comune di luoghi e/o 
tempi distanti».30 È il sapere acquisito dagli «uomini di lettere, i linguisti, 
gli esegeti, gli storici [che] verrebbero perciò generalmente chiamati non 
scienziati, ma scholars».31 

Lonergan utilizza proprio l’ambito della Scholarship per riflettere sulla 
problematica del pluralismo di cui è interessato soprattutto nell’ottica teo-
logica (pluralismo dottrinale). In generale, però, osserva che il pluralismo 
è una necessaria espressione della storicità dell’uomo, cioè del fatto che 
«il vivere umano è informato dai significati, che i significati sono prodot-
ti dell’intelligenza, che l’intelligenza umana si sviluppa cumulativamente 
nel tempo e che tale sviluppo cumulativo differisce nelle diverse storie».32 

4. Conclusioni

Lonergan ha fornito una serie di strumenti metodologici per il comples-
so lavoro teologico di oggi. Ha tracciato un itinerario (met-odo, odos=via) 
che fa leva sull’intenzionalità conscia del soggetto che progressivamente 
si differenzia (specializzazione) e insieme tende a un’integrazione dina-
mica nell’unità di vita (autenticità). Tuttavia, non ha trascurato lo sviluppo 
moderno e contemporaneo della cultura in senso empirico e pluralista, ac-
cogliendo il pluralismo odierno e il dialogo interdisciplinare (espressioni 
della pluralità delle configurazioni della coscienza differenziata), senza 
rinunciare all’ottica dell’integrazione per una più stretta unità tra teoria e 
prassi, tra conoscenza e vita, tra pensiero teologico e vita ecclesiale. 

e non si promuovono i valori della persona: «Affinché l’autenticità che raggiungiamo possa 
irradiarsi nel nostro mondo travagliato, abbiamo bisogno di molta più conoscenza oggettiva di 
quanto gli uomini comunemente si sentono pronti ad assimilare» (ivi, 294).

30  Lonergan, Method, 264.
31  Ivi.
32  Id., Doctrinal Pluralism, 74s.

 ATT 2023 2.indb   370 ATT 2023 2.indb   370 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



371

Il metodo in teologia di B. Lonergan: un contributo per una prospettiva interdisciplinare

L’interrelazione fra le otto specialità funzionali  
di Bernard J.F. Lonergan

TEOLOGIA 
CHE MEDIA 

il passato
(in oratione obliqua)

LIVELLI 
INTENZIONALI 
DI COSCIENZA

PRECETTI 
TRASCENDENTALI

TEOLOGIA 
MEDIATA 
per l’oggi

(in oratione recta)
1. Ricerca 
(raccolta dei dati 
della rivelazione 
pertinenti alla inda-
gine teologica)

I. Esperienza
(vedere, udire, toc-
care… percepire, 
ricordare, immagi-
nare…)

Sii attento ai dati 
empirici e/o testuali 
(della rivelazione)

8. Comunicazione 
(le relazioni della 
teologia con gli 
altri saperi, le cul-
ture e gli uomini di 
oggi) 

2. Interpretazione 
(comprensione del 
significato dei dati 
rivelati e della tradi-
zione)

II. Comprensione
(indagare, com-
prendere, con-
cettualizzare, 
formulare ipotesi e 
teorie…)

Sii intelligente nel 
comprendere e for-
mulare i significati 
dei dati

7. Sistematica
(verso una coeren-
te sistemazione 
delle verità di fede 
comprese nell’oggi 
in base ad analo-
gie)

3. Storia
(storia dottrina-
le della teologia 
cristiana nel quadro 
della storia di base 
e generale)

III. Giudizio
(riflettere e com-
prendere l’evi-
denza, giudicare 
e formulare una 
verità)

Sii ragionevole 
nella verifica e nel 
giudizio vero

6. Dottrina 
(giudica le affer-
mazioni della te-
ologia dogmatica, 
morale, spirituale, 
pastorale…)

4. Dialettica 
(riguarda i conflitti 
fra i vari movimenti 
cristiani e i loro oriz-
zonti)

IV. Responsabilità
(deliberare e va-
lutare, scegliere e 
decidere, credere, 
agire)

Sii responsabile 
nelle valutazioni e 
nelle scelte in vista 
dell’agire

5. Fondazione 
(presenta l’oriz-
zonte cristiano del 
teologo: conver-
sione)

In un’importante scritto successivo a Method,33 Lonergan afferma che 
la religione cristiana in quanto vissuta è il superamento della totalità del-
la vita umana attraverso l’immissione di un principio e di una meta inte-
ramente nuovi (l’amore di Dio nel cuore del singolo e la sua rivelazione 
oggettiva nella comunità che diviene così missionaria), in termini tradizio-
nali si parla di gratia operans et cooperans. Di conseguenza la teologia, in 
quanto tematizza la religione cristiana in una matrice culturale, contiene 
nel suo metodo un’intrinseca attitudine interdisciplinare ad intra, tra le 
specializzazioni, e ad extra con le altre discipline profane. 

33  Id., Questionnaire on Philosophy, 359-360.

 ATT 2023 2.indb   371 ATT 2023 2.indb   371 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



372

Valter Danna

Certo, il teologo canadese non poteva prevedere ancora tutti i partico-
lari di quel cambiamento d’epoca (richiamato anche da papa Francesco) 
a cui oggi assistiamo con problemi e domande brucianti anche per la te-
ologia: dalla crisi ecologica alle tecnoscienze potenzialmente distruttive, 
dall’intelligenza artificiale alla globalizzazione, fino al nuovo contesto se-
colare-neoreligioso della Chiesa mondiale. Tuttavia, egli già affermava: 
«La nostra è una nuova età e compiti enormi ci attendono. Tuttavia noi 
tutti avremo più probabilità di superarli se ci prendiamo la briga di com-
prendere ciò che sta andando avanti e perché». 

Lo strumento metodologico che Lonergan ha elaborato e che ha lascia-
to a noi di elaborare e applicare in modo creativo, forse, potrebbe ancora 
oggi (dopo 50 anni) sostenere la bellezza e la fatica di una teologia che 
voglia essere al passo con i tempi e nello stesso tempo con la verità perma-
nente della fede. 

Valter Danna
Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale – sezione di Torino
don.danna@diocesi.torino.it

Sommario
Il saggio presenta, a 50 anni dalla pubblicazione, l’ultima grande opera del 
teologo canadese B.J.F. Lonergan: Method in Theology. Dopo aver tratteg-
giato il contesto remoto e prossimo in cui l’opera è stata preparata, se ne il-
lustra brevemente il contenuto soffermandosi in particolare sulla novità delle 
otto specialità funzionali e del metodo trascendentale che sta alla loro base. 
Nell’ultima parte del saggio si valuta il contributo dell’opera circa il tema an-
cora attuale dell’interdisciplinarità e transdisciplinarità nel quadro della pro-
posta lonerganiana verso l’integrazione tra i saperi pur nel pluralismo cul-
turale, filosofico e teologico dovuto alla molteplicità di configurazioni della 
coscienza individuale e di quella collettiva.

Summary – Method in Theology: A Contribution for an Interdisciplinary 
Perspective 
For fifty years after its publication, the essay presents the last great work of 
Canadian theologian B.J.F. Lonergan: Method in Theology. After having out-
lined the remote and immediate context in which the work was conceived, its 
content is briefly illustrated, focusing in particular on the novelty of the eight 
functional specialties and of the transcendental method that underlies them. 
In the last part of the essay, the contribution of the work is evaluated regard-
ing the still topical theme of inter-disciplinarity and trans-disciplinarity in the 
framework of Lonergan’s proposal towards the integration of knowledge even 
in the cultural, philosophical and theological pluralism due to the multiplicity 
of configurations of individual and collective consciousness.

 ATT 2023 2.indb   372 ATT 2023 2.indb   372 12/10/23   15:4312/10/23   15:43




