
AR
CH

IV
IO

 T
EO

LO
GI

CO
 T

O
RI

N
ES

E

Micallef, Le radici storiche e teologiche della nozione di asilo  Colella, 
Corridoi umanitari: il bene nel male  Cognato, Sulla «interdisciplinarità» 
della teologia morale  Canobbio, La questione del metodo teologico nella 
seconda metà del XX secolo  Ceragioli, Coscienza, scienza e teologia. Un 
confronto con la prospettiva di Lonergan  Danna, Il metodo in teologia di 
B. Lonergan: un contributo per una prospettiva interdisciplinare  Finamore, 
Implicazioni antropologiche e teologiche sul metodo. Problematicità storiche 
e opzioni di B. Lonergan  Viotto, Politica ed etica in Franz Rosenzweig e 
Martin Buber  Zamengo, L’insegnamento di religione a scuola tra il 1923 
e il 1984  Williams, Le sfide dell’evangelizzazione nella città  Zelinsky, 
La situazione dell’Ortodossia di fronte alla sfida dell’evangelizzazione  
Forestier, La sinodalità, nuovo paradigma cattolico dell’evangelizzazione?  

 Recensioni

NerbiniN
er
bi
ni€ 27,00

ARCHIVIO   TEOLOGICO 
TORINESE

2023
2

POSTE ITALIANE S.p.A. – SPEDIZIONE IN ABBONAMENTO POSTALE - AUT. n. CN- NE/01992/07.2022 PERIODICO ROC 

2023/2
luglio-dicembre 2023 • Anno XXIX • Numero 2 

Rivista della FACOLTÀ TEOLOGICA DELL’ITALIA SETTENTRIONALE

SEZIONE DI TORINO

ATT 2023 2 - copertina.indd   1ATT 2023 2 - copertina.indd   1 26/10/23   09:4126/10/23   09:41



ARCHIVIO TEOLOGICO TORINESE
A cura della Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale – sezione di Torino
Anno XXIX – 2023, n. 2

Proprietà:
Fondazione Polo Teologico Torinese

Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale – sezione di Torino
Via XX Settembre, 83 – 10122 Torino
tel. 011 4360249 – fax 011 4319338
istituzionale@teologiatorino.it
e-mail Segreteria: donandrea.pacini@gmail.com

Registrazione n. 1 presso il Tribunale di Torino del 27 gennaio 2015

Direttore responsabile: Mauro Grosso

Redazione: Andrea Pacini (direttore), Gian Luca Carrega e Antonio Sacco (segretari), Oreste 
Aime, Dino Barberis, Roberto Carelli, Ferruccio Ceragioli, Carla Corbella, Mauro Grosso, 
Pier Davide Guenzi, Luca Margaria, Paolo Mirabella, Alberto Nigra, Alberto Piola

Editore:
Edizioni Nerbini - Prohemio Editoriale srl
via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze         -       ROC n. 34429 (10.6.2020)
e-mail: edizioni@nerbini.it
www.nerbini.it

Realizzazione editoriale e stampa: Prohemio Editoriale srl - via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze

Amministrazione e ufficio abbonamenti:
abbonamenti@nerbini.it

Abbonamento 2023
Italia € 44,50 – Europa € 64,50 – Resto del mondo € 74,50
Una copia: € 27,00

Per gli abbonamenti e l’acquisto di singoli fascicoli dal 2022 in poi: 
Versamento sul c.c.p. 1015092776
intestato a Prohemio Editoriale srl, Firenze

ISBN 9788864348032	 ISSN 1591-2957

 ATT 2023 2.indb   250 ATT 2023 2.indb   250 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



251

Sommario

Le radici storiche e teologiche della nozione di asilo 
René M. Micallef s.j. ................................................................................ 	 »	 255

Corridoi umanitari: il bene nel male 
Marco Colella............................................................................................ 	 »	 277

Sulla «interdisciplinarità» della teologia morale 
Pietro Cognato.......................................................................................... 	 »	 295

La questione del metodo teologico  
nella seconda metà del XX secolo 
Giacomo Canobbio.................................................................................... 	 »	 307

Coscienza, scienza e teologia.  
Un confronto con la prospettiva di Lonergan 
Ferruccio Ceragioli.................................................................................... 	 »	 335

Il Metodo in Teologia di B. Lonergan:  
un contributo per una prospettiva interdisciplinare 
Valter Danna............................................................................................ 	 »	 355

Implicazioni antropologiche e teologiche sul metodo.  
Problematicità storiche e opzioni di B. Lonergan
Rosanna Finamore.................................................................................... 	 »	 373

Politica ed etica in Franz Rosenzweig e Martin Buber 
Laura Viotto.............................................................................................. 	 »	 391

L’insegnamento di religione a scuola tra il 1923 e il 1984 
Federico Zamengo..................................................................................... 	 »	 415

 ATT 2023 2.indb   251 ATT 2023 2.indb   251 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



252

Sommario

RELAZIONI DEL CONVEGNO  
DELLA FACOLTÀ TEOLOGICA DELL’ITALIA SETTENTRIONALE – 

SEZIONE DI TORINO (16 novembre 2022):
LE CHIESE CRISTIANE NELLA SOCIETÀ PLURALE

Le sfide dell’evangelizzazione nella città 
Rowan Williams........................................................................................ 	 »	 433

La situazione dell’Ortodossia  
di fronte alla sfida dell’evangelizzazione 
Vladimir Zelinsky..................................................................................... 	 »	 445

La sinodalità, nuovo paradigma cattolico  
dell’evangelizzazione? 
Luc Forestier............................................................................................. 	 »	 457

NOTA BIBLIOGRAFICA

O. Aime, La singolarità umana. Contributi per l’antropologia filosofica  
(Valter Danna)........................................................................................ 	 »	 477

RECENSIONI

F. Hartog, Chronos. L’Occidente alle prese con il tempo  
(O. Aime)................................................................................................. 	 »	 489

C. Baldi, Caritas. Un lavoro o una missione?  
(G. Piana)................................................................................................. 	 »	 492

O. Sanguinetti – P. Zoccatelli, «Costruiremo ancora cattedrali».  
Per una storia delle origini di Alleanza Cattolica (1960-1974)  
(C. Anselmo)........................................................................................... 	 »	 495

A. Riccardi, La guerra del silenzio. Pio XII, il nazismo, gli ebrei;  
O. Di Grazia – N. Pirozzi, La croce e la svastica.  
Il pontificato di Pio XII tra silenzi e complicità  
(L. Casto)................................................................................................. 	 »	 499

Agostino, L’anima e la sua origine  
(A. Nigra)................................................................................................ 	 »	 505

 ATT 2023 2.indb   252 ATT 2023 2.indb   252 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



253

Sommario

L. Casto, Storia della Santità in Piemonte e in Valle d’Aosta  
(R. Savarino)............................................................................................ 	 »	 510

G. Calaciura, Io sono Gesù  
(M. Nisii).................................................................................................. 	 »	 513

SCHEDA

G. Cavallotto, Il grido dei profeti. Parole senza tempo  
(F. Mosetto)............................................................................................. 	 »	 519

 ATT 2023 2.indb   253 ATT 2023 2.indb   253 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



373Archivio teologico torinese 2 (2023), 373-389

Implicazioni antropologiche  
e teologiche sul metodo.

Problematicità storiche e opzioni  
di B. Lonergan

Rosanna Finamore 

1. Metodo e «Vetera novis»: una prima coniugazione 

Per celebrare il 50° anniversario della pubblicazione di Method in Theolo-
gy, il presente articolo propone di richiamare alcuni prodromi di quell’o-
pera, con l’intento di motivarne la lettura (o rilettura), dato che essa segna 
il traguardo di un lungo percorso che merita di essere richiamato almeno 
in alcune tappe principali. 

Lonergan coltivò fin da giovane l’interesse per il metodo e le metodolo-
gie, nelle loro declinazioni filosofiche e scientifiche; ancor più lo sviluppò 
in seguito congiungendolo con l’interesse per l’epistemologia. Le tema-
tiche filosofiche, teologiche, storiche, e negli ultimi anni anche economi-
che,1 erano personalmente interpretate e accompagnate da un’attenzione 
critica, volta a individuare scientificamente nodi problematici, a contestua-
lizzarli, a coglierne connessioni, a valutarli, offrendo orientamenti per la 
ricerca e il ricercatore contemporaneo. 

Le esplorazioni sulle diverse prese di posizioni e controversie, filoso-
fiche e teologiche, erano state sostenute dalla condivisione del motto di 
Leone XIII: «Vetera novis augere et perficere»;2 essa gli permise di non 
isolarle, di nutrire un profondo rispetto per le eredità ricevute dal passato, 
di interrogarsi sul modo migliore di leggerle nel presente. 

Una problematicità storica di fondo che Lonergan affrontò era dunque 
relativa alle risposte da dare affinché filosofi e teologi fossero – come egli 

1  Lonergan si occupò di teorie economiche negli anni Quaranta del Novecento. Cf. B. Lo-
nergan, Studi di economia. Primi saggi, a cura di M. Tomasi, Città Nuova, Roma 2013. 

2  «Accrescere e migliorare le cose vecchie con le nuove» (Leone XIII, Aeterni Patris [1879]). 
L’enciclica esortava a valorizzare nella contemporaneità le risorse del pensiero filosofico e teo-
logico risalente a san Tommaso e alla tradizione tomista.

 ATT 2023 2.indb   373 ATT 2023 2.indb   373 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



374

Rosanna Finamore 

stesso dichiarava – «al livello del nostro tempo»,3 impiegando anche ap-
porti provenienti da altri saperi; in questo modo i vetera relativi alla tradi-
zione tomista possono entrare in un nuovo circuito interpretativo, dando 
luogo a ulteriori processi di elaborazione contenutistico-metodologica. 

2. Qualche rilievo di carattere scientifico

La storia del pensiero umano registra fin dall’antichità la ricerca di un me-
todo. I filosofi greci avvertirono acutamente l’esigenza di un metodo che 
guidasse l’esercizio del pensiero e fosse di sostegno all’argomentazione. 
Socrate lo individuò nel dialogo, Pitagora, con la sua scuola, elaborò il 
metodo matematico e geometrico per conoscere la realtà; Aristotele ne-
gli Analitici primi si occupò dei ragionamenti corretti con l’impiego del 
ragionamento deduttivo, il sillogismo, mentre negli Analitici secondi, at-
traverso gli scritti logici, trattò della dimostrazione, della definizione, del-
la conoscenza scientifica. La distinzione tra pensiero filosofico e pensiero 
scientifico fu sviluppata da R. Descartes con il suo Discorso sul metodo e 
le sue regole finalizzate a rifondare il sapere filosofico; essa fu confermata 
dal dibattito metodologico che concorse a riformulare i rapporti tra ricerca 
filosofica e ricerca scientifica. Con l’approccio sperimentale di G. Galilei 
e gli studi sperimentali di Newton si avviò il processo di nuova fondazio-
ne del sapere scientifico, nuova rispetto all’unitaria concezione del sapere 
medievale. 

La scienza come sapere verificabile e controllabile venne ad allonta-
narsi dalla filosofia; l’affermarsi della pluralità dei saperi incrementò in 
seguito la pluralità dei metodi in età contemporanea. L’investimento in 
ricerche ha consentito di definire meglio i principi metodologici, caratte-
rizzanti l’identità, la conoscibilità e lo sviluppo dei saperi, anche con l’ap-
porto della riflessione epistemologica. 

Quanto abbiamo detto non è una divagazione, ma una chiave di lettura 
introduttiva a Metodo in Teologia e al pensiero del suo autore. Ne ha biso-
gno il lettore che imbattendosi nell’indice analitico del libro incontra, tra 
gli altri, termini inaspettati, quali «campo elettromagnetico», «matematica 
moderna», «metodo in scienze naturali», «nozioni tolemaiche e copernica-

3  Cf. B. Lonergan, Sull’educazione, a cura di N. Spaccapelo – S. Muratore, Città Nuova, 
Roma 1999, 124. L’espressione risale a Ortega y Gasset, che Lonergan impiega sovente per 
sottolineare la necessità di attualizzare contenuti e metodi in riferimento alle esigenze con-
temporanee. Si confronti anche La Prefazione originale di Insight, in B. Lonergan, Insight. Uno 
studio del comprendere umano, a cura di S. Muratore – N. Spaccapelo, Città Nuova, Roma 
2007, XXXIII. 

 ATT 2023 2.indb   374 ATT 2023 2.indb   374 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



375

Implicazioni antropologiche e teologiche sul metodo

ne del tempo», «scienza e autonomia delle scienze», «specializzazioni di 
campo», «teoria dei quanti». Quei termini rivelano quanto fosse necessa-
rio per Lonergan portare esempi o fare riferimenti alla ricerca scientifica, 
per teorizzare sul metodo con modalità, come vedremo, universali. 

3. La piattaforma antropologica 

Pensare al metodo comporta una riflessione su realizzazioni precedenti, 
ricevendo l’esempio da un maestro.4 Un’attenzione e una cura prioritarie 
furono rivolte da Lonergan a delineare un metodo per affrontare lo studio 
di una disciplina, ossia di un sapere insegnabile e apprendibile da colti-
vare personalmente anche in vista della ricerca. Egli avvertì chiaramente 
che entrare in un campo disciplinare richiede di predisporre un’ampia e 
solida piattaforma antropologica, a partire dalla quale il problema del me-
todo in senso generale possa trovare soluzione. Non a caso, egli scrisse 
Insight. Uno studio del comprendere umano come opera introduttiva allo 
studio della teologia e il primo corso che tenne alla Facoltà di teologia 
dell’Università Gregoriana nel 1955 fu da lui intitolato De methodis uni-
versim, inquisitio theoretica.5 L’indagine metodologica si accompagnava 
al dibattito epistemologico, alla formulazione rivisitata di tematiche e pro-
blematiche in vista di considerazioni che favorissero la pratica metodolo-
gica nel presente. Veniva quindi pienamente proposto il significato della 
parola «metodo», la sua etimologia metà odòs sollecita infatti a muoversi 
«in direzione di, in cerca di», a percorrere concretamente «il cammino, la 
via». Il metodo non richiede un’esecuzione passiva, ma la disponibilità di 
muoversi personalmente, di orientarsi, di intraprendere un percorso per 
il conseguimento di un traguardo che coinvolga personalmente. Appro-
fondiremo nei prossimi paragrafi l’esplicitazione dei tratti antropologici, 
ora ci limitiamo a dire che l’antropologia di Lonergan fu sia filosofica che 
teologica e che la sua metodologia attingeva a entrambe. 

Sia a livello teoretico sia a livello pratico, l’interrogazione sul meto-
do può concentrarsi sull’unità del metodo o all’opposto sulla sua pluralità, 
sull’unicità del metodo o sulla molteplicità delle metodiche in campi par-
ticolari. La questione dell’unità e della molteplicità dei saperi con le con-
seguenti riflessioni teoretiche fu già affrontata lucidamente da A. Rosmini. 
Va detto, tuttavia, che B. Lonergan affrontò la questione da filosofo e teo-

4  Cf. B. Lonergan, Metodo in Teologia, Nuova edizione ampliata a cura di S. Muratore – C. 
Taddei Ferretti – E. Cibelli, Città Nuova, Roma 2023, 35.

5  «Sui metodi in generale, un’indagine teoretica». I corsi erano tenuti in lingua latina. 

 ATT 2023 2.indb   375 ATT 2023 2.indb   375 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



376

Rosanna Finamore 

logo del XX secolo, preoccupandosi di non legare la questione metodolo-
gica a istanze metafisiche classiche o alla contrapposizione tradizionalisti/
modernisti, conservatori/progressisti, ontologisti/scientisti. Egli aggredì la 
questione bypassando le secche dell’essenzialismo, del concettualismo, 
delle classificazioni contrapposte, e coinvolgendo direttamente il sogget-
to, chiamato a investire in atti di consapevolezza che sono il nucleo vitale 
del metodo. 

4. Ricerca vs deduzioni: la centralità del soggetto

Fin dalla sua dissertazione teologica sulla gratia operans e cooperans per 
il dottorato in teologia,6 Lonergan preferì lavorare direttamente sui testi 
di san Tommaso, apprezzando il suo modo di porre le questioni, di affron-
tarle, di dare le risposte, di giungere alla soluzione, comparando il suo 
modo di procedere in differenti opere, e impiegò un metodo scientifico7 
per l’analisi dei dati e la loro valutazione. Ricercando i testi sulla grazia 
scoprì che nel Commentum in quattor libros Sententiarum la grazia era 
solo santificante; nel De Veritate era grazia santificante e aiuto, operans 
e cooperans; nella Summa theologiae venivano impiegati i termini di mo-
tus divinus o motio divina per la grazia santificante e le motiones divinae 
erano insieme gratia operans e gratia cooperans. Lonergan iniziò, così, a 
maturare la convinzione del carattere dinamico, evolutivo della specula-
zione teologica nel suo contesto storico, a partire dal conoscere stesso. Da 
giovane ricercatore, non mostrò interesse per le proposte dei neo-tomisti 
e per l’assunzione dei concetti universali, per le deduzioni razionali di 
carattere sillogistico. 

In una successiva ricerca sul concetto di Verbum,8 mentre si occupava 
di una ricognizione filosofico-teologica sulla teoria della conoscenza di san 
Tommaso – congiunta con la dottrina sull’anima e altre tematizzazioni me-
tafisiche – Lonergan avvertì l’importanza dell’opzione metodologica per il 

6  Cf. B. Lonergan, Gratia Operans: A Study of the Speculative Development in the Writ-
ings of St. Thomas Aquinas, in Id., Grace and Freedom: Operative Grace in the Thought of St 
Thomas Aquinas, University of Toronto Press, Toronto-Buffalo-London 2000, Part Two, 153-
450. Questa seconda parte non è propriamente la tesi, ma la nuova edizione della tesi, per la 
pubblicazione. 

7  Lonergan fu introdotto alla consapevolezza del metodo delle differenze metodologiche e 
all’importanza del metodo scientifico da un professore di cui seguì il corso di Logica a Londra, 
C. O’Hara. Cf. B. Lonergan, Insight Rivisitato, in Id., Saggi. Seconda Collezione, a cura di R. 
Finamore, Città Nuova, Roma 2021, 287, 300.

8  Id., Conoscenza e Interiorità. Il Verbum nel pensiero di S. Tommaso, a cura di N. Spacca-
pelo – S. Muratore, Città Nuova, Roma 1997. 

 ATT 2023 2.indb   376 ATT 2023 2.indb   376 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



377

Implicazioni antropologiche e teologiche sul metodo

soggetto, dal momento in cui scoprì la rilevanza del pensiero agostiniano 
in ordine all’analogia psicologica trinitaria. Sperimentò un vero e proprio 
cambiamento di direzione che confermò e sviluppò negli anni successivi, 
passando dalla dottrina metafisica dell’anima alla teoria del soggetto. Im-
piegando i testi di san Tommaso, la scoperta della matrice agostiniana gli 
consentì di formulare un’ipotesi: «La mente umana offre un’analogia alle 
processioni trinitarie perché è razionale nelle sue concettualizzazioni, nei 
suoi giudizi, nei suoi atti di volontà».9 

Per Lonergan la questione metodologica ha implicazioni antropologi-
che profonde in quanto essa va affrontata a partire dal soggetto, dalla sua 
curiosità, dalle domande che può porsi, dal suo desiderio di conoscere e 
dalla riflessione che conduce in se stesso in rapporto alla realtà circostante. 
La ricerca da intraprendere va connessa al senso che essa può avere per sé 
e per altri, non escludendo, ma anzi accogliendo, il confronto con modalità 
di ricerca diverse dalla propria. 

5. Le operazioni conoscitive e l’appropriazione di sé 

La ricerca riguardante il metodo teologico e il suo significato per la teo-
logia non è totalmente racchiusa nell’opera Metodo in Teologia; essa si 
sviluppò nei vari anni in cui il metodo era sempre presentato da Lonergan 
come un insieme di operazioni da compiere consapevolmente, in ordine a 
un fine. In Insight. Uno studio del comprendere umano Lonergan propose 
il metodo con cui il soggetto si auto-appropria; l’appropriazione di sé non 
va intesa come risultato conseguito con allenamenti mentali, con tecniche 
psicologiche attraverso training individuali o di gruppo per il potenzia-
mento di abilità, né con percorsi di spiritualità guidati. Con l’appropria-
zione di sé Lonergan propone innanzi tutto di scoprire «il focus interiore 
della propria intelligenza e ragionevolezza»,10 con esso il soggetto giunge 
a comprendere, guadagna l’intellezione all’interno del proprio processo 
conoscitivo. Con la consapevolezza della propria intellezione il soggetto 
si muoverà oltre le abitudinarie e spesso vuote verbalizzazioni. La propo-
sta è operativa e riguarda ogni soggetto in diversi ambiti: «Squarciare le 
esposizioni esterne, verbali e concettuali della matematica, della scienza, 
del senso comune e penetrare il dinamismo interiore della ricerca intel-

9  Ivi, 83. 
10  B. Lonergan, La Prefazione originale di Insight, in Id., Insight. Uno studio del compren-

dere umano, XXXII. 

 ATT 2023 2.indb   377 ATT 2023 2.indb   377 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



378

Rosanna Finamore 

ligente della riflessione critica»11 costituisce la condizione metodologica 
preliminare. 

L’appropriazione di sé, all’interno di itinerari conoscitivi vissuti in pri-
ma persona, comporta l’«auto-affermazione del conoscente»12 argomenta-
ta a partire dalla nozione di coscienza. Definita come consapevolezza del 
soggetto all’interno degli atti conoscitivi, la coscienza si differenzia come 
coscienza empirica, intellettuale e razionale; al tempo stesso si afferma 
nella sua unità, confermando l’unità costitutiva del soggetto. L’auto-ap-
propriazione richiede di conoscere se stessi attivando il processo di cono-
scenza, affermandosi operativamente come conoscenti, ed esprimendo il 
giudizio finale di essere tali. 

Sul piano teoretico Lonergan si convinse che occorreva passare dal 
primato della metafisica e della logica al dinamismo intenzionale del-
la coscienza; sono le operazioni coscienti e intenzionali che alimentano 
l’esigenza critica e il controllo metodologico. Al di fuori di questo tipo di 
operazioni non c’è metodo; la sua stessa nozione in Metodo in Teologia è 
basata sulle operazioni e sulle relazioni che si instaurano tra esse: 

Un metodo è una configurazione normativa di operazioni ricorrenti e correlate 
che producono risultati cumulativi e progressivi. C’è dunque metodo là dove 
ci sono operazioni distinte, dove ogni operazione è correlata con le altre, dove 
l’insieme di relazioni forma una configurazione, dove la configurazione è de-
scritta come il modo giusto per eseguire il compito, dove le operazioni che si 
svolgono in conformità alla configurazione possono essere ripetute indefinita-
mente e dove i frutti di tale ripetizione sono non qualcosa di ripetitivo, ma di 
cumulativo e progressivo.13 

Il metodo viene quindi definito non in riferimento all’oggetto da trat-
tare, ma al soggetto e alla sua operatività, alla sua consapevolezza del 
compito da eseguire, al coordinamento tra le operazioni, affinché produ-
cano risultati non solo momentanei. L’accumulazione dei risultati oltrepas-
sa la quantità, punta sulla qualità e progressività. Lonergan rende palese 
l’ambito che lo ha ispirato nel proporre preliminarmente questa nozione: 
è quello delle scienze naturali, dello scienziato della natura che lavora sui 
dati, che individua problemi, formula ipotesi e le verifica, in un processo 
continuo di operazioni. 

11  Ivi, XXXIII. 
12  Il c. XI di Insight. Uno studio del comprendere umano tratta completamente dell’au-

to-affermazione del conoscente che richiede un giudizio di fatto sulle proprie attività. Cf. ivi, 
421-455.

13  Lonergan, Metodo in Teologia, 36-37. 

 ATT 2023 2.indb   378 ATT 2023 2.indb   378 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



379

Implicazioni antropologiche e teologiche sul metodo

6. Soggettività e oggettività all’interno del metodo

Occuparsi del conoscente, della sua operatività all’interno dei processi co-
noscitivi, che siano quelli del senso comune, delle procedure della scien-
za, del sapere storico e della filosofia e teologia, comporta l’interrogarsi 
sull’oggettività della conoscenza umana. Tuttavia, insistere sull’oggettivi-
tà del conoscere equivale a porsi le questioni in modo parziale; Lonergan 
preferisce soffermarsi prima sull’oggettivazione e poi sull’oggettività. L’og-
gettivazione si raggiunge con operazioni intenzionali e coscienti su tutti e 
quattro livelli della coscienza: con i sensi sperimentiamo (coscienza empi-
rica), con l’intelletto comprendiamo (coscienza intellettuale), con la ragio-
ne giudichiamo (coscienza razionale), con l’autocoscienza razionale deci-
diamo. Spesso ci concentriamo sull’oggetto e l’attenzione al nostro operare 
cosciente viene meno, ma senza di esso nessuna conoscenza dell’oggetto 
può avvenire; di qui la proposta di Lonergan: «Dobbiamo allora allargare il 
nostro interesse, ricordare che un’unica e la stessa operazione non soltanto 
intende un oggetto, ma rivela anche un soggetto intendente».14 La relazio-
ne tra coscienza e intenzionalità, espressa dall’insieme delle operazioni 
corrispondenti, caratterizza il metodo in senso generale, prima ancora che 
esso venga esplicitato da un soggetto che, entrando in un campo specializ-
zato, formuli il metodo particolare per quel campo. Come metodo generale 
esso, nella sua apriorità, si apre ad ogni specializzazione: «Il suo oggetto è 
non ristretto: e così può essere denominato metodo trascendentale».15 

Per quanto riguarda l’oggettività, spesso si è caduti nell’errore che essa 
sia raggiunta immediatamente attraverso i sensi; l’errore nasce da una 
concezione mitica della realtà che si alimentava dell’esperienza sensibile 
e non perveniva a un mondo mediato dal significato costruito da una co-
munità culturale.16 

Il problema dell’oggettività va dunque risolto sul fronte della sogget-
tività, «i criteri dell’oggettività non sono solamente i criteri della visione 
oculare; sono l’insieme dei criteri propri dello sperimentare, del compren-
dere, del giudicare e del credere».17 I criteri afferiscono dunque sia al 
soggetto, sia alla comunità umana in cui vengono elaborati i significati. 
L’aggiunta del credere è rilevante per l’apporto della mediazione cultura-
le senza la quale si tornerebbe a una concezione mitica. I criteri dell’og-
gettività sono anche quelli dei matematici e degli scienziati che mirano a 
una conoscenza matematicamente e scientificamente certa, ma tali criteri 

14  Ivi, 50.
15  Ivi, 461.
16  Cf. ivi, 299.
17  Ivi.

 ATT 2023 2.indb   379 ATT 2023 2.indb   379 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



380

Rosanna Finamore 

non sono applicabili nel campo della filosofia, dell’etica, della religione 
ove si affermano quelli della soggettività. Al di là delle ambiguità delle 
contrapposizioni, Lonergan ravvisa la soluzione nell’auto-appropriazione 
del soggetto che riesce a distinguere le differenze tra oggetto, oggettività 
del mondo dell’immediatezza, e oggetto e oggettività del mondo mediato 
dal significato, contrassegnato da valori. L’oggettività non può prescindere 
dalla soggettività: «L’oggettività è semplicemente la conseguenza della 
soggettività autentica».18 

La soggettività, nella sua autenticità, comporta un’apertura costante 
all’ulteriorità e alla trascendenza quale principale guadagno antropologi-
co connesso al metodo. 

Anche in Insight Lonergan si era soffermato sulla nozione di oggetti-
vità collegandola al contesto dei giudizi, la loro pluralità va infatti a van-
taggio dell’oggettività.19 Questa, per la sua rilevanza sul piano conoscitivo, 
è connessa con la nozione dell’essere, che a sua volta è determinata dalla 
formulazione dei giudizi stessi. L’oggettività richiede la soggettività, e la 
soggettività si apre alla trascendenza in quanto si dirige all’essere, essen-
do sostenuta dal «desiderio puro di conoscere». È puro perché non ha li-
miti, è disinteressato, è distaccato da altri interessi che possono limitarlo o 
ibridarlo, è il desiderio che ci spinge a formulare domande per intelligenza 
e domande per riflessione. Lonergan definisce tale oggettività «normati-
va» per ogni logica e ogni metodo.20

Con il realismo che lo contraddistingue e con le istanze critiche che lo 
accompagnano, egli non esita ad affermare che logica e metodo sono in-
telligenti e razionali, ma qualora non rispondessero più al desiderio puro 
di conoscere fallirebbero e sarebbe necessario allora revisionarli. Viene 
così sventato il pericolo di ogni assolutismo metodologico o logico. Il de-
siderio puro è contraddistinto da trascendentalità, i suoi criteri oggettivi 
non possono pertanto fare a meno dell’attivazione da parte del sogget-
to di un processo ciclico e cumulativo: l’oggettività non può fare a meno 
della soggettività e viceversa. Detto questo, va subito aggiunto, però, che 
logica e metodo non si identificano, la logica è statica mentre il metodo è 
dinamico e come tale è alla base di ogni scienza; c’è molta differenza tra 
il lavoro del logico su presupposizioni e implicazioni eterne e quello dello 
scienziato che non può dare un resoconto assoluto della sua posizione in 
quanto essa è in continuo movimento.21 Il metodo è legato alla processua-
lità per ogni sapere e il processo ha un operatore che è il soggetto; questa 

18  Ivi, 329.
19  Cf. Lonergan, Insight. Uno studio del comprendere umano, 490.
20  Ivi, 496ss.
21  Cf. ivi, 646. 

 ATT 2023 2.indb   380 ATT 2023 2.indb   380 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



381

Implicazioni antropologiche e teologiche sul metodo

definizione, data da Lonergan allorché trattava del metodo in metafisica, 
assume un’importanza rilevante anche per ogni altro ambito, compreso 
quello teologico.

7. Il fecondo intreccio antropologico-teologico

Talora si sono addensate delle ombre sulla concezione lonerganiana del 
soggetto, inteso come soggetto psichico o psicologico. Per forme pregiu-
diziali dettate da indifferenza, scarsa lettura dei suoi testi, o da condizio-
namenti teoretici, si sono talora attribuiti al termine «soggetto» qualità 
provenienti dai filosofi empiristi e razionalisti, con i limiti ad essi relativi. 
Il soggetto di cui parla Lonergan è senza dubbio «persona», egli tratta 
del soggetto che ha spessore ontologico, privo di derive soggettivistiche e 
relativistiche. La costituzione umana è indubbiamente ontologica; ciò non 
toglie che sia anche psicologica nella realtà del vivere. 

Affrontando le questioni cristologiche riguardanti la consapevolezza 
che Cristo aveva di sé e del suo essere persona umana e divina, Lonergan 
offrì un’integrazione alle dispense che aveva dato sul De Verbo incarnato 
delucidando, tra i vari aspetti, «la nozione di persona» e «la coscienza 
umana»,22 soffermandosi anche sulla modalità della comprensione teolo-
gica.23 La coscienza, lungi dall’essere una percezione, è l’esperienza che 
ogni soggetto fa di sé e dei propri atti all’interno di sé, inizialmente può es-
sere solo esperienza interna, globale e anteriore a qualsiasi specificazione; 
poi giunge ad essere sperimentata compiutamente attraverso l’indagine 
intellettuale e l’indagine riflessiva, che segnano un avanzamento progres-
sivo rispetto allo stato della coscienza iniziale.24

Nel suo approccio, Lonergan fa leva sui dati esperienziali, psicologici, 
sulle operazioni della mente e giunge a collegare la dinamica psicologica 
dell’intellezione, che aveva colto nelle opere di san Tommaso, con studi 
scientifici contemporanei. Anche le opere successive a Insight. Uno studio 
del comprendere umano sono contrassegnate da significative proposte che 
confermano la viva esigenza di approfondire i significati antropologici del 
metodo all’interno dei suoi corsi di teologia. 

Ciò che egli aveva iniziato a esporre nel corso De methodis universim, 
inquisitio theoretica ebbe uno straordinario sviluppo negli anni successivi. 

22  B. Lonergan, La costituzione ontologica e psicologica di Cristo. Un supplemento a Il Ver-
bo incarnato, a cura di A. Schena, Città Nuova, Roma 2017, 19-39, 105-123. 

23  Cf. ivi, 59-75. 
24  Cf. ivi, 107-109. 

 ATT 2023 2.indb   381 ATT 2023 2.indb   381 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



382

Rosanna Finamore 

Nel corso De Intellectu et Methodo del 1959 all’Università Gregoriana, ri-
propose il problema, affermando che la teologia ha bisogno della filosofia 
per affrontarlo adeguatamente. Iniziò con il significato della quaestio:25 
nella disputa, si formulano domande e ragioni per sollevarle, ad esse se-
gue un insieme di risposte che vengono ordinatamente organizzate, a loro 
volta esse possono far sorgere nuove domande e nuove risposte, da vaglia-
re nella loro differenza. A questo punto, non si può trascurare il problema 
della storicità. Nel processo di comprensione si attuano continuamente 
progressi e regressi; all’interno della storia umana cambiano i modi di con-
cettualizzare e giudicare e il metodo si lega inevitabilmente ai processi 
intellettivi, agli stadi di sviluppo umano. Il metodo, quindi, non può essere 
assolutizzato, va sempre considerato in riferimento a crisi e trasformazioni. 
Pertanto, non può appartenere al passato in quanto va impiegato nel pre-
sente, e anche attuandolo nel presente, non può trincerarsi in esso; per la 
sua forza propulsiva guarda al futuro. Alla dimensione storico-esistenziale 
del metodo si affianca così la dimensione etica in ordine alla responsabilità 
da assumere nel presente per il futuro. C’è, preliminarmente, un richiamo 
al futuro quando si sollevano le domande sul metodo, quando ancora non 
sappiamo quali possano essere le risposte, ma già i dubbi e le domande 
sono protesi verso un tempo che li scioglierà, risultando favorevole al loro 
superamento.26 

8. Il rapporto presente-futuro e la sua ricaduta metodologica

È in quest’ottica completamente dinamica che va compreso il metodo ge-
nerale nei suoi precetti: «Comprendi, comprendi sistematicamente, ro-
vescia le contro-posizioni, accetta la responsabilità del giudizio».27 Sono 
precetti generali perché valgono per ogni sapere; essi sono già presenti in 
Intellectu et Methodo dove la notio quaestionis aveva giustificato il sen-
so della problematizzazione e della via per risolverla. Non c’è metodo se 
prima non si affrontano questioni, se non si individuano problemi, se non 
si discute, se non si avviano indagini, se non c’è ricerca, se non si trovano 
soluzioni. Questa prima nozione ha aperto il varco alla seconda, ossia alla 
nozione di scienza, che Lonergan ha introdotto con illustrazioni sulle diffe-

25  B. Lonergan, De Intellectu et Methodo, in Id., Early Works on Theological Method 2, trad. 
di M.G. Shields, a cura di R.M. Doran – H.D. Monsour, testo latino, University of Toronto Press, 
Toronto-Buffalo-London 2013, 4-80.

26  Cf. ivi, 116. Il futuro è insito nel metodo, ma non ogni futuro potrà rispondere alle do-
mande sul metodo, occorre un «buon» futuro, un futuro favorevole che sia in grado di farlo.

27  Ivi, 116, 118. Ciascun precetto viene poi ampiamente spiegato. Cf. ivi, 118-155.

 ATT 2023 2.indb   382 ATT 2023 2.indb   382 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



383

Implicazioni antropologiche e teologiche sul metodo

renti nozioni di scienza elaborate anticamente, a partire da Aristotele, per 
rimuovere una concezione fissista della scienza: le scienze si evolvono, la 
ricerca scientifica non si arresta e apporta cambiamenti alla nozione stessa 
di scienza. A tutto ciò va aggiunto che vi è una duplice modalità di eser-
citare la facoltà umana di pensare: la modalità simbolica con cui si creano 
e si esprimono simboli con spontaneità naturale, e la modalità teoretica 
che viene scoperta per gradi, essa richiede desiderio e determinazione. 
Ciascuna modalità da sola è imperfetta, unendole insieme si oppongono 
dialetticamente, come emerge dall’opposizione di mythos e logos, pertanto 
solo uno sviluppo ulteriore del pensiero teoretico condurrà all’affermazione 
di una terza modalità che si opponga a entrambe,28 ed è la comprensione 
che si raggiunge con il metodo scientifico, attraverso un processo di espli-
citazione di ciò che è implicito nella comprensione ordinaria.29 Nel Rinasci-
mento le scienze si rinnovarono con i loro modi di procedere, reagendo così 
alla teologia scolastica che era rimasta prigioniera del suo unico modo di 
procedere. A partire dalla filosofia moderna, si è compreso che la questione 
del metodo è connessa alle questioni gnoseologiche ed epistemologiche; 
la teologia, pur condividendo la necessità di esplicitare ciò che è implicito, 
come avviene per i dogmi che esplicitano ciò che è implicito nella rivela-
zione, ha il problema della differenza del modo di pensare del magistero, 
che è scientifico-sistematico, rispetto a quello ordinario dei credenti.30

Lonergan esplicita i precetti del metodo generale, di cui sottolinea la 
sua dimensione pratica, dato che ogni aspetto teoretico è affidato alla teo-
ria della conoscenza. Quei precetti valgono per tutte le scienze, compresa 
la teologia, ma da teologo dogmatico si sente in dovere di dichiarare: 

I precetti riguardanti la comprensione possono essere applicati anche alle 
categorie del «mistero»; per quello che eccede la nostra comprensione può 
essere impiegata per così dire una premessa da trattare secondo una tecnica 
speciale, in modo analogo a ciò che accade in matematica per i numeri irra-
zionali senza che la realtà di cui si parla sia essa stessa irrazionale. I precetti 
riguardanti il giudizio sono modificati in un modo peculiare, dal momento che 
essi toccano non la sapienza umana, ma quella divina: ai giudizi divini rivelati 
è dovuta la sottomissione di fede.31 

Nell’economia del nostro contributo non possiamo soffermarci sulle 
opere propriamente teologiche e sulle opzioni metodologiche lì presenti, 

28  Cf. ivi, 96.
29  Cf. ivi, 112ss. 
30  Cf. ivi, 114-116
31  Cf. ivi, 96.
 Cf. ivi, 152ss. Nostra traduzione.

 ATT 2023 2.indb   383 ATT 2023 2.indb   383 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



384

Rosanna Finamore 

ma Lonergan fu prodigo di attenzioni metodologiche anche in quelle. Egli 
ben distingueva gli studi specificamente teologici tematici da altri più ge-
neralmente metodologici; nelle sue prime presentazioni del metodo della 
teologia, dichiarava: «La teologia tratta di Dio e di altre cose che sono rela-
zionate a Dio. La considerazione metodologica non tratta dell’oggetto del-
la scienza teologica, ma delle operazioni del soggetto e del soggetto stesso 
come teologo. Quindi non si ricerca direttamente su Dio o sulla Scrittura o 
sui concili o sui padri o sulla liturgia o sulla scolastica, ma su di Te e sulle 
Tue operazioni».32 

Tale dichiarazione rimane completamente valida; è un’avvertenza che 
bisogna avere nell’accostare Metodo in Teologia oggi. 

Al centro delle riflessioni filosofiche e teologiche rimane sempre il sog-
getto umano, il filosofare e il teologare sono attività del soggetto umano, 
nella pienezza delle sue facoltà, nell’esercizio e nella consapevolezza delle 
sue capacità sensoriali, intellettive, razionali, nell’autocoscienza razionale 
che lo guida ad azioni responsabili, nel dispiegamento della sua interiori-
tà, del suo anelito religioso per la relazione con Dio.

9. Il metodo trascendentale e le sue declinazioni

Nel prosieguo del suo itinerario intellettuale, Lonergan effettuerà un’ul-
teriore svolta: dalla psicologia delle facoltà all’analisi dell’intenzionalità. 

Egli coniuga costantemente le implicazioni filosofico-antropologiche 
con quelle teologiche; nelle sue argomentazioni si riscontra un’origina-
le compenetrazione dialogica di tratti, ferme restando le peculiarità del-
la riflessione teologica. La compenetrazione appare ben giustificata dalla 
grande attenzione che Lonergan ebbe per la storia, per i processi storici 
e culturali in cui avvengono le ricerche appartenenti ai vari saperi, per le 
codificazioni dei risultati conseguiti, per le valutazioni critiche a cui ogni 
studioso, ogni ricercatore è tenuto attraverso il proprio coinvolgimento 
personale. Molteplici potrebbero essere i riferimenti al dialogo filosofia-te-
ologia; ora ci limitiamo a richiamare l’apporto della filosofia trascendentale 
nel XX secolo, per accennare alla qualificazione del metodo che è, e non 
può non essere, «trascendentale».

Lonergan non ha remore nel collocare proprio all’inizio dell’opera Me-
todo in Teologia il richiamo al metodo trascendentale e alle sue funzio-

32  B. Lonergan, De Methodo Theologiae, in Id., Early Works on Theological Method 2, 362. 
Nostra traduzione. Nel testo latino le parole Te e Tue sono evidenziate con lettere maiuscole. 

 ATT 2023 2.indb   384 ATT 2023 2.indb   384 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



385

Implicazioni antropologiche e teologiche sul metodo

ni.33 Il primo riferimento è alla «nozione generalizzata» presentata da Otto 
Muck nel suo libro; rispetto ad esso non ha obiezioni, ma rivendica l’esi-
genza di una maggiore concretezza. Quando si parla di metodo trascen-
dentale è ineludibile il richiamo a Kant, ma va anche detto che ciò non è 
stato correttamente compreso, non ha favorito la corretta recezione della 
proposta lonerganiana del metodo trascendentale nel contesto culturale 
italiano. 

Fin dall’Introduzione, Lonergan chiarisce l’operatività della teologia: 
essa è chiamata a operare una mediazione tra matrici culturali, significati e 
il compito che la religione svolge nelle matrici culturali. Perché ciò avven-
ga è necessario possedere una «nozione empirica» di cultura, caratterizza-
ta da significati e valori presenti in essa. Concepire empiricamente richie-
de una presa diretta a livello esperienziale, si fa esperienza della cultura 
nel senso che non solo si è immersi in essa, ma si diventa consapevoli della 
relazione con essa su molteplici piani.

L’approccio culturale cambia totalmente a seconda della nozione di 
cultura che si ha. «Quando prevale la nozione classicista di cultura, la te-
ologia è concepita come una conquista perenne, per cui il discorso ha di 
mira la natura. Quando la cultura è concepita empiricamente, la teolo-
gia appare come un processo continuo e cumulativo, per cui si scrive del 
suo metodo».34 Con la conquista perenne subentrano la mera ripetitività, 
l’assuefazione alle formule, l’osservanza delle norme a garanzia di tutto, 
il rifugio nell’essenzialismo, l’adesione incondizionata a ciò che si crede 
universale in quanto proveniente dalla natura, ma tutto ciò rende asfittica 
la teologia, ponendola al di fuori delle dinamiche del tempo e della storia.

È appena il caso di ricordare che Lonergan, già scrivendo Insight. Uno 
studio del comprendere umano come introduzione allo studio della teo-
logia, fece proposte totalmente innovative in ordine alle scelte metodolo-
giche che riteneva urgenti, per promuovere una rilettura di alcuni fonda-
mentali nuclei del pensiero di san Tommaso nel contesto contemporaneo. 
Per il Maestro canadese  era chiaro che va scoperta «la mente dell’Aqui-
nate» per non rimanere prigionieri dei suoi commentatori, del retaggio dei 
tomismi. 

Venendo a insegnare in Italia, tra la fine degli anni Cinquanta e il suc-
cessivo decennio degli anni Sessanta, Lonergan maturò nuove consape-
volezze filosofiche35 scoprendo l’apporto del personalismo, della fenome-
nologia, dell’esistenzialismo, dell’ermeneutica, dello storicismo; al tempo 

33  Id., Metodo in Teologia, 48.
34  Ivi, 29.
35  Cf. G. Guglielmi, Lonergan tra tomismo e filosofie contemporanee. Coscienza, significato 

e linguaggio, Editrice Domenicana Italiana, Napoli 2011. 

 ATT 2023 2.indb   385 ATT 2023 2.indb   385 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



386

Rosanna Finamore 

stesso si interessò sempre più ai cambiamenti culturali promossi dalla rivo-
luzione scientifica dell’età moderna nel XVII secolo e da quella storica nel 
XIX secolo, che portò a differenziare le scienze della natura dalle scienze 
dello spirito. 

Lungi dall’essere un insieme di norme da seguire, il metodo guida e 
promuove la creatività di quanti teologano o di quanti filosofano o di quan-
ti risultano attivi in altri campi della ricerca; tale creatività non intende 
essere autoreferenziale, essendo una creatività per la collaborazione. Non 
a caso la prima denominazione del metodo nell’opera Insight. Uno studio 
del comprendere umano era «metodo empirico generalizzato», ove quel 
generalizzato apriva alla sua assunzione da parte di ogni ricercatore, sen-
za preclusioni. A partire dal metodo empirico generalizzato il metodo si 
qualificò poi come «trascendentale».

Intorno alla qualificazione trascendentale del metodo si raccolgono al-
cune problematicità, in riferimento alle interpretazioni che ha ricevuto e 
che sono tuttora oggetto di studio. Una problematicità sorge dal fatto che 
non risultano sempre rilevate le differenze epistemologiche che riguarda-
no l’impiego del termine trascendentale, a partire da Kant e dopo Kant. 
Inoltre, occorre tener conto della polisemanticità dei termini, del loro im-
piego nei contesti, ci si può occupare del metodo trascendentale in modo 
differente e creativo, come avvenne in J. Maréchal, K. Rahner e J.B. Lotz.36 

Il primo contributo della filosofia trascendentale ebbe origine a Lovanio 
dal pensiero di J. Maréchal, che intese rinnovare la metafisica promuoven-
do non solo il confronto tra la filosofia tomista e la filosofia trascendentale 
di Kant, ma soprattutto la loro conciliabilità, con il guadagno del signifi-
cato del trascendentale moderno e del suo contributo metodologico anche 
per la riflessine teologica.37

K. Rahner fece leva sul carattere trascendentale dell’interrogarsi e del-
la domanda in ordine alle possibilità del soggetto, sia come conoscente, 
sia come agente nel mondo. La domanda si caratterizza inizialmente come 
domanda metafisica, è domanda sull’essere; al tempo stesso va tenuta pre-
sente la consapevolezza della domanda, che fa continuo riferimento alla 
realtà. Nella domanda trascendentale si congiungono pertanto l’interro-
gante, con il carico della sua esistenza, e l’interrogato, l’essere nella sua 
totalità. L’esperienza del trascendentale e l’esperienza del trascendente 
sono congiunte.

36  La Società italiana di studi lonerganiani (SISLON) ha promosso negli ultimi anni giorna-
te di studio sul metodo trascendentale; sarà di prossima pubblicazione un volume che tematiz-
za la ricerca effettuata su J. Maréchal, K. Rahner, J.B. Lotz, B. Lonergan.

37  Cf. J. Maréchal, Il punto di partenza della metafisica. Il tomismo di fronte alla filosofia 
critica, a cura del Centro di ricerche di metafisica, Vita e Pensiero, Milano 1995.

 ATT 2023 2.indb   386 ATT 2023 2.indb   386 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



387

Implicazioni antropologiche e teologiche sul metodo

J.B. Lotz prolungò la lettura di Tommaso in chiave contemporanea, dato 
che accolse la fenomenologia di Heidegger, prendendo le distanze dai to-
mismi di scuola. Riconobbe l’importanza del trascendentale per Kant; ar-
gomentò l’importanza dell’analisi trascendentale dell’operare umano per 
coglierne la struttura.38 

La metodologia trascendentale di Lonergan ha caratteri propri, la sua 
formazione iniziale fu filosofica e teologica, ma il suo personale percorso 
di studioso lo portò a confrontarsi con le scienze storiche, le scienze uma-
nistiche, le scienze economiche; egli fu il pensatore che apparteneva a due 
mondi, quello anglosassone nordamericano e inglese, e quello europeo; 
ciò gli consentì di cogliere con sensibilità del tutto personali i grandi cam-
biamenti storici e culturali, maturando la convinzione che i processi in atto 
non si sarebbero arrestati e avrebbero dato origine a nuovi processi. Av-
vertì l’urgenza delle transizioni antropologiche da operare, come espresse 
nella sua filosofia dell’educazione: dall’essenza all’ideale, dalla sostanza 
al soggetto, dalla psicologia delle facoltà al flusso di coscienza, ma le tran-
sizioni vanno colte e operate anche nella teologia. Comprendere ciò che 
Tommaso fece per il suo tempo, accogliendone le sfide e producendo la 
più alta sintesi culturale del Medioevo, conduce a pensare che il suo pen-
siero possa avere un futuro.39 

10. Rilievi conclusivi

Con Metodo in Teologia scopriamo un’eredità che travalica il Novecento. 
Il problema metodologico è della teologia, ma non solo della teologia, è di 
ogni sapere; l’insegnamento di Lonergan è ben chiaro a riguardo.

Rimane, tuttavia, una domanda di fondo: ci si pone ancora il problema 
del metodo? Si avverte l’esigenza del metodo? O essa è soltanto un retag-
gio di altri tempi? A mio avviso le problematiche del metodo trascendenta-
le, con il carico di questioni e soluzioni, possono ancora suscitare interesse 
e il metodo trascendentale di Lonergan ha una potenzialità che attende di 
essere realizzata. C’è di mezzo il soggetto umano, come singolo e come 
comunità, c’è di mezzo la cultura, la storia, il cammino della Chiesa e dei 
credenti, il dialogo tra popoli e religioni. Occorre essere nella realtà, essere 

38  Cf. J.B. Lotz, Esperienza trascendentale, a cura del Centro di ricerche di metafisica, Vita 
e Pensiero, Milano 1993.

39  B. Lonergan, Il futuro del tomismo, in Id., Saggi. Seconda Collezione, a cura di R. Fina-
more, Città Nuova, Roma 2016, 65-76.

 ATT 2023 2.indb   387 ATT 2023 2.indb   387 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



388

Rosanna Finamore 

realisti, prendendo le distanze dal «realismo ingenuo»,40 quello dell’imme-
diatezza, per aprirci al mondo mediato dal significato. 

Il filosofo e teologo canadese fu sempre molto attento ai contesti, alla 
loro elaborazione, alla loro forza, ai loro cambiamenti: quello antico domi-
nato da Aristotele, quello dei teologi medievali, quello dei filosofi e degli 
scienziati contemporanei.41 I contesti, per quanto vitali, non sono destinati 
però a rimanere immutati; subentrano nel tempo differenze che li cam-
bieranno nei metodi e nelle prospettive. Lonergan già avvertiva l’insuffi-
cienza del modello aristotelico e dichiarava necessario un nuovo contesto: 
«Manifestamente esso è necessario perché la teologia non resti un ghetto 
isolato dal resto della cultura moderna».42 Occupandosi del metodo, egli 
comprese come fosse necessario mettere in atto delle transizioni: dalla lo-
gica al metodo, dagli Analitici secondi alla nozione moderna di scienza, 
dalla natura umana alla storia umana, dall’anima al soggetto, dai principi 
primi al metodo trascendentale.43

In Metodo in Teologia, prima di introdurre le specialità funzionali del 
metodo, Lonergan si sofferma su tre rilevanti tematiche: il bene umano, il 
significato, la religione, che possono motivare ulteriormente le transizioni 
che si potrebbero operare oggi, con le relative operazioni che il metodo 
propone: esso è contrassegnato da una tale generalizzazione che è in gra-
do di promuovere e sostenere nuove prospettive.

Le transizioni ci vengono affidate e vanno affrontate in collaborazione.

Rosanna Finamore 
Pontificia Università Gregoriana
Piazza della Pilotta, 4
00187 ROMA
finamore@unigre.it

40  L’espressione è impiegata spesso da Lonergan in opposizione a «realismo critico». Essa 
risale a W. Schüppe, che criticava la posizione di G.E. Moore per l’indipendenza tra soggetto e 
oggetto da lui tematizzata. Cf. W. Schüppe, Grundriss der Erkenntnistheorie und Logik, Weid-
mannsche Buchhandlung, Berlin 1910. Per un approfondimento sulle questioni del realismo cf. 
R. Finamore (a cura di), Realismo e metodo. La riflessione epistemologica di Bernard Lonergan, 
Gregorian & Biblical Press, Roma 2014.

41  Per un approfondimento filosofico-scientifico-teologico delle problematiche cf. V. Dan-
na, Universo, vita, coscienza. Introduzione alla filosofia della scienza e della natura, Effatà, 
Torino 2015.

42  Lonergan, Metodo in Teologia, Appendice 1, 428.
43  Ivi, 439.

 ATT 2023 2.indb   388 ATT 2023 2.indb   388 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



389

Implicazioni antropologiche e teologiche sul metodo

Sommario
Il percorso compiuto da Lonergan per approdare alla pubblicazione di Me-
todo in Teologia offre chiavi di lettura per rivisitare l’opera a cinquant’anni 
dalla sua pubblicazione. Motivazioni di studio e ricerche, congiunte con il 
successivo insegnamento teologico, condussero Lonergan a coniugare aspetti 
filosofici, teologici, scientifici, all’insegna di attenzioni epistemologiche e me-
todologiche.
Problematiche storiche e culturali fanno da sfondo alla delineazione di pro-
spettive e opzioni metodologiche. Il soggetto, nei suoi atti coscienti, nelle 
operazioni a cui è chiamato in ogni sapere, è il nucleo vitale del metodo tra-
scendentale di Lonergan. Esso è metodo generale che, nelle specificazioni 
particolari dei vari saperi, li fa progredire e, non meno, convergere verso l’u-
nità. 

Summary – Anthropological and Theological Implications on the Method. 
Historical Issues and Options by B. Lonergan 
Lonergan’s intellectual path to arrive at the publication of Method in Theol-
ogy offers reading keys for revisiting the work fifty years after its publication. 
Motivations for research, combined with the subsequent theological teaching, 
led Lonergan to connect philosophical, theological, scientific aspects, charac-
terized by epistemological and methodological attentions. 
Historical and cultural problems form the background for the delineation of 
methodological perspectives and options. The subject, in his/her conscious 
acts, in the operations to which he/she is called in all branches of learning, is 
the vital nucleus of Lonergan’s transcendental method. It is a general method 
which, in the particular specifications of knowledge in its various types, makes 
them progress and, no less, converge towards their unity. 

 ATT 2023 2.indb   389 ATT 2023 2.indb   389 12/10/23   15:4312/10/23   15:43




