
AR
CH

IV
IO

 T
EO

LO
GI

CO
 T

O
RI

N
ES

E

Micallef, Le radici storiche e teologiche della nozione di asilo  Colella, 
Corridoi umanitari: il bene nel male  Cognato, Sulla «interdisciplinarità» 
della teologia morale  Canobbio, La questione del metodo teologico nella 
seconda metà del XX secolo  Ceragioli, Coscienza, scienza e teologia. Un 
confronto con la prospettiva di Lonergan  Danna, Il metodo in teologia di 
B. Lonergan: un contributo per una prospettiva interdisciplinare  Finamore, 
Implicazioni antropologiche e teologiche sul metodo. Problematicità storiche 
e opzioni di B. Lonergan  Viotto, Politica ed etica in Franz Rosenzweig e 
Martin Buber  Zamengo, L’insegnamento di religione a scuola tra il 1923 
e il 1984  Williams, Le sfide dell’evangelizzazione nella città  Zelinsky, 
La situazione dell’Ortodossia di fronte alla sfida dell’evangelizzazione  
Forestier, La sinodalità, nuovo paradigma cattolico dell’evangelizzazione?  

 Recensioni

NerbiniN
er
bi
ni€ 27,00

ARCHIVIO   TEOLOGICO 
TORINESE

2023
2

POSTE ITALIANE S.p.A. – SPEDIZIONE IN ABBONAMENTO POSTALE - AUT. n. CN- NE/01992/07.2022 PERIODICO ROC 

2023/2
luglio-dicembre 2023 • Anno XXIX • Numero 2 

Rivista della FACOLTÀ TEOLOGICA DELL’ITALIA SETTENTRIONALE

SEZIONE DI TORINO

ATT 2023 2 - copertina.indd   1ATT 2023 2 - copertina.indd   1 26/10/23   09:4126/10/23   09:41



ARCHIVIO TEOLOGICO TORINESE
A cura della Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale – sezione di Torino
Anno XXIX – 2023, n. 2

Proprietà:
Fondazione Polo Teologico Torinese

Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale – sezione di Torino
Via XX Settembre, 83 – 10122 Torino
tel. 011 4360249 – fax 011 4319338
istituzionale@teologiatorino.it
e-mail Segreteria: donandrea.pacini@gmail.com

Registrazione n. 1 presso il Tribunale di Torino del 27 gennaio 2015

Direttore responsabile: Mauro Grosso

Redazione: Andrea Pacini (direttore), Gian Luca Carrega e Antonio Sacco (segretari), Oreste 
Aime, Dino Barberis, Roberto Carelli, Ferruccio Ceragioli, Carla Corbella, Mauro Grosso, 
Pier Davide Guenzi, Luca Margaria, Paolo Mirabella, Alberto Nigra, Alberto Piola

Editore:
Edizioni Nerbini - Prohemio Editoriale srl
via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze         -       ROC n. 34429 (10.6.2020)
e-mail: edizioni@nerbini.it
www.nerbini.it

Realizzazione editoriale e stampa: Prohemio Editoriale srl - via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze

Amministrazione e ufficio abbonamenti:
abbonamenti@nerbini.it

Abbonamento 2023
Italia € 44,50 – Europa € 64,50 – Resto del mondo € 74,50
Una copia: € 27,00

Per gli abbonamenti e l’acquisto di singoli fascicoli dal 2022 in poi: 
Versamento sul c.c.p. 1015092776
intestato a Prohemio Editoriale srl, Firenze

ISBN 9788864348032	 ISSN 1591-2957

 ATT 2023 2.indb   250 ATT 2023 2.indb   250 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



251

Sommario

Le radici storiche e teologiche della nozione di asilo 
René M. Micallef s.j. ................................................................................ 	 »	 255

Corridoi umanitari: il bene nel male 
Marco Colella............................................................................................ 	 »	 277

Sulla «interdisciplinarità» della teologia morale 
Pietro Cognato.......................................................................................... 	 »	 295

La questione del metodo teologico  
nella seconda metà del XX secolo 
Giacomo Canobbio.................................................................................... 	 »	 307

Coscienza, scienza e teologia.  
Un confronto con la prospettiva di Lonergan 
Ferruccio Ceragioli.................................................................................... 	 »	 335

Il Metodo in Teologia di B. Lonergan:  
un contributo per una prospettiva interdisciplinare 
Valter Danna............................................................................................ 	 »	 355

Implicazioni antropologiche e teologiche sul metodo.  
Problematicità storiche e opzioni di B. Lonergan
Rosanna Finamore.................................................................................... 	 »	 373

Politica ed etica in Franz Rosenzweig e Martin Buber 
Laura Viotto.............................................................................................. 	 »	 391

L’insegnamento di religione a scuola tra il 1923 e il 1984 
Federico Zamengo..................................................................................... 	 »	 415

 ATT 2023 2.indb   251 ATT 2023 2.indb   251 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



252

Sommario

RELAZIONI DEL CONVEGNO  
DELLA FACOLTÀ TEOLOGICA DELL’ITALIA SETTENTRIONALE – 

SEZIONE DI TORINO (16 novembre 2022):
LE CHIESE CRISTIANE NELLA SOCIETÀ PLURALE

Le sfide dell’evangelizzazione nella città 
Rowan Williams........................................................................................ 	 »	 433

La situazione dell’Ortodossia  
di fronte alla sfida dell’evangelizzazione 
Vladimir Zelinsky..................................................................................... 	 »	 445

La sinodalità, nuovo paradigma cattolico  
dell’evangelizzazione? 
Luc Forestier............................................................................................. 	 »	 457

NOTA BIBLIOGRAFICA

O. Aime, La singolarità umana. Contributi per l’antropologia filosofica  
(Valter Danna)........................................................................................ 	 »	 477

RECENSIONI

F. Hartog, Chronos. L’Occidente alle prese con il tempo  
(O. Aime)................................................................................................. 	 »	 489

C. Baldi, Caritas. Un lavoro o una missione?  
(G. Piana)................................................................................................. 	 »	 492

O. Sanguinetti – P. Zoccatelli, «Costruiremo ancora cattedrali».  
Per una storia delle origini di Alleanza Cattolica (1960-1974)  
(C. Anselmo)........................................................................................... 	 »	 495

A. Riccardi, La guerra del silenzio. Pio XII, il nazismo, gli ebrei;  
O. Di Grazia – N. Pirozzi, La croce e la svastica.  
Il pontificato di Pio XII tra silenzi e complicità  
(L. Casto)................................................................................................. 	 »	 499

Agostino, L’anima e la sua origine  
(A. Nigra)................................................................................................ 	 »	 505

 ATT 2023 2.indb   252 ATT 2023 2.indb   252 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



253

Sommario

L. Casto, Storia della Santità in Piemonte e in Valle d’Aosta  
(R. Savarino)............................................................................................ 	 »	 510

G. Calaciura, Io sono Gesù  
(M. Nisii).................................................................................................. 	 »	 513

SCHEDA

G. Cavallotto, Il grido dei profeti. Parole senza tempo  
(F. Mosetto)............................................................................................. 	 »	 519

 ATT 2023 2.indb   253 ATT 2023 2.indb   253 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



391Archivio teologico torinese 2 (2023), 391-414

Politica ed etica  
in Franz Rosenzweig e Martin Buber

Laura Viotto

1. Alcune note introduttive1 

Nel corso del Novecento, l’incontro tra filosofia ed ebraismo ha trovato 
originale espressione in alcuni autori di fede ebraica, e in particolare in 
Franz Rosenzweig (1886-1929) e Martin Buber (1878-1965), segnati, il pri-
mo, dalla violenza della Grande guerra, e il secondo dalle atrocità dell’ul-
timo conflitto mondiale e dalla concretizzazione dei progetti nazionalistici 
di costituzione di uno Stato sovrano in Israele, con tutte le implicanze sto-
rico-politiche che un tale progetto racchiudeva in sé.2

1  Giovanni Paolo II così ricordava i due autori: «Desidero inoltre ricordare anche Franz 
Rosenzweig e Martino Buber, i quali, con la loro familiarità creativa con le lingue ebraica e te-
desca, hanno creato un ammirevole ponte per un incontro approfondito di ambedue gli ambiti 
culturali (Giovanni Paolo II, visita pastorale nella Repubblica Federale Tedesca, Incontro di 
Giovanni Paolo II con i rappresentanti della comunità ebraica, Magonza, 17 novembre 1980, 
in https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/speeches/1980/november/documents/hf_jp_ii_
spe_19801117_ebrei-magonza.html [accesso: 20 dicembre 2019]).

2  Riporto qui una bibliografia generale dei due autori. In lingua italiana di Franz Rosen-
zweig: F. Rosenzweig, Dell’intelletto comune sano e malato, Reverdito, Trento 1987; Dio, uomo 
e mondo, Giuntina, Firenze 2013; Ebraismo, Bildung e Filosofia della vita, Giuntina, Firenze 
2000; Globus: per una teoria storico-universale dello spazio, Marietti, Genova 2007; Hegel e lo 
Stato, Il Mulino, Bologna 1971; Il grido, Morcelliana, Brescia 2003; Il nuovo pensiero, Arsenale, 
Venezia 1983; La radice che porta: lettere su ebraismo e cristianesimo, Marietti, Genova 1992; 
La stella della Redenzione, Marietti, Genova 1998. – Bibliografia critica in lingua italiana su 
Franz Rosenzweig: E. Baccarini, «Vita, Via, Verità. La riflessione ebraico-cristiana di F. Rosen-
zweig», in Studium 6 (1987); L. Bertolino, Il nulla e la filosofia. Idealismo critico ed esperienza 
religiosa in Franz Rosenzweig, Trauben, Torino 2005; G. Bonola, «Franz Rosenzweig ai lettori 
della “Stella”», in Rosenzweig, La stella della Redenzione; A. Coletta, Libertà e liberazione in 
Franz Rosenzweig, Facoltà di scienze politiche – Cattedra di Filosofia politica a.a. 2006/2007; 
H. Putnam, Filosofia ebraica, una guida di vita. Rosenzweig, Buber, Levinas, Wittgenstein, Ca-
rocci, Roma 2011.

Bibliografia in lingua italiana di Martin Buber: M. Buber, Colpa e sensi di colpa, Apogeo, 
Milano 2008; Discorsi sull’educazione, Armando Editore, Roma 2009; Il cammino dell’uomo, 
Edizioni Qiqajon, Bose 1990; Il principio dialogico e altri saggi, San Paolo, Cinisello Balsamo 

 ATT 2023 2.indb   391 ATT 2023 2.indb   391 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



392

Laura Viotto

Il XVII e il XIX secolo vedono fiorire alcuni tra i pensatori e filosofi 
politici più brillanti: l’idealismo tedesco di Fichte, Schelling e soprattut-
to di Hegel traccia un solco che guiderà la filosofia degli anni a seguire, 
plasmando modelli di pensieri e riflessioni. Rosenzweig stesso elabora il 
suo disegno di Stato partendo da quello di Hegel, così come Marx prima 
e Landauer poi, e diventando delle pietre miliari per la formazione della 
coscienza politica di Buber.

Più in generale, la filosofia di ispirazione ebraica si concentra su alcu-
ne riflessioni, soprattutto su Dio come Unità assoluta e trascendente,3 la 
creatio ex nihilo e l’alleanza teandrica, in particolar modo partendo dalle 
considerazioni filosofiche che a cavallo del XIX e XX secolo si vanno ad 
affermare, principalmente accordandosi o scontrandosi con il pensiero di 
Hegel, che rimane il punto di riferimento per molti intellettuali dell’epoca.4 
Sia Rosenzweig prima, che Buber dopo, hanno cercato di coniugare una 
visione religiosa e spirituale con quella di una società impregnata ormai 
di uno spirito nazionalistico che la stava sgretolando dall’interno, e che 
avrebbe ulteriormente travisato l’idea di uomo, anche a causa della grave 
crisi economica del 1929, fino a toccare il punto infimo della Shoah con le 
leggi razziali.

La nuova idea di mondo proposta da Martin Buber e da Franz Rosen-
zweig parte dal tentativo di rivedere proprio l’alleanza teandrica,5 origine, 
ma anche fine, di un cammino che l’umanità ha intrapreso, costellato di 

1997 (comprende L’Io e il Tu, Dialogo, La domanda rivolta al singolo, Distanza originaria e rela-
zione, Elementi dell’interumano, Sull’educativo, Poscritto a L’io e il tu); Il problema dell’uomo, 
Marietti, Torino 2004; Una terra e due popoli: sulla questione ebraico-araba, Giuntina, Firenze 
2008; L’eclissi di Dio, Passigli Editore, Firenze 2001; Religione come presenza, Morcelliana, 
Brescia 2012; Sette discorsi sull’Ebraismo, Carocci, Roma 1976; Due tipi di fede. Fede ebraica 
e fede cristiana, San Paolo, Cinisello Balsamo 1995; Sentieri in utopia, Ed. di comunità, Milano 
1981. – Bibliografia critica in lingua italiana su Martin Buber: F. Ferrari, La comunità postsocia-
le. Azione e pensiero politico di Martin Buber, Castelvecchi, Roma 2018; A. Poma, Il pensiero 
di M. Buber (1898-1978), in Filosofia 29 (1978); H. Putnam, Filosofia ebraica, una guida di vita. 
Rosenzweig, Buber, Levinas, Wittgenstein, Carocci, Roma 2011; S. Spagnolo, Etica e metafisica 
nel pensiero di M. Buber, in Teoresi 32 (1977).

3  Cf. Dt 6,4-9.
4  Maurizio Mottolese sottolinea che «Gershom Scholem ha mostrato come l’idea di cre-

atio ex nihilo penetri dall’esterno e molto tardi nella teologia dell’ebraismo, evocando quasi 
immediatamente una rielaborazione mistica del concetto che ne trasforma completamente i 
lineamenti». In realtà, «questo concetto non è rintracciabile nelle fonti classiche delle religio-
ni monoteistiche rivelate: non può essere certo attribuito alla narrazione di Genesi, ma forse 
nemmeno ad altri luoghi della Bibbia, ebraica, greca o cristiana […]» (M. Mottolese, in https://
mondodomani.org/dialegesthai/mmo01.htm#rif4 [accesso: 12 dicembre 2020]). Per una visione 
cattolica, cf. l’Udienza generale di mercoledì 15 gennaio 1986 di Giovanni Paolo II, in https://
w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/audiences/1986/documents/hf_jp-ii_aud_19860115.pdf 
(accesso: 12 dicembre 2020).

5  M. Buber, Il principio dialogico e altri saggi, trad. it., San Paolo, Cinisello Balsamo 2014.

 ATT 2023 2.indb   392 ATT 2023 2.indb   392 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



393

Politica ed etica in Franz Rosenzweig e Martin Buber

difficoltà e di un crescente tentativo di emancipazione da parte dell’uomo 
da Dio stesso, che però, anziché all’agognata libertà e onnipotenza, ha 
portato alla crisi dell’uomo occidentale, alla deresponsabilizzazione delle 
singole azioni morali, all’eclissi di Dio,6 senza che si fosse trovato un degno 
sostituto, e a un conseguente urgente bisogno di una nuova educazione7 
per la costruzione di una società che possa ridare un senso all’umanità e 
che fatica nella ricostruzione di se stessa e dei propri legami sociali.8

Proposito di entrambi, con le dovute differenze, è anche la ricostruzio-
ne dell’identità della persona, dopo che l’idealismo di stampo hegeliano 
ha ridotto l’essere umano a tassello funzionale allo Stato, o a prodotto del 
darwinismo sociale, come sarà per l’ideologia nazista, con la deresponsa-
bilizzazione del singolo che concepisce se stesso come una tessera troppo 
piccola per poter influenzare in qualche modo il percorso della storia. Ro-
senzweig parte da Hegel per il suo impianto filosofico, sottolineando, nella 
pars destruens, i limiti di tale prospettiva, soprattutto in termini pratici e 
concreti, oltre che metodologici, mentre, nella pars construens offre una 
chiave di lettura del tempo, dello spazio e del linguaggio – tali da rimettere 
in discussione la struttura preesistente – per riaffermare la centralità della 
persona, sia in campo politico che etico: nel suo capolavoro, La stella della 
redenzione,9 egli analizza la fine delle ideologie ottocentesche, infrantesi 
durante la Prima guerra mondiale, e con esse la visione di mondo a cui lo 
stesso Rosenzweig aveva creduto. La prospettiva ottimistica dell’auto-re-
alizzazione dello spirito assoluto in seno alla storia, che con Hegel trova 
l’apogeo, si sgretola di fronte alla devastazione della guerra, rendendo 
importante riscoprire gli insegnamenti antichi dell’ebraismo e soprattutto 
la categoria della redenzione messianica. 

6  Id., L’eclissi di Dio.
7  Id., Discorsi sull’educazione.
8  Inerente alla crisi dell’uomo occidentale, trovo interessante il paradigma di un un’evo-

luzione del pensiero umano nella costruzione di differenti «dimore»: Buber teorizza che dall’i-
nizio del cammino dell’uomo siano state edificate tre grandi case, frutto di ricerca e indagine, 
ma che sono crollate in successione sotto i colpi del nuovo. La prima grande casa è il sistema 
aristotelico con tutto il suo apporto della filosofia socratico-platonica. Questo porta l’uomo a 
percepirsi come parte di un tutto regolato da leggi precise e fisse. La seconda casa è l’ellenismo: 
si assiste a un cambio di prospettiva, che trova in Agostino il suo punto centrale: perso il suo 
posto nel mondo, l’uomo si trova combattuto tra il bene e il male, che percepisce come forze che 
lo sovrastano e che lui può cercare di governare attraverso la legge morale e la fede in Dio che, 
con l’impianto tomista, diverranno guide sicure per l’uomo medievale. Alla messa in discussio-
ne dell’unica fede, a causa dell’Umanesimo, della Riforma protestante e del progredire della 
scienza svincolata dalla teologia, crolla anche questo edificio, e l’uomo si ritrova ad abitare in 
una casa non più adatta alle nuove esigenze, senza però aver avuto modo di costruirne un’al-
tra. Da qui lo smarrimento dell’uomo moderno e occidentale. Cf. Buber, Il problema dell’uomo.

9  F. Rosenzweig, La stella della redenzione, trad. it., Marietti, Casale Monferrato 1985.

 ATT 2023 2.indb   393 ATT 2023 2.indb   393 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



394

Laura Viotto

Incontriamo infatti, nel filosofo di Kassel, una critica all’idea di Stato 
inteso in senso più generale, come se la sua fosse più una direzione da 
seguire che delle indicazioni precise in merito alla storia: non compaiono 
infatti, se non in linea teorica, delle riflessioni sul sionismo, inteso come 
movimento storico-politico di costruzione dello Stato di Israele, seppur le 
teorie di Herzl10 fossero note, e non solo negli ambienti ebraici, essendo le 
sue posizioni politiche conosciute poiché avevano attinto forza dallo scan-
dalo dell’affaire Dreyfus, avvenuto solo pochi anni prima.

Di più ampio respiro invece è il pensiero di Buber, che può costruire le 
sue idee sulla base di un’esperienza storica sicuramente più lunga: i suoi 
ragionamenti in ambito politico infatti, decisamente più dettagliati e pun-
tuali rispetto a quelli di Rosenzweig, partono da un lungo percorso dell’i-
dea di sionismo che attraversa la fine del XIX secolo e, almeno, la prima 
metà del XX, nascendo come nazionalistico fino a trasformarsi in cultura-
le, maturando anche convinzioni sociali derivate dalle conseguenze della 
concretizzazione di una scelta politica anziché di un’altra, con l’urgente, 
quanto incompleto, dialogo da sostenere con le popolazioni presenti in Pa-
lestina per cercare e trovare una soluzione che non generasse altri conflitti. 

In entrambi è centrale l’idea di uomo, visto come essere dialogico, sia 
con se stesso che con gli altri esseri umani, con il mondo e, infine, con il 
trascendente: per entrambi Dio non è un freddo concetto filosofico di cui 
indagare l’esistenza o meno, ma un soggetto dialogante che è il senso del-
la storia e dell’ontologia stessa del mondo e dell’uomo. Entrambi affascina-
ti dal cristianesimo, approfondiranno le proprie radici culturali e religiose 
compiendo la scelta di confermarsi nella fede ebraica e nell’appartenenza 
al popolo ebraico; entrambi cercheranno soluzioni culturali ai conflitti, sot-
tolineando il ruolo centrale che la cultura possiede nell’attenuare le tensio-
ni, frutto di diverse opinioni.

2. Contesto culturale

La fine del XIX secolo e l’inizio del XX rappresentano un nodo cruciale per 
la storia della comprensione dell’ebraismo nel mondo occidentale: la per-
cezione di un nuovo modo di essere ebrei e occidentali, non più separati 
dal resto della comunità, come in epoca pre-illuministica, ma inseriti nel 
mondo con un ruolo attivo, diviene concreta.

10  Theodor Herzl scrive la sua opera, Der Judenstaat, nel 1896: sono qui ben espressi i 
propositi del sionismo nazionalista che caratterizzò il suo pensiero, proponendo la formazione 
di una nazione ebraica che potesse ospitare tutti gli ebrei del mondo, con una sua giurisdizione 
e un riconoscimento internazionale.

 ATT 2023 2.indb   394 ATT 2023 2.indb   394 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



395

Politica ed etica in Franz Rosenzweig e Martin Buber

Così come per il tedesco del XX secolo è importante rivendicare un’i-
dentità ben precisa, basata su tradizioni ancestrali che diventano collante 
di fronte alla disgregazione della modernità, così anche l’ebreo mitteleuro-
peo riscopre nelle sue radici religiose la propria peculiarità: entrambi, con 
finalità simili e, paradossalmente, un linguaggio sovrapponibile, esprimo-
no l’importanza per il sangue, il suolo e il Volk, con un accento più marcato 
sullo spirito nazionale rispetto allo spirito universale. 

A fianco dei concetti di assimilazione e di integrazione, si profilano an-
che quelli di rigenerazione e di emancipazione. In particolare con questi 
due termini si intende, nel primo caso, il processo per cui gli ebrei avreb-
bero potuto, se avessero avuto le medesime opportunità degli altri, rag-
giungere gli stessi traguardi; nel secondo caso, la loro equiparazione al 
resto della popolazione se si fossero visti riconosciuti gli stessi diritti civili 
e politici. L’emancipazione, in particolare, era richiesta anche dalla classe 
intellettuale  cristiana,  oltre che da quella  ebraica, poiché entrambe ve-
devano nello sdoganamento culturale, politico ed economico del popolo 
ebraico la possibilità di arricchimento reciproco sotto i vari aspetti, soprat-
tutto quello commerciale.

Nasce così in seno alle comunità ebraiche tedesche, soprattutto di Kön-
igsberg (oggi Kaliningrad) e di Berlino, l’haskala, la mente, il movimento 
culturale, soprattutto letterario, ma anche politico e sociale che nel cor-
so del XVIII secolo, germogliando negli ideali della Rivoluzione francese, 
cercherà di dare un’autonomia al popolo ebraico, pur mantenendone le 
peculiarità, cercando al contempo di inserirlo in un contesto nuovo, spo-
gliato dalle rigide connotazioni non solo religiose ma anche socio-politi-
che, che avevano caratterizzato l’Ancien régime.11 

Si assiste quindi alla ricerca, da parte dell’ebraismo, di una nuova col-
locazione culturale, un nuovo Jüdische Renaissance. Il riappropriarsi del-
le proprie origini prende forma dal voler ridare identità a quell’ebraismo 
post-assimilatorio in Germania, che si è ormai annacquato con gli ideali 
rivoluzionari e illuministici di Liberté, égalité,  fraternité nonché con l’u-
guaglianza giuridica dei cittadini, creando di fatto uno sfilacciamento del-
la componente identitaria. A questo processo, piuttosto complesso, Buber 
e Rosenzweig daranno risposte diverse ma complementari, che troveranno 
una sintesi e un punto di contatto con la Verdeutschung der Schrift, che 

11  Cf. R. Calimani, Storia dell’ebreo errante, Rusconi, Milano 1992. L’autore parte non solo 
dal periodo dell’Illuminismo, per cercare di individuare la trasformazione culturale delle comu-
nità ebraiche dell’Europa occidentale, ma vede nel periodo del regime napoleonico il passaggio 
dalla percezione dell’ebreo come appartenente a una nazione diversa, a un individuo che prati-
ca una religione diversa, ma comunque un cittadino dell’impero. Questa nuova visione, seppur 
osteggiata dalla parte più conservatrice della comunità, sarà l’inizio del processo di assimilazio-
ne che porterà molti ebrei a sentirsi prima di tutto cittadini orgogliosi di una nazione che amano.

 ATT 2023 2.indb   395 ATT 2023 2.indb   395 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



396

Laura Viotto

non è solo una traduzione della Scrittura in tedesco corrente, ma un ten-
tativo di rendere concetti e pensieri ebraici comprensibili, in particolare, 
all’ebreo tedesco, in bilico tra tradizione e cultura ebraica, e tradizione e 
cultura tedesca, ma anche all’uomo occidentale in generale, che vive una 
profonda crisi esistenziale.

Un punto di svolta è la fine della Prima guerra mondiale e del suo esito 
disastroso per la Germania: si iniziano a cercare le cause di una tale sconfit-
ta, e soprattutto qualcuno a cui attribuirne la responsabilità, e diventa facile 
identificare gli ebrei, per il loro presunto scarso patriottismo, come capri 
espiatori. Prende di nuovo vita la teoria della cospirazione mondiale ebraica 
e delle lobby che influenzerebbero l’economia e la politica internazionale: è 
proprio in questo periodo che il complottismo antisemita riscopre l’opera di 
Sergey Nilus,12 che pur essendo appurato trattarsi di un falso storico, trova 
larga diffusione nella propaganda nazionalista. La situazione migliora ver-
so la metà degli anni Venti, quando l’economia riprende a funzionare e la 
società trova un nuovo equilibrio, fino allo scoppio della crisi del 1929, che 
rimetterà in gioco tutti gli stereotipi mai sopiti e tutta la frustrazione che si 
riversa su un presunto responsabile: Rosenzweig non vedrà l’epilogo del 
percorso di emarginazione e colpevolizzazione della componente ebraica 
della società, perché muore proprio in quell’anno, consumato dalla malattia.

Nei primi anni del XX secolo, il percepirsi in bilico nel sentirsi tedeschi 
ma non completamente, porta al consolidamento del movimento sionista, 
che, con la figura di Theodor Herzl, raggiunge la sua massima espressione 
di nazionalismo: nel 1897 si tenne a Basilea il primo congresso mondiale 
sionista e, sempre nello stesso anno, venne fondato il periodico Die Welt, «il 
mondo». Il proposito è la nascita in Palestina di uno Stato sovrano ricono-
sciuto da tutti gli altri Stati in ambito internazionale, dove ogni ebreo disper-
so nel mondo possa sentirsi a casa. Sicuramente, anche grazie al carisma 
di Herzl, questo tipo di sionismo è quello che occupa il maggior spazio nei 
dibattiti in seno alla comunità ebraica e soprattutto all’interno dell’Organiz-
zazione mondiale del sionismo, sua emanazione politicamente strutturata, e 
da lui fondata proprio in occasione del primo congresso sionista di Basilea. 

Gli obbiettivi prefissati giocano su tre assi spazio-temporali: incentivare 
l’immigrazione di persone che possano formare una prima cellula, sia a li-
vello sociale che economico, direttamente in loco, e ottenere nel contempo 
una sensibilizzazione alla causa creando o potenziando le organizzazioni 
ebraiche sioniste che possano sollecitare l’appoggio degli Stati stranieri 
al progetto. Si punta infine alla formazione di una coscienza nazionalista 
nelle comunità ebraiche.

12  S. Nilus, Protocollo dei Savi di Sion, Edizioni Clandestine, Massa Carrara 2008. 

 ATT 2023 2.indb   396 ATT 2023 2.indb   396 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



397

Politica ed etica in Franz Rosenzweig e Martin Buber

Proprio durante il quinto congresso, che apre i lavori a Basilea il 26 di-
cembre 1901, la frattura tra i due schieramenti è ormai evidente, e si confi-
gura, oltre che da un punto di vista ideologico, anche come uno scontro ge-
nerazionale. Buber, già a capo della Commissione cultura, matura l’idea che 
si debba tenere gli occhi sul presente per poter progettare il futuro, e che 
occorra una formazione identitaria e culturale: non a caso il programma che 
sottopone al congresso è incentrato sulla creazione di una casa editrice, che 
dia un nuovo impulso alla letteratura ebraica, e di testate giornalistiche, che 
trattino argomenti di attualità, e caldeggia inoltre la possibilità di allestire 
esposizioni artistiche oltre che favorire l’apertura di un libero teatro ebraico.

Ma Herzl è su tutt’altre posizioni: per lui l’aspetto fondamentale è la-
vorare alla creazione di uno Stato-nazione. Tenterà di ricucire lo strappo 
seguito alla critica protesta attuata da Buber, che nel frattempo ha lasciato 
la guida di Die Welt, ma ormai il divario tra loro, e tra le reciproche visioni, 
è incolmabile. 

La Judenfrage, la questione ebraica, è una questione identitaria, una 
domanda di senso sull’essere ebrei. L’anima culturale, intesa come aspetto 
fondante dell’ebraismo contemporaneo, che deve precedere la creazione 
di uno Stato indipendente, è ben spiegata nella lettera di risposta di Buber 
stesso a una lettera aperta scritta dal Mahatma Gandhi:

Una terra di cui un libro sacro parla ai figli della terra non è mai semplicemente 
nei loro cuori; una terra non può mai diventare un semplice simbolo. È nei cuori 
perché è l’immagine profetica di una promessa per l’umanità. Ma sarebbe una 
vana metafora se il Monte Sion non esistesse davvero. Questa terra è chiamata 
«santa», ma questa non è la santità di un’idea; è la santità di un pezzo di ter-
ra. Ciò che è semplicemente un’idea e niente di più non può diventare santo, 
ma un pezzo di terra può diventare santo proprio come l’utero di una madre può 
diventare santo […]. Su questo criterio, la questione del nostro destino ebraico 
è indissolubilmente legata alla possibilità di radunarsi, e questo in Palestina.13

3. Politica ed etica in Franz Rosenzweig 

Il pensiero politico di Rosenzweig potrebbe essere diviso in due punti focali. 
1. Rifiuto del sionismo politicamente e nazionalisticamente inteso: gli 

aspetti storici e politici sono importanti ma non devono essere subordinati 
a quelli eterni e metafisici. Più che un nazionalismo, per Rosenzweig rima-
ne centrale l’aspetto culturale dell’ebraismo. 

13  In https://www.jewishvirtuallibrary.org/letter-from-martin-buber-to-gandhi (testo origi-
nale in inglese; accesso: 2 febbraio 2020).

 ATT 2023 2.indb   397 ATT 2023 2.indb   397 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



398

Laura Viotto

2. Critica all’allora imperante idea di Stato di matrice hegeliana: Ro-
senzweig è in origine un estimatore di Hegel, ma già quando pubblica il 
libro Hegel e lo Stato si vede la differenza di base e la critica, perché per 
Rosenzweig il pensiero politico di Hegel riduce lo Stato, inteso nella sua 
versione di nazione, come unico rappresentante dello spirito oggettivo: in 
primo luogo, mentre Hegel sostiene l’importanza di arrivare all’Assoluto 
come negazione del sensibile, per giungere alla purezza della conoscenza, 
Rosenzweig parte dal concreto, e in particolare dall’uomo reale calato nel-
la sua storia, con le sue fragilità e insicurezze. In secondo luogo, l’Assoluto 
di Hegel è, nel vero senso etimologico del termine, ab solutum da ogni 
cosa, e ogni cosa si dissolve in esso: questo tipo di impostazione prevede 
che ci sia un unico modo di pensare, che si presenta come graniticamente 
inattaccabile e solido, mentre per il nostro pensatore è includente ogni 
cosa, è totalizzante, e mantiene al suo interno relazioni dinamiche che cre-
ano unione. Nel primo caso abbiamo un Assoluto impersonale, frutto del 
procedimento di negazione che porta al positivo, mentre nel secondo caso 
abbiamo un assoluto personale che è dialogo.

Anche lo scorrere del tempo è visto in modo diverso: per Hegel il tempo 
è uno scorrere continuo senza inizio né fine, che si ricapitola totalmente 
nell’Assoluto, che nella sua perfezione è immutabile,14 mentre per Rosen-
zweig, che utilizza la metafora della mezzanotte15 per meglio far compren-
dere il suo punto di vista, esso è uno scandire ben preciso di momenti che 
significano azioni concrete: il mattino è la creazione, il legame tra Dio e 
il mondo, il mezzogiorno è la rivelazione, cioè il legame tra Dio e uomo, 
e infine la mezzanotte è la redenzione, cioè il legame tra mondo e uomo; 
nell’ottica del dinamismo vitale, tutte le fasi si ricompongono in Dio e nel 
suo giorno senza fine. Queste tre categorie ontologiche offrono un aggan-
cio con la teologia, in modo che con le categorie temporali di passato pre-
sente e futuro si trovino quelle di creazione rivelazione e redenzione, il 
tutto in un’ottica temporale. Questo aspetto triadico accompagna anche la 
composizione della sua opera principale, La stella della redenzione, che è 
divisa nella sezione dedicata agli elementi, un’altra al percorso e la terza 
alla figura, a loro volta ancora divisi in triadi. D’altronde il libro si muove 
sui tre piani di Dio, mondo, uomo, considerati come termini irriducibili, con 
categorie esperienziali e conoscitive peculiari, ma non per questo separati, 
perché sono congiunti attraverso l’esperienza di vita. La sovrapposizione 
delle due triadi crea una stella, che per Rosenzweig è il Magen David, lo 
scudo, o stella, di Davide.

14  Cf. Rosenzweig, La stella della redenzione, 273 (ed. 1985).
15  Ivi, 274. Cf. Coletta, Libertà e liberazione in Franz Rosenzweig, 24ss.

 ATT 2023 2.indb   398 ATT 2023 2.indb   398 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



399

Politica ed etica in Franz Rosenzweig e Martin Buber

La visione etica di Rosenzweig potrebbe essere divisa in tre punti focali.
1. Nesso tra essenza ebraica ed esistenza ebraica: occorre una riscoper-

ta dell’ebraismo, nelle sue varie sfumature, per poter permettere alle ge-
nerazioni di vivere ciò che viene insegnato, affinché le tradizioni religiose 
non diventino gruppi stantii ma comunità vive, perché vita e cultura non 
possono essere separate. Sicuramente questo aspetto è stato influenzato 
dal pensiero di Adolf von Harnack, in particolare da L’essenza del cristia-
nesimo, pubblicato nel 1900.16 Rosenzweig, seppur cerchi di dare forma a 
un pensiero svincolato da una confessione religiosa in particolare, quando 
redige le sue opere, sia La stella che Il nuovo pensiero, ha in mente la re-
ligione ebraica. L’altra religione che viene presa in considerazione è il cri-
stianesimo, non solo perché è quella che conosce meglio, avendo compiuto 
studi filosofici che non possono prescindere dalla conoscenza dell’impianto 
di pensiero cristiano, ma anche perché per un certo periodo accarezzò l’idea 
di convertirsi. Ma, decidendo di rimanere nella fede dei suoi padri, appro-
fondirà l’ebraismo, concepito come la religione del popolo eterno, propo-
nendo una distinzione tra comunità spirituale e nazione. Il popolo ebraico, 
infatti, non è solo una comunità spirituale, ma è una comunità di sangue 
con un’identità collettiva17 che si trasmette per il solo fatto di far parte del 
popolo ebraico stesso, di generazione in generazione, e oltre ad essere un 
legame di sangue diviene un legame culturale, che unisce non solo intra-
generazionalmente ma anche intergenerazionalmente, con una dimensione 

16  I. Kajon, Il pensiero ebraico del Novecento. Una introduzione, Donzelli, Roma 2002, 74.
17  Rosenzweig, La stella della redenzione, 319 (ed. 1985): «[…] nella sequenza delle gene-

razioni, ciascuna delle quali genera la successiva come pure a sua volta rende testimonianza 
delle generazioni precedenti».

Creazione

Dio

Redenzione

Rivelazione

Mondo Uomo

 ATT 2023 2.indb   399 ATT 2023 2.indb   399 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



400

Laura Viotto

contemporaneamente sincronica e diacronica.18 A questo aspetto si legano 
i tre elementi principali che sono alla base di un’identità nazionale, e cioè 
terra, lingua e Legge: la terra è la terra dei padri, che diviene non solo più 
luogo fisico, ma anche significato, ed è la patria. Questo ideale però rimane 
secondario rispetto al legame di sangue, ed è uno dei nodi più problematici 
da affrontare: infatti spesso si è assistito alla diaspora degli ebrei, perché nel 
momento in cui la terra veniva conquistata da altri popoli, seppur in modo 
doloroso, per salvare la propria identità, gruppi di ebrei si sono spostati in 
altri luoghi. Ecco che assume un’importanza centrale la lingua comune, 
perché, seppur lontani e senza patria, permette di rimanere vicini e uniti. 
L’ultimo elemento, quello della Legge, ha la duplice valenza di civile e reli-
giosa, che crea un flusso di continuità con il passato e il futuro, sottraendosi 
in qualche modo alla temporalità perché le leggi diventano eterne. La Leg-
ge, la 19,תּוֹרָה è anche insegnamento, perché non viene imposta ma donata, e 
non solo al popolo eletto ma, attraverso di lui, a tutti gli altri popoli.

2. Nesso tra essenza umana ed esistenza umana: citando il Cantico dei 
Cantici,20 Rosenzweig sottolinea che è proprio l’aspetto della morte che 
segna il passaggio dal tempo della creazione a quello della rivelazione, 
ed è un momento che accomuna tutto il genere umano, che si colloca fuori 
dalla temporalità pur essendo nel tempo, perché segna un punto di rottura 
tra un prima e un dopo. Diventa anche il tempo del dialogo, perché Dio 
guida l’uomo a dare un nome21 a tutte le cose, chiamandolo a continuare 
l’opera di creazione,22 ed è il tempo della relazione, che culmina con il 
riconoscimento dell’alterità con la summa dei comandamenti espressa sia 
nel Nuovo che nell’Antico Testamento.23

Recuperando la filosofia di Kierkegaard, Schopenhauer, Nietzsche e del 
secondo Schelling, che cerca di correggere l’idealismo tedesco di Hegel con 
l’opera Ricerche filosofiche sull’essenza della libertà umana,24 Rosenzweig 

18  Cf. primo discorso di Praga di Martin Buber sull’identità di sangue che rende un ebreo 
tale.

19  Per la lettura della Torah in lingua originale con traduzione a fianco cf. http://www.
archivio-torah.it/testotorah/

20  Cf. Ct 8,6.
21  Cf. Coletta, Libertà e liberazione in Franz Rosenzweig, 45 nota 107. Cf. C. Guarnie-

ri, Spigolature grammaticali. Il vocativo e il nome proprio nel linguaggio della Rivelazione, 
in Il futuro del «nuovo pensiero», Atti del Convegno internazionale della Rosenzweig Gesel-
lschaft («Il futuro del “nuovo pensiero”», Chieti, aprile 2007), in http://www.rivistateoria.eu/
media/2008_1/019_Guarnieri_211.pdf, 212 (accesso: 3 marzo 2020).

22  Rosenzweig, La stella della redenzione, 241 (ed. 1985): «il mondo non è creato già com-
piuto fin dall’origine, ma con la determinazione di dover divenire compiuto».

23  Cf. Lc 10,25-28; Lv 19,18.
24  F.W.J. Schelling,  Ricerche filosofiche sull’essenza della libertà umana, a cura di G. 

Strummiello, trad. it., Bompiani, Milano 2007.

 ATT 2023 2.indb   400 ATT 2023 2.indb   400 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



401

Politica ed etica in Franz Rosenzweig e Martin Buber

pone nuovamente il singolo al centro del pensiero, e non intendendolo 
come un ente astratto, ma come una persona calata nella sua storicità e par-
ticolarità,25 la cui morte assume un significato preciso perché segue la storia 
redentiva del mondo. L’uomo anela alla vita. E la filosofia dovrebbe inter-
rogarsi a questo proposito: questa prospettiva viene meglio analizzata in La 
stella. Nel corso del tempo, la filosofia avrebbe invece iniziato a interrogarsi 
sul mondo e, cercando di offrire una logica investigativa, si sarebbe sem-
pre più distanziata dall’uomo reale.26 Secondo Rosenzweig, infatti, gli errori 
commessi nel corso della storia dall’indagine filosofica sono tendenzialmen-
te due: il primo è stato il ridurre il complesso nodo ontologico a uno, e cioè 
alla dialettica tra fede e ragione, tra esistenza di Dio o sua non-esistenza, 
domanda dal sapore parmenideo, ancora irrisolta dopo oltre due millenni. 
Il secondo errore commesso dalla filosofia è stato il cercare di indagare la 
realtà con gli stessi strumenti usati per l’indagine della natura, identifican-
do la realtà con la natura stessa, senza rendersi conto che le sfaccettature 
della realtà sono molteplici e impossibili da cogliere in modo sinottico. Per-
severando in questi errori, la filosofia ha creato una meta-fisica, cioè che sta 
oltre la fisica, e che non risponde alle leggi della fisica: in quest’ottica si cre-
erebbe però una frattura tra mondo e uomo, che, secondo Rosenzweig, può 
essere risanata tentando di recuperare i tre oggetti della conoscenza – Dio, 
mondo e uomo – indagandoli non più con la logica razionale, ma con una 
meta-logica, o oltre-logica,27 che evidenzia che la realtà precede il pensiero, 
e che ne è indipendente, per cui il filosofo deve approcciarsi senza pregiu-
dizi e senza ricadere nei due errori principali del passato. 

3. La fede in Dio: nella triade Dio – uomo – mondo, che sono anche i 
pilastri della metafisica occidentale, si staglia la differenza ontologica, per-
ché solo Dio è il creatore, mentre l’uomo e il mondo sono creati, e quindi 
mancano della sufficienza dell’essere, tipica invece di Dio stesso: sussiste 
anche un’ulteriore divisione, quella tra il mondo e l’uomo, perché quest’ul-
timo è l’unico che si pone delle domande fisiche su se stesso e su ciò che lo 
circonda, e domande metafisiche e di senso sull’origine e la fine, e quindi, 
in ultima battuta, su Dio stesso. Ma in un mondo senza Dio, la sua assenza 
pone degli interrogativi: la domanda di senso, che è tipica dell’essere uma-
no, trova il vuoto del trascendente, e quindi deve riempire questo vuoto 
con un’altra categoria, che è il Sé28. 

25  Rosenzweig, Il nuovo pensiero, 21.
26  Id., La stella della redenzione, 4 (ed. 1985).
27  A. Sferrazza, Individuo e comunità nel pensiero di Franz Rosenzweig, Electronic Thesis 

and Dissertation Archive, Università di Pisa 2016, 89.
28  E. Goodman-Thau, Da Dio-Uomo-Mondo a Storia-Linguaggio-Sé. Il Nuovo Pensiero di 

Rosenzweig come critica della ragione dalle fonti dell’ebraismo, in Il futuro del «nuovo pensie-
ro», 18.

 ATT 2023 2.indb   401 ATT 2023 2.indb   401 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



402

Laura Viotto

Rosenzweig parte proprio da questa mancanza di Dio per cercare di 
ristabilire un ponte tra la filosofia e la teologia, tra l’uomo e la fede. Mentre 
l’idealismo tedesco si interroga sull’essenza delle cose, Rosenzweig parte 
dalla realtà concreata e dall’esperienza che l’uomo fa del mondo, che ha 
senso solo all’interno della relazione con Dio, perché i tre elementi, se-
parati eppure in dialogo tra di loro, nella loro peculiare relazione, creano 
la realtà. È infatti il loro interagire, creazione – rivelazione – redenzione, 
ad essere intelligibile da parte dell’uomo, perché egli è calato in questa 
dimensione storica,29 ed è in questo ambito che si muove e vive. In questa 
dimensione di temporalità, anche il parlare diviene un modo di conoscere 
e di esperire, perché non si tratta più del filosofeggiare astratto e atempo-
rale, ma è un pensiero concreto, perché concreto è il problema che si pone, 
e l’interesse che suscita le domande è frutto della situazione contingente. 
Di fatto è l’azione primordiale di Dio che rende possibile la realtà, perché 
suo è il primo atto creatore che prevede un secondo momento rivelativo 
che, di conseguenza, prevede un altro soggetto, il genere umano, che ri-
sponda alla chiamata. Il linguaggio, a cui Rosenzweig dedica la seconda 
parte de La stella, è pura relazione, in primis di Dio, che con l’atto creativo 
riconosce la propria creazione; consentendo alla sua creatura, fatta a im-
magine e somiglianza, di dare il nome alle cose,30 crea un legame libero. 
Elemento fondamentale è infatti la rivelazione, perché indica che la cre-
azione non è stata solo un momento che si cristallizza nel tempo, ma è un 
continuo divenire, fatto di domanda e risposta. E la libertà di Dio, che lo 
muove al dialogo, è l’amore31 che dona la possibilità di essere e che chiede 
una risposta, di qualunque tipo.32

4. Politica ed etica in Martin Buber

Il pensiero politico di Buber, decisamente più articolato rispetto a quello di 
Rosenzweig, potrebbe essere diviso in tre punti focali. 

1. Il sionismo della prima ora accanto a Theodor Herzl. Inizialmente 
Buber è interessato alle idee proposte da Theodor Herzl, non solo perché 

29  Sferrazza, Individuo e comunità nel pensiero di Franz Rosenzweig, 20.
30  Cf. Gen 2,19-20.
31  Sferrazza, Individuo e comunità nel pensiero di Franz Rosenzweig, 180ss.
32  Nel commento al Cantico dei Cantici, Rosenzweig analizza l’uso del linguaggio figurato 

e di quello concreto, offrendo una chiave di lettura particolare. Sullo sfondo si intravede Ro-
senzweig stesso, innamorato di Margrit Rosenstock, moglie del suo amico. Per un approfondi-
mento cf. P. Mendes-Flohr, Tra amore sensuale e amore celeste. La lettura rosenzweighiana del 
Cantico dei Cantici, in Il futuro del «nuovo pensiero», 34.

 ATT 2023 2.indb   402 ATT 2023 2.indb   402 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



403

Politica ed etica in Franz Rosenzweig e Martin Buber

è la corrente all’interno dei sionismi più importante e meglio articolata, 
ma perché, almeno nelle prime fasi, la figura carismatica del fondatore e 
presidente del movimento sionista durante il congresso di Basilea del 1897 
rappresenta la voce più autorevole. Ma già poco dopo emerge la differenza 
di base tra i due. Mentre Herzl rimane ancorato all’idea che sia fondamen-
tale la creazione di uno Stato indipendente e riconosciuto come tale dagli 
altri Stati, Buber ritiene più urgente pensare all’importanza dell’aspetto 
culturale e dell’educazione, intesa come processo di riscoperta delle pro-
prie radici per costruire un’identità nuova ma in continuità col passato. La 
frattura che si instaura tra le due visioni creerà un divario tale da non poter 
più pensare a una riconciliazione tra le due prospettive, che procederanno 
su binari paralleli, con brevi incursioni nei rispettivi campi per motivi sto-
rico-contingenti, ma rimanendo tutto sommato differenti e inconciliabili. 

2. Il sionismo culturale (Kulturzionismus), ispirato alla personalità di 
Ahad Ha’am (pseudonimo letterario di Asher Zevi-Hirsch Ginsberg) e l’in-
contro con Gustav Landauer (1870-1919) che gli fornirà lo spunto per la 
«consacrazione di un socialismo di matrice anarchica, in cui centrale è 
il superamento dei rapporti di forza e di egemonia, in serrato contrasto 
con le ideologie liberticide del secolo scorso quanto con quelle cosiddette 
“democrazie rappresentative”, in cui, di fatto, lo Stato esercita un surplus 
di potere»:33 Buber non sposa un sionismo, ma almeno quattro tipi di sio-
nismo: quello culturale, quello religioso, quello storicamente e concreta-
mente caratterizzato, e infine quello dialogico, centrale per una riconci-
liazione israelo-palestinese.34 Benché Ahad Ha’am e Theodor Herzl siano 
praticamente contemporanei, la differenza tra i due è abissale. L’anima 
culturale, intesa come aspetto fondante dell’ebraismo contemporaneo, che 
deve precedere la creazione di uno Stato indipendente, è ben spiegata in 
Rinascimento ebraico. Scritti sull’ebraismo e sul sionismo (1899-1923),35 
opera il cui filo conduttore è risvegliare le coscienze dell’ebreo occidenta-
le, ormai talmente assimilato alla cultura gentile da aver dimenticato chi 
è, e fargli riscoprire il patrimonio culturale del suo popolo, che non è solo 
la tradizione rabbinica talmudica, ma una ricca fonte da cui attingere per 
trovare la propria strada in un mondo spersonalizzante e spersonalizzato; 
dall’altra parte c’è anche il desiderio di cercare un dialogo con la cultu-
ra non ebraica, con l’intento di far capire che il popolo ebraico è ricco di 
vitalità e creatività, tale da rendere agevole il progresso negli ambiti più 

33  Ferrari, La comunità postsociale, 10.
34  Ivi, 31s.
35  M. Buber, Rinascimento ebraico. Scritti sull’ebraismo e sul sionismo (1899-1923), Mon-

dadori, Milano 2013.

 ATT 2023 2.indb   403 ATT 2023 2.indb   403 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



404

Laura Viotto

moderni dell’intellettualità mitteleuropea. I vocaboli sono scelti da De Vil-
la con cura: 

Come il Rinascimento italiano aveva avviato un rinnovamento autentico e non 
un semplice ritorno all’antichità classica, così il Rinascimento ebraico del XX 
secolo avrebbe significato la nascita di una cultura ebraica moderna.36

Un Rinascimento che si sarebbe esteso a tutte le genti, basandosi sul 
pulchrum, uno dei trascendentali dell’Essere, forse il più trascurato dalla 
teologia, ma che trova qui una riscoperta soprattutto da parte del genere 
umano, perché nessuno è immune al richiamo della bellezza, dal micro-
cosmo del proprio essere e delle proprie relazioni, passando per l’arte che 
si manifesta nella ricerca della filocalia, fino a confluire nel macrocosmo 
dell’universo. 

Un altro punto di divergenza è l’aspetto etico e religioso: infatti

l’intellettuale di Odessa aveva dato rilievo alla dimensione etica dell’ebrai-
smo: anche se più volte rivestiti, nel passato, della veste della religione, i va-
lori spirituali che definiscono l’ebraismo dovevano ora essere collocati in una 
cornice etica, non religiosa. Per ridare linfa a un ebraismo isterilito nello spi-
rito era necessario, per Ahad Ha’am, secolarizzarne la tradizione e tramutarla 
in «cultura nazionale»; solo così sarebbe stato possibile avviare gli ebrei mo-
derni e laici a una nuova creatività, non ricalcata su forme culturali estranee 
ma autenticamente ebraica: l’idea di rinascita di Ahad Ha’am non interseca la 
sfera della religione.37

Il secondo tipo di sionismo buberiano si caratterizza per un interesse 
crescente per l’aspetto culturale-politico di matrice socialista38 e religioso, 
e per un sionismo riparatore per curare le ferite di un mondo danneggiato 
da una mentalità che non pone l’altro al centro delle azioni sociali.

Alla base del pensiero di Buber rimane centrale il concetto di Alterità, 
sia sul piano verticale che su quello orizzontale, che l’uomo possiede in 
quanto creatura ontologicamente predisposta all’apertura e al dialogo,39 e 
che nella libertà di essere se stesso si autodefinisce come relazione.

36  M. De Villa, La Verdeutschung der Schrift, 27.
37  Ivi, 33.
38  Id., Sentieri in utopia, 63: «Essere socialista significa mantenere una relazione vitale 

con lo spirito comune e la vita comunitaria delle epoche andate, cercare con sguardo vigile e 
spregiudicato gli eventuali resti di essi ancora nascosti sotto la superficie della nostra epoca così 
aliena dalla comunità […]. Significa però anche guardarsi da qualsiasi schematismo nell’indi-
cazione della vita da percorrere […] e in ogni momento, per quanto si può, vivere attivamente 
secondo tali principi».

39  Cf. la posizione espressa da F. Ferrari, Martin Buber, Umanesimo ebraico, 6, in https://
www.academia.edu/38006951/BUBER_Umanesimo_ebraico (accesso: 26 dicembre 2019).

 ATT 2023 2.indb   404 ATT 2023 2.indb   404 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



405

Politica ed etica in Franz Rosenzweig e Martin Buber

Buber potrebbe rientrare in quel tipo di sionismo che associa il messia-
nismo al socialismo, con una spiccata matrice spiritualista e religiosa, con-
trapposta, o forse complementare, a quella freudiana e marxista di Erich 
Fromm, che comunque guardava all’impianto culturale e umano veicolato 
dalla Bibbia per creare una base dalla quale partire.

L’incontro con Gustav Landauer segna una significativa tappa nel per-
corso intellettuale di Buber, perché l’incontro tra le due visioni politiche 
invoglierà i due pensatori a ricalibrare le proprie teorie per rispetto all’in-
telligenza dell’altro:

Se gli scritti di Buber muoveranno infatti l’amico ad una riscoperta delle pro-
prie radici religiose ebraiche, le tesi rivoluzionarie e il burrascoso percorso 
politico di Landauer, militante anarchico e vitale interprete del socialismo, sa-
ranno oggetto di un ininterrotto dialogo e di significative divergenze tra i due. 
L’intera produzione di Landauer  è percorsa da un dualismo irrisolto quan-
to fertile tra l’idea di un processo di «rigenerazione» dei legami comunitari, 
sotterraneo e pacifico, e l’immagine di un’irruzione rivoluzionaria nel corso 
della storia, vero e proprio «bagno nello spirito» indispensabile al riscatto 
dell’uomo. Il campo di tensione tra questi due poli varia di intensità ed è a più 
riprese modificato, dando luogo a combinazioni eterogenee che sottendono 
una singolare interpretazione dei processi storici avvenuti tra il Medioevo e 
l’età moderna. Secondo l’autore d’altronde il concetto di rivoluzione possie-
de molteplici accezioni, tra le quali due assumono la valenza di indicazioni 
fondamentali: da una parte il termine in questione designa la sequenza di 
eventi innescata dalla dissoluzione dello spirito cristiano medioevale, con la 
sua struttura organica di rapporti comunitari e forme associative municipali, la 
perdita del cui tessuto etico avrebbe prodotto il dispiegarsi di atomizzazione 
e individualismo, ponendo la violenza ed il conflitto come unica cifra del pre-
sente; dall’altra, nella cornice di questa situazione fattuale, le rivoluzioni sono 
quei cambiamenti politici dirompenti e salutari che, per quanto insufficienti, 
devono rimuovere gli ostacoli materiali affinché un nuovo spirito e una nuova 
comunità possano prendere corpo. Questi primi elementi bastano a eviden-
ziare il debito di Landauer verso quella determinata matrice culturale, che 
lo accomuna a Buber e a molti altri pensatori ebrei tedeschi, definibile come 
«romanticismo anticapitalista».40

La visione politica si caratterizza sicuramente per un telos utopico, 
anche di natura economica, ma prende nel contempo le distanze sia dal 
capitalismo occidentale, alienante e individualista, sia dal comunismo sto-
ricamente rappresentato dall’URSS, che ha visto la sua affermazione gra-

40  Cf. il saggio di M. Garau, Landauer e Buber e il messianismo politico, in https://www.
academia.edu/30714835/Landauer_Buber_e_il_messianismo_politico-relazione (accesso: 17 
dicembre 2019).

 ATT 2023 2.indb   405 ATT 2023 2.indb   405 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



406

Laura Viotto

zie alla privazione di molte libertà individuali. In questo senso Landauer 
è anarchico e Buber acratico, perché quest’ultimo non propone un ritor-
no nostalgico ad altrettanto utopiche comunità pre-sociali, ma mantiene 
lo sguardo rivolto a una comunità post-sociale,41 nuova e rivoluzionaria, 
anarchica42 e partecipativa. 

3. La comunità post-sociale, come terza via e antidoto sia al collettivi-
smo di stampo marxista che all’individualismo di stampo consumistico, si 
concretizza nell’esperienza del kibbutz e nel progetto binazionale per la 
Palestina, intesa come realizzazione storica dell’ebraismo, ma non vista 
come la creazione di uno Stato-nazione. Come osserva Ferrari, infatti,

identificare il telos della realizzazione della comunità costituita dal popolo 
ebraico con quello dell’edificazione di uno Stato ebraico, nella forma dello Sta-
to-nazione moderno di matrice europea, sarebbe pertanto un grave errore.43

Questa idea va in netto contrasto con l’idea allora diffusa di uno Sta-
to-nazione, ma l’idea di Buber è piuttosto chiara, e lo diverrà maggiormen-
te dopo la Seconda guerra mondiale:

Finché si interpreti il concetto di Sion semplicemente come una delle tante 
idee nazionali, non si può arrivare a comprendere il vero significato. Noi par-
liamo di idea nazionale quando un popolo fa oggetto della sua consapevolez-
za e pone a base della sua volontà la sua unità, la sua coesione interna, il suo 
carattere storico, le sue tradizioni, le sue origini, i suoi sviluppi, il suo destino 
e la sua vocazione. In questo senso, l’idea sionistica del popolo ebreo nella 
nostra epoca è da considerarsi come un’idea nazionale. Ma è proprio la sua 
essenza che fa la differenza da tutte le altre. È indicativo a questo proposito 
che questa idea nazionale abbia preso il nome non, come le altre, da un popo-
lo, ma da un luogo. Il che rivela chiaramente che qui non si tratta tanto di un 
popolo quanto del suo legame con una terra, cioè la sua Terra patria.44

Nel 1927 Buber si reca in Palestina e vede nel kibbutz e nella kvutza 
la realizzazione, seppur in nuce, della comunità al di là della società. Ca-
pisce che un altro mondo è possibile, e che ciò che manca in altri progetti 

41  Ferrari, La comunità postsociale, 53.
42  Ivi, 55-56: «Il “nuovo” che l’anarchia prepara nel pensiero landaueriano, non meno che 

in quello buberiano, è un uomo capace di orientarsi nel mondo percependo coappartenenza e 
non separazione […]. La tesi proposta da Landauer è quella per cui il cammino della storia con-
sisterebbe nel trapassare dalla nascita di una u-topia al suo irrigidimento in topia, e quindi al 
suo declino, attraverso il sorgere di una nuova u-topia, il cui destino è a sua volta, nondimeno, 
di diventare una nuova topia, condannata, anch’essa, a cristallizzare e soccombere».

43  Ivi, 43.
44  M. Buber, Israele e Palestina. Sion: storia di un’idea (1950), introd. di A. Poma, Marietti, 

Genova 2008, 5, cit. in Ferrari, La comunità postsociale, 44.

 ATT 2023 2.indb   406 ATT 2023 2.indb   406 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



407

Politica ed etica in Franz Rosenzweig e Martin Buber

di società è la centralità dell’uomo concreto con i suoi limiti e i suoi pregi, 
ma soprattutto la libertà individuale, che viene negata nel comunismo e 
che sta subendo fortissime limitazioni progressive nel nazionalsocialismo.

L’elemento che manca per la concretizzazione dell’utopia buberiana è 
il dialogo tra ebrei e arabi e un’eventuale confederazione con i Paesi con-
finanti. Quando ormai il percorso della creazione di uno Stato in Palestina 
aveva preso una connotazione che non corrispondeva ai criteri da lui iden-
tificati, Buber si rese conto del pericolo a cui la situazione stava andando 
incontro, e

sollecitò costantemente il movimento sionista, di cui faceva parte, a realizzare 
l’insediamento ebraico in Palestina, non secondo i calcoli miopi e le alleanze 
compromettenti di una politica fondata sulla potenza, ma secondo le prospet-
tive etiche di un progetto di sviluppo pacifico della terra e di promozione della 
concordia tra i popoli che la abitano.45

Gli scenari di politica internazionale che si dischiudono davanti agli 
occhi del mondo non sono promettenti, ma pare che in pochi siano disposti 
ad ammettere che quella della creazione di uno Stato-nazione ebraico, che 
non tenga conto dei diritti delle popolazioni che precedentemente abitano 
la Palestina, sia un’idea perfettibile.46

Buber infatti sostenne che

la nazione che è divenuta nostra vicina in Palestina, e che condivide un desti-
no comune con noi, ci impone una responsabilità maggiore. Niente sarebbe 
più contraddittorio per noi di costruire una vita organizzata nella nostra co-
munità e allo stesso tempo escludere gli altri abitanti del paese, sebbene la 
loro vita dipenda, come la nostra, dal futuro dello stesso paese. […] Ci siamo 
stabiliti in Palestina accanto agli arabi, non insieme ad essi, accanto. Quando 

45  A. Poma – L. Bertolino (a cura di), Prospettive filosofiche sulla pace, Atti del Colloquio 
(Torino, 15 aprile 2008), Trauben, Torino 2008, 24ss.

46  Sono numerosi gli intellettuali che, alla luce degli eventi storici successivi, hanno spo-
sato l’idea di Buber. Ho trovato interessante quella proposta da Zarcone perché, a distanza di 
tempo, offre un quadro sintetico e in continua evoluzione delle conseguenze della creazione 
dello Stato di Israele. Cf. P.F. Zarcone, Martin Buber e l’anarchismo, in http://utopiarossa.blo-
gspot.com/2015/06/martin-buber-e-lanarchismo-di-pier_4.html (accesso: 29 dicembre 2019): 
«L’asse portante della posizione di Buber sul problema palestinese è sintetizzabile con l’espres-
sione “un solo paese, due popoli”, tant’è che ancor prima del suo definitivo trasferimento in 
Palestina (nel 1938) aveva aderito all’associazione Brit Shalom (Alleanza di Pace), il cui fine era 
realizzare un’intesa fra ebrei e arabi, insieme ad altri suoi amici come Hugo Bergmann, Hans 
Kohn, Gershom Scholem e Ernst Simon. Su questa linea si mosse anche in Palestina, vedendo 
giustamente la cosiddetta “questione araba” come parte essenziale della “questione ebraica”. 
Al suo senso etico, infatti, non sfuggiva che atteggiamento e comportamento ebraico verso gli 
arabi poteva diventare elemento di contraddizione per lo stesso ebraismo, così come l’antise-
mitismo lo era per il cristianesimo».

 ATT 2023 2.indb   407 ATT 2023 2.indb   407 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



408

Laura Viotto

due nazioni abitano nello stesso paese, se quell’«accanto» non diventa «insie-
me», diventa necessariamente «contro». Questo è destinato ad accadere qui; 
non ci sarà ritorno ad un semplice «accanto».47

Vivere insieme agli arabi, e non solo accanto ad essi, e creare le con-
dizioni affinché esista l’autentico dialogo e il reciproco rispetto, sempre 
attenti che non si profilino invece i presupposti per un conflitto, qualora lo 
stare insieme sia solo di facciata, è la strada che si dovrebbe percorrere. 

Nel 1948, dopo la dichiarazione di indipendenza pronunciata da Ben 
Gurion, Buber avverte le autorità ebraiche dello sbaglio nelle relazioni con 
i popoli confinanti; gli errori, secondo lui, sono stati molteplici, e partono 
dall’aver intrapreso un’opera di colonizzazione fino all’aver sottratto agli 
arabi non solo le risorse economiche, in una chiara politica di dominio, ma 
anche le posizioni di rilievo nell’amministrazione pubblica.48

Il sionismo di Buber è rimasto tutto sommato marginale e non ha avuto 
grande risalto, soprattutto nel primo periodo della creazione dello Stato 
di Israele, e le sue posizioni hanno contribuito a renderlo inviso a buona 
parte del mondo ebraico che invece sperava che il sionismo nazionalista 
potesse essere un buon compromesso.49 Buber, tuttavia, scelse di non arri-
vare a una rottura con le posizioni ufficiali: forse un rammarico sì, ma una 
frattura, per l’uomo del dialogo, non sarebbe stata pensabile.

La critica al collettivismo e all’individualismo suggerisce la particolare 
idea di società che Buber porterà avanti per tutta la vita, arricchendola di 
esperienze che gli deriveranno dagli incontri con altri pensatori,50 sempre 
consapevole che ogni idea è perfettibile e mai definitiva. Grande fidu-
cia suscitò in lui la creazione di villaggi ebraici cooperativi sul territorio 
palestinese, i kibbutzim: Buber dedica un capitolo, il penultimo, di Sen-
tieri in Utopia51 alla riflessione su un tipo di società alternativa tanto al 
capitalismo che al socialismo, e classifica quello dei kibbutzim come un 

47  Ivi, in particolare nota 22.
48  Ivi, 94.
49  Così sottolinea Zarcone: «Non stupisce quindi che la fama di Buber sia assai scarsa 

nell’attuale mondo ebraico (appiattito sulla politica israeliana), a differenza di quanto accade 
invece nel mondo cristiano, che lo considera una delle voci più alte ed eminenti del secolo XX. 
In definitiva (come spesso accade alle grandi menti), il sionismo a cui aveva aderito Buber era 
il “suo” sionismo e aveva ben poco a che vedere con l’omonimo movimento. Si trattava di una 
concezione in qualche modo messianica, orientata alla ricerca della Sion dei profeti, e non un 
progetto politico-temporale come quello di Herzl, già in origine con prospettive imperialiste, 
dove non vi era posto per la Sion spirituale» (ivi). 

50  Sicuramente uno dei pensatori che ha influenzato di più il pensiero anarchico e sociali-
sta di Buber è Gustav Landauer, la cui idea di trasformazione dei rapporti tra gli individui, per 
trasformare successivamente lo Stato, è riscontrabile in molte posizioni di Buber stesso.

51  Buber, Sentieri in utopia, 151ss.

 ATT 2023 2.indb   408 ATT 2023 2.indb   408 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



409

Politica ed etica in Franz Rosenzweig e Martin Buber

esperimento che è da valutare, una sorta di consociatio consociatiorum52 
del movimento cooperativistico che superi tanto l’atomizzazione della so-
cietà attraverso un riacquisto della coesione interna, che la collettivizza-
zione attraverso una valorizzazione dell’individuo e delle sue peculiarità. 
Utilizzando la metafora della stanza privata,53 Buber sottolinea quanto sia 
importante per la persona avere uno spazio tutto per sé nel quale non solo 
rifugiarsi, ma anche sentirsi a proprio agio, sicuramente come facente par-
te di una comunità, ma anche come singolo che ha bisogno di un tempo 
e di un luogo solo suoi. Uno degli aspetti importanti che egli sviluppa è la 
visione olistica della persona, e non solo il profilo economico, come invece 
hanno fatto il marxismo e il comunismo, che hanno dato grande rilevanza 
a questo ambito sottolineando invece meno gli altri bisogni umani, perché 
ritenuti poco funzionali all’ideologia stessa. Buber è fiducioso che questo 
non-naufragio54 dell’esperimento del kibbutz possa migliorare col passare 
del tempo, perché sono insiti nell’idea stessa di questo tipo di società il 
cambiamento e l’adattamento alla situazione mutevole, che egli vede già 
in essere: la fine dell’ultima guerra è stata 

la fine del preludio della crisi mondiale. Questa, dopo la tetra «pausa» de-
stinata a non durare molto a lungo, comincerà presumibilmente presso alcu-
ni popoli minori dell’occidente che solo in apparenza potranno ristabilire la 
loro economia dissestata. Essi si troveranno immediatamente di fronte alla 
necessità di radicali misure di socializzazione, anzitutto a quella dell’espro-
prio della terra. Importanza senz’altro decisiva avrà allora chi sarà il vero sog-
getto dell’economia trasformata, proprietario dei mezzi sociali di produzione, 
il potere dello stato accentrato o le unità sociali dei lavoratori urbani e rura-
li, conviventi co-producenti, coi loro corpi rappresentativi; in questo secondo 
caso gli organi statali rinnovati dovranno svolgere semplicemente funzioni 
equilibratrici e amministrative. Da queste decisioni, a cui ne seguiranno più 
tardi altre di analoghe presso i popoli maggiori, dipenderà in larga misura dal 
sorgere di una società nuova, di una civiltà nuova.55

Questo distingue l’uomo dagli altri esseri animali: la capacità di svilup-
pare una socialità con i propri simili tale da permettere agli individui di co-
operare pur riservando spazi privati, di possedere beni comuni ma anche 
beni personali e di non finalizzare gli sforzi alla mera sopravvivenza, ma 
alla vita, progettando, e riprogettando se necessario, partendo dagli errori 
con un ideale da raggiungere, in una crescente autonomia personale che, 

52  Ivi, 151.
53  Ivi, 152.
54  Ivi, 161.
55  Ivi.

 ATT 2023 2.indb   409 ATT 2023 2.indb   409 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



410

Laura Viotto

oltre ad arricchire il singolo, arricchisce anche la comunità, producendo 
cambiamenti e apportando modifiche a un tessuto che altrimenti rischie-
rebbe l’immobilismo.

L’inciampo del percorso è dato dalla politicizzazione della società56 che 
va in netto contrasto con il principio sociale decentratore: è stato un pas-
saggio lento, ma continuo, che ha trasformato le strutture sociali in strut-
ture politiche, con l’illusione di superare il bellum omnium contra omnes57 
per l’accesso alle materie prime e per conquistare una fetta di mercato, 
creando in realtà una competizione sempre crescente che ha fatto sì che 
le nazioni si alleassero per garantirsi i privilegi e rafforzare il loro potere 
economico, col quale perpetrare una situazione di sfruttamento a danno 
delle altre nazioni più deboli e dell’ambiente naturale: l’obbiettivo non era 
più perseguire i fini della comunità, ma dello Stato e del suo presunto o 
reale interesse. Non si tratta di un ritorno a un mitico passato idealizzato, 
ma alla creazione di un nuovo modello comunitario al passo con i tempi. 
Non è nostalgia, è speranza teleologica.

La visione etica di Buber potrebbe essere riassunta in tre capisaldi. 
1. Chassid. Ne Il cammino dell’uomo, opera che raccoglie le riflessioni 

sull’essere umano durante una conferenza al congresso di Woodbrook, a 
Bentveld in Olanda, nel 1947, Buber sottolinea la possibilità per l’uomo oc-
cidentale, ancor di più alla luce della guerra appena conclusa, di prendere 
spunto dagli insegnamenti del chassidismo per ritrovare una dimensione 
umana di crescita e di riconciliazione, proprio perché esso offre un’imme-
diatezza che difficilmente la religione può dare: infatti per il chassidismo il 
creato è una manifestazione di Dio, e in ogni cosa si può vederne l’opera. 
Con una forte sfumatura di panenteismo, si può affermare che il sentimen-
to che meglio conduce l’essere umano a intravedere il divino è la gioia, 
unita all’umiltà della consapevolezza del divario ontologico.58 

2. Libertà e responsabilità di ogni singolo individuo, per cui «ogni sin-
golo uomo è una cosa nuova nel mondo, ed è chiamato a sviluppare a 
dar corpo a questa particolarità. Buber non pensa mai al singolo come a 
un individuo decontestualizzato da una comunità, poiché è proprio essa 
che rappresenta la risposta ontologica umana: non si tratta infatti della 
comunità naturale, cioè quella legata da vincoli di sangue o di apparte-
nenza a un luogo specifico, e che quindi precede l’individuo conferendogli 

56  Ivi, 165.
57  T. Hobbes, Leviatano, I, c. XII: «L’uguaglianza naturale fra gli uomini fa sì che tutti vo-

gliano le stesse cose, che tutti tendano alla propria conservazione, alla propria sicurezza, e che 
di conseguenza vogliano sottomettere gli altri. Da questa situazione nascono la competizione, 
la diffidenza, il desiderio di gloria, “la guerra di tutti contro tutti”».

58  Cf. F. Fratini, Martin Buber: l’educazione come ascesi, in http://www.paedagogica.org/
doc/fratini.pdf, 33.

 ATT 2023 2.indb   410 ATT 2023 2.indb   410 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



411

Politica ed etica in Franz Rosenzweig e Martin Buber

un’identità non voluta ma imposta, né quella borghese, sicuramente più 
asettica ma proprio per questo spersonalizzante al punto da non creare 
legami affettivi ma solo legami sociali stereotipati; piuttosto si tratta della 
comunità che si forma dalle relazioni che legano le persone e ha la possi-
bilità di creare un antidoto ai problemi tipici dell’uomo moderno, e cioè la 
solitudine, lo smarrimento esistenziale e morale, e il relativismo etico, ed 
è in grado di chiamare anche la persona alla responsabilità, che diventa 
quindi il fulcro intorno al quale deve girare la comunità stessa in generale 
e la persona in particolare. 

Buber, nel suo discorrere sulla relazione, si sofferma59 sul pericolo della 
modernità di concepire l’essere umano non più come un sinolo di anima e 
corpo,60 ma come un risultato composito di elementi spirituali ed elementi 
corporei, che così come si aggregano possono disgregarsi. In questo modo 
la modernità ha destrutturato l’essere umano, che si sente anche dere-
sponsabilizzato perché impossibilitato a cogliere una realtà che diviene 
troppo sfaccettata e quindi difficile da cogliere nel suo insieme:

Il pensiero biologistico e storicistico di questo tempo, per quanto si siano con-
siderati differenti, insieme hanno contribuito a consolidare una credenza nella 
fatalità. […] Ciò è facilitato dai modi della pretesa; che si tratti della «legge 
della vita» di una guerra di tutti contro tutti, in cui ciascuno deve combatte-
re o soccombere; o della «legge dell’anima», che costituisce senza residui la 
personalità psichica su innati istinti utilitaristici; o della «legge della società» 
di un inarrestabile processo sociale, che la volontà e la coscienza possono solo 
accompagnare; o ancora della «legge della cultura», per cui le strutture della 
storia si formano e scompaiono in modo inalterabile e regolare.61

3. Ontologia dell’interrelazione62 e primato dell’azione su ogni forma di 
insegnamento. La corrispondente morale del discorso politico, in bilico tra 
individualismo e collettivismo, è la risposta dialogica, che è parte ontologi-
ca di ogni essere umano. Buber nota che tra ogni essere umano esiste un 
qualcosa, difficilmente definibile, che lo caratterizza costituendolo, perché 
permette a ciascuno di riconoscere nell’altro una particolare alterità che, 
mentre definisce i confini, lo caratterizza come essere dialogico: quest’area 
di convergenza, così umana e così caratteristica, è ciò che definisce l’uo-

59  Cf. M. Buber, Elementi dell’interumano,  in  Id., Il principio dialogico e altri saggi (ed. 
1997).

60  S. Simonetti, L’anima in San Tommaso D’Aquino, Armando Editore, Roma 2007, 181.
61  M. Buber, L’Io e il Tu, in Il principio dialogico e altri saggi, 98 (ed. 1997), cit. in C. Gia-

nolla, Il dialogo filosofico di Martin Buber come critica alla massificazione, in Dialegesthai. 
Rivista telematica di filosofia 13 (2011), in https://mondodomani.org/dialegesthai/cg02.htm, 13 
(accesso: 23 gennaio 2020).

62  Ferrari, La comunità postsociale, 22s.

 ATT 2023 2.indb   411 ATT 2023 2.indb   411 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



412

Laura Viotto

mo perché gli permette di incontrarsi con un altro essere di pari dignità. 
Quest’area viene definita da Buber di interrelazione (das Zwischen)63 che 
nel linguaggio, non necessariamente solo verbale, trova il mezzo espressi-
vo più consono. Buber traccia le caratteristiche che deve avere un dialogo 
autentico, e individua nella spontaneità, nella reciproca libertà e desiderio 
di relazionarsi, e nella reciproca sorpresa di un incontro non precostituito, 
le principali peculiarità, mentre gli incontri che sono imbastiti preceden-
temente e difettano delle caratteristiche da lui individuate, come potrebbe 
essere per esempio una lezione didattica, oppure una convenzione abi-
tuale e formale, come i convenevoli durante un saluto, sono informativi 
ma mancano della componente dialogica. In quest’ottica l’uomo diviene il 
vertice della natura, perché è l’unico essere che può esercitare la sua liber-
tà nella sfera interrelazionale e attuare una scelta, seppur contingente, ma 
che lo porta non solo ad auto-comprendersi, ma anche a conoscere l’altro.64 

Proprio con la capacità di prendere le distanze dal mondo e dall’altro, 
l’uomo è in grado di entrare in relazione. Si compie il passaggio dall’og-
gettivazione alla soggettivazione. 

Conclusioni

Il connubio tra etica e politica ha da sempre affascinato l’uomo, che ha 
considerato come inscindibile il legame che dovrebbe legare la vita pub-
blica con il senso di collettività e bene comune.65 Anche Rosenzweig e 
Buber, pur con le loro differenze di vedute, hanno cercato di sondare tale 
legame, che benché invocato dalla maggior parte delle persone, appare ai 
più non così solido. Quel che mi sembra essere interessante è la volontà 
di costruire un impianto filosofico che sia concreto. L’utopia, soprattutto 
per Buber, non deve essere un alibi, un sogno irrealizzabile che si confina 
nella fantasia, ma un orizzonte entro il quale muoversi per la costruzione 

63  Buber, Il problema dell’uomo, 206: «Al di là del mero versante soggettivo, al di qua di 
quello oggettivo, c’è la sfera dell’“interrelazione”, o del “tra“, in quello stretto angolo appunto 
dove l’Io e il Tu s’incontrano».

64  Id., La domanda rivolta al singolo, in Id., Il principio dialogico e altri saggi, 270 (ed. 1997).
65  Per una visione diversa, o forse solo complementare, cf. la favola data alle stampe nel 

1705 da B. De Mandeville, La favola delle api, Vizi privati e pubbliche virtù (il titolo originale 
in inglese è The Grumbling Hive, or Knaves Turn’d Honest – L’alveare scontento, ovvero i 
Furfanti resi onesti) che venne pubblicata in modo anonimo. Nel 1714 fu ristampata, con l’ag-
giunta del sottotitolo Vizi privati e pubbliche virtù, e infine nel 1723 venne definitivamente 
intitolata Fable of the Bees: or, Private Vices, Publick Benefits. Cf. B. De Mandeville, La favola 
delle api, Rizzoli, Milano 2011.

 ATT 2023 2.indb   412 ATT 2023 2.indb   412 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



413

Politica ed etica in Franz Rosenzweig e Martin Buber

di una società che abbia al centro l’uomo concreto e che aspiri alla realiz-
zazione del sé nel rispetto delle libertà altrui. 

Essi si sono interrogati se un’altra società fosse possibile o se fosse-
ro destinati ad essere avvolti in una spirale di ascesa e caduta dominata 
dagli eventi storici e contingenti. Rosenzweig e Buber sono partiti dalla 
situazione a loro coeva e, attraverso una visione religiosa, hanno cercato 
di indagare la società, ma non più a livello locale, bensì a livello mondiale. 
In quest’ottica la critica di Rosenzweig alle guerre diventa una critica al 
sistema imperialista delle potenze occidentali, che sfruttano gli Stati asia-
tici e africani per produrre una ricchezza che sarà destinata a un gruppo 
ristretto di beneficiari, mentre la stragrande maggioranza della popolazio-
ne continuerà a vivere in una situazione di povertà, anche, e soprattutto, 
culturale. 

L’insegnamento che si può trarre dai due pensatori gioca su entrambi i 
piani, sia etico che politico. 

In campo etico, mi sembra che si possa ritrovare l’importanza dell’e-
ducazione, del dialogo, della libertà e della riscoperta della persona come 
soggetto di diritti e doveri. 

In campo politico, mi sembra che ci sia concordanza sulla creazione 
di una società che rispetti la libertà della persona, che consideri non solo 
l’aspetto economico come fattore determinante, ma che tenga in consi-
derazione l’individuo e la sua sfera personale, e che si inizi a pensare a 
costruire nuovi modelli di associazione che permettano di passare da una 
società a una comunità.

L’educazione, continua e permanente, è uno dei punti di contatto tra 
Rosenzweig e Buber, che in una società che punta sul fattore economico a 
scapito della formazione culturale della persona, diviene veicolo prezioso 
di idee e innovazione. Inoltre essa dev’essere libera, sia da vincoli ideolo-
gici che economici: solo in questo modo si può garantire ad ogni persona la 
possibilità di determinare se stessa in base alle proprie aspirazioni e capa-
cità, e non in base a un destino precostruito dalla situazione contingente.

Il dialogo è il cardine su cui ruota tutto l’impianto filosofico dei due 
pensatori. La violenza, come forma di sopraffazione del più forte sul più 
debole, deve essere eliminata. Riconoscendo l’alterità e la dignità dell’al-
tro, si è in grado di mostrare rispetto per le idee altrui, che diventano og-
getto di dibattito e crescita personale.

La libertà, diritto inalienabile di ogni persona, è alla base di una comu-
nità che accetta le diversità educate e formate a tal proposito. Il bene co-
mune, anche se non sempre viene chiamato in questo modo, risulta essere 
la condizione che permette di vivere in modo libero e pacifico, abolendo 
ogni idea di violenza e controllo.

La centralità della persona è il ponte tra etica e politica: infatti in ambi-
to politico è la comunità che deve essere plasmata sulla persona, e non il 

 ATT 2023 2.indb   413 ATT 2023 2.indb   413 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



414

Laura Viotto

contrario. Prima c’è l’uomo concreto, poi c’è, semmai, l’ideologia. E qui si 
gioca la grande differenza tra utopia e ideologia: l’ideologia piega l’uomo 
alle idee che lo precedono e gli impongono di conformarsi.

La critica costruttiva di entrambi parte dai modelli economici del capi-
talismo e del comunismo, declinati nelle varie forme. Soprattutto Buber si 
occuperà dell’aspetto politico, poiché testimone della Shoah e della costi-
tuzione dello Stato di Israele: la nascita del nuovo Stato potrebbe essere 
l’occasione per fare memoria dei torti subiti e per cercare di costruire una 
comunità nuova, che proponga un nuovo modello al mondo, di coabita-
zione e rispetto delle diversità. La storia andrà diversamente, con grande 
rammarico di Buber stesso che fino all’ultimo ha cercato il dialogo con 
chiunque per dar corpo alla speranza di un mondo diverso.

Laura Viotto
Via Cristoforo Colombo, 42
10128 TORINO
laura.viotto@libero.it

Sommario
Nel corso del Novecento, l’incontro tra filosofia ed ebraismo ha trovato ori-
ginale espressione in alcuni autori di fede ebraica, in particolare in Franz 
Rosenzweig (1886-1929) e Martin Buber (1878-1965), segnati, il primo, dalla 
violenza della Grande guerra, e il secondo dalle atrocità dell’ultimo conflitto 
mondiale e dalla concretizzazione dei progetti nazionalistici di costituzione 
di uno Stato sovrano in Israele, con tutte le implicanze storico-politiche che 
un tale progetto racchiudeva in sé. In questo testo si esplicitano le loro visioni 
etiche e politiche.

Summary – Politics and Ethics in Franz Rosenzweig and Martin Buber
During the XX century, the meeting of philosophy and Judaism found an orig-
inal expression for some authors of the Jewish faith, especially Franz Rosenz
weig (1886-1929) and Martin Buber (1878-1965). Both authors were marked 
by violence, the former by the World War I and the latter by the World War 
II as well as the nationalistic plans for the establishment of a sovereign state 
in Israel, with all the historical and political implications that such a project 
contained. In this text, their politics and ethics vision have been developed.

 ATT 2023 2.indb   414 ATT 2023 2.indb   414 12/10/23   15:4312/10/23   15:43




