
AR
CH

IV
IO

 T
EO

LO
GI

CO
 T

O
RI

N
ES

E

Micallef, Le radici storiche e teologiche della nozione di asilo  Colella, 
Corridoi umanitari: il bene nel male  Cognato, Sulla «interdisciplinarità» 
della teologia morale  Canobbio, La questione del metodo teologico nella 
seconda metà del XX secolo  Ceragioli, Coscienza, scienza e teologia. Un 
confronto con la prospettiva di Lonergan  Danna, Il metodo in teologia di 
B. Lonergan: un contributo per una prospettiva interdisciplinare  Finamore, 
Implicazioni antropologiche e teologiche sul metodo. Problematicità storiche 
e opzioni di B. Lonergan  Viotto, Politica ed etica in Franz Rosenzweig e 
Martin Buber  Zamengo, L’insegnamento di religione a scuola tra il 1923 
e il 1984  Williams, Le sfide dell’evangelizzazione nella città  Zelinsky, 
La situazione dell’Ortodossia di fronte alla sfida dell’evangelizzazione  
Forestier, La sinodalità, nuovo paradigma cattolico dell’evangelizzazione?  

 Recensioni

NerbiniN
er
bi
ni€ 27,00

ARCHIVIO   TEOLOGICO 
TORINESE

2023
2

POSTE ITALIANE S.p.A. – SPEDIZIONE IN ABBONAMENTO POSTALE - AUT. n. CN- NE/01992/07.2022 PERIODICO ROC 

2023/2
luglio-dicembre 2023 • Anno XXIX • Numero 2 

Rivista della FACOLTÀ TEOLOGICA DELL’ITALIA SETTENTRIONALE

SEZIONE DI TORINO

ATT 2023 2 - copertina.indd   1ATT 2023 2 - copertina.indd   1 26/10/23   09:4126/10/23   09:41



ARCHIVIO TEOLOGICO TORINESE
A cura della Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale – sezione di Torino
Anno XXIX – 2023, n. 2

Proprietà:
Fondazione Polo Teologico Torinese

Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale – sezione di Torino
Via XX Settembre, 83 – 10122 Torino
tel. 011 4360249 – fax 011 4319338
istituzionale@teologiatorino.it
e-mail Segreteria: donandrea.pacini@gmail.com

Registrazione n. 1 presso il Tribunale di Torino del 27 gennaio 2015

Direttore responsabile: Mauro Grosso

Redazione: Andrea Pacini (direttore), Gian Luca Carrega e Antonio Sacco (segretari), Oreste 
Aime, Dino Barberis, Roberto Carelli, Ferruccio Ceragioli, Carla Corbella, Mauro Grosso, 
Pier Davide Guenzi, Luca Margaria, Paolo Mirabella, Alberto Nigra, Alberto Piola

Editore:
Edizioni Nerbini - Prohemio Editoriale srl
via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze         -       ROC n. 34429 (10.6.2020)
e-mail: edizioni@nerbini.it
www.nerbini.it

Realizzazione editoriale e stampa: Prohemio Editoriale srl - via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze

Amministrazione e ufficio abbonamenti:
abbonamenti@nerbini.it

Abbonamento 2023
Italia € 44,50 – Europa € 64,50 – Resto del mondo € 74,50
Una copia: € 27,00

Per gli abbonamenti e l’acquisto di singoli fascicoli dal 2022 in poi: 
Versamento sul c.c.p. 1015092776
intestato a Prohemio Editoriale srl, Firenze

ISBN 9788864348032	 ISSN 1591-2957

 ATT 2023 2.indb   250 ATT 2023 2.indb   250 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



251

Sommario

Le radici storiche e teologiche della nozione di asilo 
René M. Micallef s.j. ................................................................................ 	 »	 255

Corridoi umanitari: il bene nel male 
Marco Colella............................................................................................ 	 »	 277

Sulla «interdisciplinarità» della teologia morale 
Pietro Cognato.......................................................................................... 	 »	 295

La questione del metodo teologico  
nella seconda metà del XX secolo 
Giacomo Canobbio.................................................................................... 	 »	 307

Coscienza, scienza e teologia.  
Un confronto con la prospettiva di Lonergan 
Ferruccio Ceragioli.................................................................................... 	 »	 335

Il Metodo in Teologia di B. Lonergan:  
un contributo per una prospettiva interdisciplinare 
Valter Danna............................................................................................ 	 »	 355

Implicazioni antropologiche e teologiche sul metodo.  
Problematicità storiche e opzioni di B. Lonergan
Rosanna Finamore.................................................................................... 	 »	 373

Politica ed etica in Franz Rosenzweig e Martin Buber 
Laura Viotto.............................................................................................. 	 »	 391

L’insegnamento di religione a scuola tra il 1923 e il 1984 
Federico Zamengo..................................................................................... 	 »	 415

 ATT 2023 2.indb   251 ATT 2023 2.indb   251 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



252

Sommario

RELAZIONI DEL CONVEGNO  
DELLA FACOLTÀ TEOLOGICA DELL’ITALIA SETTENTRIONALE – 

SEZIONE DI TORINO (16 novembre 2022):
LE CHIESE CRISTIANE NELLA SOCIETÀ PLURALE

Le sfide dell’evangelizzazione nella città 
Rowan Williams........................................................................................ 	 »	 433

La situazione dell’Ortodossia  
di fronte alla sfida dell’evangelizzazione 
Vladimir Zelinsky..................................................................................... 	 »	 445

La sinodalità, nuovo paradigma cattolico  
dell’evangelizzazione? 
Luc Forestier............................................................................................. 	 »	 457

NOTA BIBLIOGRAFICA

O. Aime, La singolarità umana. Contributi per l’antropologia filosofica  
(Valter Danna)........................................................................................ 	 »	 477

RECENSIONI

F. Hartog, Chronos. L’Occidente alle prese con il tempo  
(O. Aime)................................................................................................. 	 »	 489

C. Baldi, Caritas. Un lavoro o una missione?  
(G. Piana)................................................................................................. 	 »	 492

O. Sanguinetti – P. Zoccatelli, «Costruiremo ancora cattedrali».  
Per una storia delle origini di Alleanza Cattolica (1960-1974)  
(C. Anselmo)........................................................................................... 	 »	 495

A. Riccardi, La guerra del silenzio. Pio XII, il nazismo, gli ebrei;  
O. Di Grazia – N. Pirozzi, La croce e la svastica.  
Il pontificato di Pio XII tra silenzi e complicità  
(L. Casto)................................................................................................. 	 »	 499

Agostino, L’anima e la sua origine  
(A. Nigra)................................................................................................ 	 »	 505

 ATT 2023 2.indb   252 ATT 2023 2.indb   252 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



253

Sommario

L. Casto, Storia della Santità in Piemonte e in Valle d’Aosta  
(R. Savarino)............................................................................................ 	 »	 510

G. Calaciura, Io sono Gesù  
(M. Nisii).................................................................................................. 	 »	 513

SCHEDA

G. Cavallotto, Il grido dei profeti. Parole senza tempo  
(F. Mosetto)............................................................................................. 	 »	 519

 ATT 2023 2.indb   253 ATT 2023 2.indb   253 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



445Archivio teologico torinese 2 (2023), 445-455

La situazione dell’Ortodossia  
di fronte alla sfida  

dell’evangelizzazione
Vladimir Zelinsky

Nello svolgere alcune riflessioni di fondo sulla sfida dell’evangelizzazione 
e delle prospettive ecumeniche in Europa, nel contesto moderno e postmo-
derno dell’Ortodossia, non possiamo eludere una domanda iniziale: quale 
Ortodossia? L’Ortodossia vista dall’esterno come un grande museo dell’an-
tichità, colmo di antiche icone, decorato dalle cupole dorate, ricco di veri 
tesori spirituali accumulati nei secoli e custoditi nei depositi del sottosuolo 
del mondo contemporaneo? Il museo non è mai vuoto; è sempre pieno di 
visitatori ecumenici, a volte con le lacrime agli occhi, pieni d’ammirazione. 
Ma le visite, come tutte le visite, non durano a lungo. Tranne in alcuni casi, 
non tanto eccezionali, quando i visitatori nostalgici rimangono nel museo 
per sempre. Loro diventano i guardiani più vigilanti, ben intenzionati, che 
non amano sentir parlare dei cosiddetti «problemi» della loro nuova patria 
che li ha accolti. Per loro l’Ortodossia, secondo le parole romantiche di 
Rilke sulla Russia (per lui era la stessa cosa), ha una frontiera comune con 
il Regno di Dio. 

Non possiamo non essere d’accordo con questa visione, ma c’è anche 
un’altra Ortodossia che non ha nemmeno la frontiera con un altro regno, 
di questo mondo, a volte il più disumano che ci sia. Queste due Ortodossie 
sono abitate, diciamo, dagli aborigeni, nati lì o convertiti, tornati alla terra 
natale. Nei Paesi post-comunisti, non solo in Russia, la maggior parte dei 
credenti sono i «primi chiamati» o credenti della seconda generazione, 
provenienti da famiglie ancora sovietiche, cioè atee. O almeno dai nonni 
sovietici. Loro vivono il proprio rapporto con Dio nel segreto della storia 
personale, nel banchetto privato del Regno, e nello steso tempo anche nel-
la storia sociale più dura. La cultura e la tradizione ecclesiale sono comuni 
per tutti i fedeli, ma la divisione tra le persone che pregano nella stessa 
Chiesa, nella stessa parrocchia, può essere più tagliente della divisione tra 
la destra e la sinistra, comune in Occidente. 

Prima di condividere con voi il cammino che sto per prendere, devo 
accennare il mio punto di partenza. Mezzo secolo fa sono entrato in que-
sto tesoro magico: immobile, incantevole, che è rimasto per sempre il mio 

 ATT 2023 2.indb   445 ATT 2023 2.indb   445 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



446

Vladimir Zelinsky

mondo, ma con gli anni, da persona che gode della festa in cui si è trovata 
gradita ospite, sono diventato colui che prova anche a ragionare. Queste 
due esperienze vivono in me, cercano la reciproca comprensione, ma spes-
so si contestano e discutono tra loro. L’icona del santo non è soltanto la 
pittura, il legno con l’immagine sopra, ma anche l’uomo riconosciuto nella 
santità. Confessiamo la nostra fede non soltanto nelle formule conciliari, 
ma anche sui volti e negli occhi dei nostri confratelli. 

Il nostro credo afferma la fede nella Chiesa una, santa, cattolica e apo-
stolica, ma per tante Chiese quest’unità esiste solo dentro se stesse. L’unità 
si appoggia sulla formula classica di Vincenzo di Lerino: è da credere ciò 
che sia stato creduto da sempre, ovunque, da tutti, ma spesso questo tutti 
viene allargato oltre alla Chiesa locale o domestica, anche alla grandezza 
della nazione, alla nostra area culturale con il suo passato, anche al nostro 
spazio geografico. All’unità spezzata ormai da mille anni tra Roma e Co-
stantinopoli, si è aggiunta poco fa la dolorosa divisione tra Costantinopo-
li e Mosca, tra il Patriarcato ortodosso che canonicamente è riconosciuto 
come primus inter pares e il Patriarcato ortodosso con maggior numero 
di fedeli. Alcune Chiese (il Patriarcato d’Alessandria, la Chiesa greca…) 
rimangono dalla parte di Costantinopoli, mentre le altre parteggiano per 
Mosca o piuttosto preferiscono rimanere in silenzio. In questo caso siamo 
testimoni di uno scisma clamoroso tra due universi, della stessa confes-
sione, mai visto nella storia della Chiesa d’Oriente (tranne la rottura con 
Costantinopoli per un breve periodo dopo il concilio di Firenze del 1439, 
che Mosca a quell’epoca aveva recepito come un tradimento). Il Credo 
niceno-costantinopolitano rimane lo stesso, la tradizione, la vita spirituale, 
i maestri della fede sono comuni, ma in pratica, secondo l’implacabile lo-
gica canonica, per la Chiesa di Mosca la Chiesa di Costantinopoli è come 
se non ci fosse. Non è la fede che importa, ma il buon comportamento 
politico. Confessando fede comune nell’unità, ci rendiamo conto che l’u-
nità non c’è. Crediamo nella cattolicità, che nella nostra lingua teologica e 
liturgica s’esprime come conciliarità, ma almeno quattro Chiese ortodosse 
non sono venute al concilio di Creta nel 2016 e non considerano le sue 
decisioni come vincolanti. Se nel primo caso lo scisma è stato causato dalla 
creazione della nuova Chiesa ucraina autocefala per opera della cattedra 
di Costantinopoli, che Mosca non ha potuto accettare, nel secondo il rifiuto 
spettacolare alla partecipazione a un concilio preparato insieme da deci-
ne di anni è stato motivato dall’uso – diciamo «sbagliato» – di una parola 
sola, ma carica di un significato cruciale: la Chiesa. Il termine «Chiesa», 
secondo l’interpretazione letterale o fondamentalista, non può mai essere 
usato al plurale, la sua singolarità non va messa in discussione. Questo 
rifiuto non ha soltanto il fondamento puramente scritturistico ma anche 
popolare, cioè culturale, psicologico. Nella mentalità dell’Oriente non si è 
spenta ancora un’opposizione secolare a tutto ciò che proviene dalla Chie-

 ATT 2023 2.indb   446 ATT 2023 2.indb   446 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



447

La situazione dell’Ortodossia di fronte alla sfida dell’evangelizzazione

sa d’Occidente. I teologi potrebbero ricorrere alla soluzione cattolica del 
Vaticano II: la Chiesa di Cristo «soggiorna» o «si trova» nella Chiesa ro-
mana, evitando il verbo «è» che senza compromessi afferma l’uguaglianza 
tra la Chiesa a cui apparteniamo e la Chiesa che Cristo aveva edificato. La 
Chiesa ortodossa nel suo insieme, dopo tutto il suo cammino ecumenico, 
già più di un secolo si è fermata sulla soglia di questa formula, non soltanto 
per ragioni teologiche, ma anche per motivi realistici; la maggior parte del 
popolo dell’Europa dell’est potrebbe non sostenere questa decisione. 

Ma non è questo il motivo principale. Siamo di fronte a due realismi 
separati quasi da un muro: quello puramente teologico, che ha poco in 
comune con la vita ecclesiale com’è, e quello pratico, condizionato dalle 
necessità di questo mondo, soprattutto politiche. Queste due realtà non 
soltanto coesistono, ma quasi non si distinguono. Vi sono anche due ve-
rità: una è simbolica, spirituale, quasi celeste, l’altra è di qua, del mondo 
caduto che vive secondo le sue regole e le proprie passioni. Di più: la se-
conda verità usa la logica puramente religiosa e canonica per fare i propri 
affari sulla terra. Non si tratta, certo, di un fatto nuovo e mai visto; tutta la 
storia del cristianesimo è trafitta da quest’opposizione tra due tipi di logica 
che a volte finisce con lo scontro e con la rottura, anzi, con lo scisma. Lo 
scisma esiste anche nella nostra coscienza; noi ortodossi, noi cristiani, da 
tempo siamo abituati a vivere in due mondi e spesso non vediamo che essi 
si trovano in aspro contrasto. Questo problema, che esisteva da sempre, è 
venuto fuori in una maniera clamorosa con la guerra russo-ucraina.

Scoppiata il 24 febbraio, la guerra ha svegliato nel mondo ortodosso 
tante sfide palesi e crisi nascoste o marginalizzate e mai guarite. Si tratta 
del problema sempre dolente del rapporto tra lo Stato e la Chiesa, il cui 
atteggiamento verso la guerra attuale è soltanto un caso particolare, ma 
il più doloroso. Senza andare in un passato troppo lontano, ad esempio 
all’epoca di Pietro il Grande, dalla quale secondo le parole di Dostoevskij, 
la Chiesa russa si trova paralizzata, consideriamo soltanto il secolo XX, 
quando, con la Rivoluzione del febbraio del 1917 la Chiesa russa ha ot-
tenuto una libertà piena, ma che è stata subito soppressa. Il concilio di 
Mosca, convocato nell’ottobre dello stesso anno, proprio durante la Ri-
voluzione bolscevica, ha ripristinato il sistema patriarcale (dopo Pietro il 
Grande il governo della Chiesa era sinodale), procedendo all’elezione del 
patriarca Tikhon. 

Una situazione drammatica: la Chiesa finalmente libera dalla mano za-
rista, favorevole ma spesso pesante, è entrata in una società nella quale 
qualsiasi libertà, prima di tutto la libertà di coscienza, è stata condannata 
a morte. Non in teoria, bisogna sottolineare, ma in pratica. Certamente, 
la Chiesa non poteva rimanere un’isola autonoma sotto il regime dittato-
riale. La vera paralisi si è sviluppata dopo la morte del patriarca Tikhon, 
nel 1925, quando la Chiesa ha ufficialmente annunciato la propria resa 

 ATT 2023 2.indb   447 ATT 2023 2.indb   447 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



448

Vladimir Zelinsky

incondizionata al sistema statale deicida con la Dichiarazione del metro-
polita Sergio Stragorodskiy del 1927. Lui l’ha firmata (ma non è sicuro che 
l’abbia scritta di persona) dopo l’arresto di tutti i candidati al trono patriar-
cale e dopo tre sue brevi carcerazioni, nella speranza di salvare la Chiesa 
dalla distruzione totale, ma anche dal movimento modernista interno alla 
Chiesa stessa, ispirato dal regime. In questo documento egli ha giurato in 
nome della Chiesa ortodossa russa la propria fedeltà senza troppe sfuma-
ture a un potere violento e antireligioso. Ha sacrificato, o piuttosto è stato 
costretto a sacrificare, la libertà della Chiesa, o quel poco che rimaneva di 
essa, allo Stato che ha cominciato un feroce attacco a qualsiasi «oppio del 
popolo»: cattolico, protestante, musulmano, ebreo – ma prima di tutto orto-
dosso. In seguito a questa resa centinaia di parrocchie si sono staccate dal 
suo capo formale, il metropolita Sergio, e sono diventate clandestine, per 
essere poi praticamente tutte eliminate durante la persecuzione staliniana, 
insieme alle decine di migliaia di parrocchie leali, dette «serghiane», che 
a parole avevano ricevuto il permesso formale d’esistere. Negli anni ‘30 
nessuna lealtà ha potuto salvare qualcuno.

Non si tratta di un pezzo lontano della storia: la ferita di questo scisma 
non si è mai cicatrizzata e per capire l’Ortodossia russa – e non soltanto 
russa – bisogna conoscere anche queste cose. Dall’opposizione al «ser-
ghianesimo» è nata la Chiesa degli ortodossi «veri» (come loro preferisco-
no chiamarsi), o piuttosto le Chiese delle catacombe, schiacciate negli anni 
‘30, risuscitate poi negli anni ‘90, di nuovo quasi clandestine sotto l’attuale 
regime. Il problema non è sparito con il crollo dell’Unione Sovietica. La 
Chiesa «ufficiale» rimane sempre a fianco dello Stato, ostile o benevolo, 
non solo a livello del patriarca, ma anche e soprattutto a livello delle dio-
cesi. Dico «ufficiale» perché al suo margine esiste anche un gruppetto di 
Chiese non ufficiali, cosiddette non-canoniche, alle quali nessuno presta 
attenzione nel mondo globale cristiano, ma che sono abbastanza influen-
ti all’interno dell’Ortodossia. Soprattutto adesso, da quando l’invasione 
dell’Ucraina ha colpito il mondo con le sue atrocità, l’appoggio incondizio-
nato della Chiesa allo Stato è diventato insopportabile per tanti ortodossi. 
Il comandamento «Tu non ucciderai» è stato calpestato in nome di un pa-
triottismo basato su di una minaccia estera puramente immaginaria e su 
una difesa della patria, minaccia gonfiata fino al grottesco.

Nella tradizione ortodossa la guerra può essere giustificata solo come 
difesa in caso d’attacco della potenza straniera. Così affermavano i padri 
della Chiesa, così dice anche la Dottrina sociale della Chiesa russa elabo-
rata sotto la guida dello stesso patriarca Kirill quando, diciamo, nei tempi 
liberi era ancora metropolita. Le buone intenzioni sono una cosa. In realtà 
qualsiasi guerra può essere presentata come difensiva. È sempre facile in-
ventare il nemico. Il problema non è la collaborazione della nomenclatura 
ecclesiale con il regime che versa il sangue innocente. Il problema ecclesia-

 ATT 2023 2.indb   448 ATT 2023 2.indb   448 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



449

La situazione dell’Ortodossia di fronte alla sfida dell’evangelizzazione

le è l’infezione della fede ortodossa con la credenza pagana, quando l’Or-
todossia serve come copertura per una politica chiaramente imperialista.

La fede in Cristo come salvatore e redentore è stata offuscata dal mito 
cosiddetto patriottico per cui con l’aggressione contro un nemico imma-
ginario non ci si accorge non soltanto della morte incalcolabile di civili, 
ma neanche degli innumerevoli danni causati alla stessa Russia. Abbiamo 
perso la nostra sobrietà, una delle virtù più importanti nella spiritualità 
ortodossa. Ma Cristo, mi ricordo delle parole di Giovanni Paolo II, è «il più 
grande realista nella storia». Per tutte le nostre Chiese non c’è un’altra 
soluzione, tranne quella di tornare alla realtà iniziale, vista dal vangelo, 
del quale Cristo rimane l’unico padrone. Ma il problema più pungente è 
la vulnerabilità del cristianesimo stesso, non solo ortodosso, a causa dei 
miti statali, laici, conservatori, liberali. Nessuno è illeso da queste malattie, 
ereditarie o nuove che siano. 

Non si può dimenticare neanche il fatto che la Chiesa russa, e non sol-
tanto russa, ma tutto il mondo ortodosso nel XX secolo, ha subito persecu-
zioni (uccisioni dei preti, torture, arresti, demolizioni delle chiese) in pro-
porzioni inaudite. Nessuna Chiesa sarebbe potuta uscire da un’esperienza 
così traumatica, rimasta per sempre nella propria memoria genetica, quasi 
nel subconscio. Nel senso che la Chiesa russa è stata in tal modo vaccinata 
contro qualsiasi conflitto con lo Stato per secoli e subisce la tentazione di 
confondere lo Stato con il popolo. Ma neanche il popolo in senso etnico può 
essere il punto principale del riferimento ecclesiale. In Russia oggi il 70% 
della popolazione si proclama ortodossa, mentre dopo più di trent’anni di 
piena libertà, almeno per l’Ortodossia, il 2% è realmente praticante. Il vec-
chio modello nel mondo ortodosso, non soltanto russo, si esprime in questi 
termini: Chiesa-Stato-Popolo (oppure Impero-Nazione-Chiesa), dove due 
di questi termini – Impero e Nazione –, quando cercano di acquistare le 
prerogative divine, somigliano a idoli, poiché vogliono diventare uno, non 
tre. Questo cosiddetto modello costantiniano, superato in Occidente, ma 
quasi pietrificato nell’Oriente cristiano, non funziona più da nessuna par-
te. Questo modello ha il suo fondamento teologico, anche spirituale, nell’i-
dea bizantina della cosiddetta «sinfonia», che si appoggia sulla credenza 
tradizionale che il potere di un Cesare qualsiasi, anche ostile alla fede, sia 
espressione del potere divino e che ha il diritto di punire la Chiesa come 
vuole. Questa visione che segue il modello medievale non vede la Chiesa 
come soggetto indipendente dalla società nella quale si trova, perché la 
Chiesa stessa si comprende come spazio dell’eternità sulla terra, che non 
si preoccupa del regime che domina questo spazio. 

Che cosa significa per l’Ortodossia un simile modello nella situazione 
attuale? Prima di tutto che l’etnofiletismo della Chiesa russa e dell’Orto-
dossia in generale, tante volte negato in teoria e tante volte confermato 
nella pratica, è arrivato a un punto estremo che si pone contro i fondamen-

 ATT 2023 2.indb   449 ATT 2023 2.indb   449 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



450

Vladimir Zelinsky

ti dell’Ortodossia stessa che si pensa come confessione universale. Tutti 
hanno sentito che la Chiesa russa ha elaborato il concetto del cosiddetto 
«russkij mir», il mondo russo, che serve oggi come base ideologica-eccle-
siale anche alla guerra. Dove c’è il mondo russo non può esserci il mondo 
ucraino. Questa dottrina proclama che i popoli slavi, russi, ucraini, bielo-
russi (che appartenevano all’impero zarista, poi sovietico), siano un popolo 
solo, nel senso culturale e religioso. E s’intende uno solo anche in senso 
politico e statale. Dunque toglie agli ucraini la propria identità nazionale, 
mentre loro combattono proprio per questo. Anzi, per gli ucraini, i veri rus-
si sono loro, battezzati a Kiev nel 988, nella culla del cristianesimo slavo; 
i cittadini della Federazione Russa sono soltanto moscoviti. Quest’autoco-
scienza di una nazione in cui si risveglia l’identità nazionale anche in sen-
so ecclesiale è considerata in Russia alla stregua di un nazismo aggressivo, 
che vuole cancellarla anche in modo militare. 

Forse, abbiamo perso la strada nella foresta di questi nazionalismi e 
populismi? Non c’è altra uscita che tornare alle sorgenti della fede cristia-
na, nel senso di ricominciare il nostro cammino dall’inizio, senza perde-
re le nostre ricchezze spirituali, liturgiche, artistiche, accumulatesi in due 
millenni. Ricominciare per riscoprire Cristo anche nella tragedia attuale. 
Non soltanto uscire dalla conchiglia dell’etnofiletismo, una vera trappola 
per l’Ortodossia, ma anche dalla memoria della paura, delle prove, delle 
sofferenze, della propria autocoscienza di Chiesa strettamente nazionale. 
Uscire dall’autorità statale, ma anche dal potere dell’opinione pubblica. 
L’Ortodossia, con le vicende tragiche del secolo scorso, può attingere for-
za spirituale dall’esperienza del martirio, della migrazione di massa, della 
perdita della patria.

Il secolo XX per gli ortodossi è stato il secolo dei martiri e dei profughi. 
Ve lo ricordo in modo brevissimo. La prima ondata è stata quella greca 
dopo la sconfitta nella guerra con i turchi nel 1912, che ha creato la sua 
Ortodossia nazionale negli Stati Uniti e in Europa. La seconda ondata è 
stata quella russa dopo la Rivoluzione del 1917, poi durante e subito dopo 
la Seconda guerra mondiale, quando una parte della popolazione negli 
anni dell’occupazione tedesca ha potuto lasciare l’Unione Sovietica. Poi, 
negli anni ‘70, con le frontiere chiuse, l’emigrazione con il pretesto del 
ricongiungimento familiare, spesso fittizio, in Israele. Poi, negli anni ‘90 il 
nuovo espatrio con le frontiere aperte. Infine, l’attuale quinta ondata, con 
l’esodo provocato dalla guerra alla quale milioni di persone non voglio-
no partecipare. Negli anni ‘90 è partita anche un’emigrazione economica 
massiccia, legata al passaggio dal comunismo al capitalismo senza regole, 
molto più importante di quella russa, dalla Romania; come dall’Ucraina, 
dalla Moldavia, dalla Serbia, dall’Albania, anche dalla Georgia. In questi 
mesi alla povertà si è aggiunta l’emigrazione dei profughi ucraini e non 
tutti loro torneranno a casa, qualunque sia l’esito della guerra. Tutti que-

 ATT 2023 2.indb   450 ATT 2023 2.indb   450 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



451

La situazione dell’Ortodossia di fronte alla sfida dell’evangelizzazione

sti torrenti umani venuti dai diversi Paesi, un secolo fa o negli anni, nelle 
settimane più recenti, hanno istituito le proprie Chiese, avute in prestito o 
costruite dal nulla. Questa è la nuova realtà europea, non soltanto sociale, 
ma anche ecclesiale. Già adesso, solo in Italia hanno trovato rifugio non 
meno di due milioni di ortodossi, o almeno di origine ortodossa; più o meno 
la stessa cosa vediamo in Germania. Tantissimi bambini nascono nelle loro 
famiglie con due madrelingua, due identità culturali e religiose. 

Noi ortodossi, però, abbiamo portato in Occidente i nostri doni, ma an-
che i nostri problemi e i nostri vizi, di cui il primo non è soltanto l’etnofi-
letismo, ma direi la «ghettizzazione», in senso proprio religioso. La «ghet-
tizzazione» è la figlia dell’etnofiletismo, ma che vive all’estero, in esilio. 
All’estero le Chiese sono sempre nazionali in modo ostentato non solo e non 
sempre nella lingua della celebrazione, ma anche nella mentalità della co-
munità, un po’ ripiegata su se stessa. In Italia abbiamo sei o sette Patriarcati 
ortodossi nazionali che sono in comunione formale tra di loro, ma separati 
in realtà. Tutte queste comunità si definiscono canoniche (ve ne sono anche 
altre non canoniche). Ma secondo gli stessi canoni su un territorio, in un Pa-
ese, dovrebbe esistere una sola Chiesa, nel nostro caso la Chiesa ortodossa 
italiana, secondo il principio di san Paolo, «La Chiesa di Dio in Corinto», 
oppure dell’Europa occidentale, ove si possono contare 8-9 milioni di perso-
ne (in maggioranza rumene) di origine ortodossa. Quasi tutti i teologi sono 
d’accordo che dalle comunità ortodosse fuori dei confini nazionali dovrebbe 
nascere un’unica Chiesa, ma se tutti possono essere d’accordo in linea di 
principio, in pratica chi lo vuole? Ogni Chiesa giustifica la sua unicità con 
la preoccupazione per le cure spirituali dei propri connazionali. Ma in Italia 
sta crescendo già la seconda generazione dei figli nati qui, di madrelingua 
italiana, senza parlare della Francia, della Germania, degli Stati Uniti, dove 
vive già la quarta generazione di profughi di un secolo fa che spesso non 
conosce neanche la lingua dei loro bisnonni. Essi, però, vanno solo in chiese 
russe, greche, rumene… e non sbagliano mai strada…

Per quanto riguarda il vecchio sogno d’unità cristiana, diciamo che il 
maggior ostacolo all’unità da parte ortodossa consiste non tanto nelle di-
visioni dogmatiche, ma nella posizione d’indifferenza nei confronti di un 
altro, poiché «io non ti conosco». Nelle Chiese ortodosse questo fenomeno 
è ancora più visibile a causa della debolezza delle attività sociali. La gente 
s’incontra per le celebrazioni liturgiche, ma quasi mai per la celebrazio-
ne delle opere comuni. Stiamo entrando in un’epoca in cui le comunità 
cristiane diventano di nuovo piccole, come isole in un mare pagano. Ma 
anch’esse possono essere infettate dal paganesimo, quello dello Stato au-
toritario, quello del nazionalismo, quello del consumismo.

In Occidente, però, le congregazioni ortodosse sono libere dalla dipen-
denza politica, vivono in un regime laico e sono in minoranza. Ma il pic-
colo può essere bello come focolaio dell’evangelizzazione e si può partire 

 ATT 2023 2.indb   451 ATT 2023 2.indb   451 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



452

Vladimir Zelinsky

proprio da qui. Le comunità ortodosse, anche queste già nate in esilio, 
come quelle che adesso stanno per nascere, sono composte di pellegrini, 
di profughi, di persone con l’identità fragile e nostalgica. Torniamo a vi-
vere di nuovo la visione proposta dalla Lettera a Diogneto: «Ogni regione 
straniera è la loro patria, eppure ogni patria per essi è terra straniera». In 
queste confraternite tutti i membri si conoscono, condividono le gioie e le 
preoccupazioni, spesso cercano di aiutarsi reciprocamente. Se un giorno 
potranno uscire dal proprio «incapsulamento» confessionale, dalla loro se-
parazione reciproca su base etnica, potranno allora scoprire la propria Or-
todossia per portarla agli altri. L’unità inter-ortodossa, aldilà delle frontiere 
nazionali, rimane per ora un sogno, ma un giorno, quando quel sogno di-
venterà realtà, essa potrà aprire nuovi orizzonti anche per l’unità cristiana. 

Ci sono due tipi di comunità ortodosse in Occidente; alcune hanno la 
faccia rivolta al mondo che le circonda, altre voltano la schiena, vivono 
nella torre d’avorio confessionale, senza nessun motivo di guardare gli al-
tri. Spesso si chiamano «veri ortodossi», diversamente da quelli «sedotti» 
dal dialogo e dall’ecumenismo. La loro ecclesiologia proviene dall’imma-
gine della Chiesa perfetta, ideale, medievale che non cambia mai, come 
fosse la stessa dai tempi degli apostoli e dei primi padri della Chiesa. La 
Chiesa non cambia per loro non soltanto sul piano spirituale, ma anche so-
ciale. Questa posizione è intransigente, stretta, e a modo suo anche eroica 
perché ci si sente circondati dappertutto da nemici ed eretici. Con questa 
ecclesiologia della perfezione le loro comunità stanno diventando sette e 
come quasi tutte le sette si appoggiano su di una visione apocalittica della 
fine del mondo e sulla promessa che la salvezza sia promessa solo a se 
stessi. Non è un fenomeno del tutto marginale; una parte importante della 
presenza ortodossa in Occidente rimane «fondamentalista», anche se que-
sta parola non si trova nel nostro vocabolario. 

Un’altra parte è quella che vuole uscire da questa gabbia dorata, risco-
prire la propria vocazione universale, cioè evangelica. Credo, però, che il 
vecchio ecumenismo – quello delle commissioni teologiche, che non par-
toriscono quasi nulla, delle preghiere di amicizia, recitate insieme, dello 
scambio delle visite piuttosto turistiche ecc. – sia già superato e che si trovi 
in impasse. Abbiamo bisogno di una testimonianza nuova, che io chia-
merei della riscoperta. Di nuovo riscoprire il nostro Signore comune, che, 
come dice san Paolo, ieri, oggi e sempre è lo stesso. Con gli stessi doni.

Dopo aver parlato a lungo sui problemi dell’Ortodossia, parliamo ades-
so dei suoi doni, con i quali possiamo partire con la nuova evangelizzazio-
ne e la ricerca dell’unità. L’unità adesso non è tanto l’accordo, quanto un 
ritorno. Direi una riscoperta, prendendo in prestito questa parola da Karl 
Barth. Siamo chiamati a scoprire la verità che esiste già non soltanto nel 
lontanissimo passato ma anche nel futuro, che forse non è ancora chiaro, 
ma che è imminente, poiché il mondo in cui viviamo ci spinge verso la ri-

 ATT 2023 2.indb   452 ATT 2023 2.indb   452 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



453

La situazione dell’Ortodossia di fronte alla sfida dell’evangelizzazione

nascita della fede ringiovanita. Non si può inventare l’unità da capo, ma si 
può ritrovare la sua nuova identità. Ogni secolo, ogni generazione, come 
credo io, ha un compito ricevuto da Cristo: si tratta di riscoprirlo nella fede, 
nell’esperienza attuale, nel pensiero, anche nelle prove più dure. Questa 
riscoperta può dare inizio all’evangelizzazione del tempo in cui viviamo. 
Anche nel clima attuale del gelo tra l’Oriente e l’Occidente della micidiale 
guerra in Ucraina che ha reso tutte le cose ecumeniche dieci volte più dif-
ficili. Ma c’è anche un momento, direi, «positivo»: siamo arrivati al punto 
critico, da dove possiamo fare una svolta e tornare ai doni che vogliamo 
condividere, al vangelo di domani che è sempre lo stesso.

Quali doni può portare all’Europa d’oggi questa Ortodossia strappata 
dai conflitti interni, spesso così dipendente dallo Stato, coperta dalla se-
colare polvere bizantina? Proviamo a rispondere con la domanda eterna: 
«Voi chi dite che io sia?», e la risposta eterna di Simone, figlio di Giona: 
«Tu sei il Cristo, il Figlio del Dio Vivente». Scrutiamo di nuovo il mistero 
dell’incarnazione, come noi lo capiamo e lo viviamo per capire noi stes-
si? Cerchiamo di rispondere non con le definizioni dogmatiche, ma con le 
parole dello stesso Pietro, che sui doni ricevuti da Cristo scrive nella sua 
Seconda lettera: 

Ci ha donato i beni grandissimi e preziosi che erano stati promessi, perché 
diventaste per loro mezzo, partecipi della natura divina (2Pt 1,4).

«Partecipi della natura divina». Chi ha dato il coraggio all’apostolo di 
parlare della partecipazione all’inaccessibile natura divina? Il Padre che 
per mezzo dello Spirito ha rivelato a un semplice pescatore il mistero del 
Dio vivente, ma anche il mistero dell’uomo stesso che accoglie Dio in sé. 
Questo dono enorme fu soltanto un pegno della rivelazione futura. Esso si 
è completato con la discesa dello Spirito nel giorno della Pentecoste. Or-
mai non si può dividere il Figlio di Maria e il Figlio del Dio vivente, perché 
la realtà di Gesù Cristo per noi proviene non solo dalla nostra venerazione 
dell’uomo Gesù, ma prima di tutto dall’azione dello Spirito che lo rivela 
come Figlio di Dio e che vive in noi. «Nessuno può dire: “Gesù è Signo-
re” se non sotto azione dello Spirito Santo», dice san Paolo (1Cor 12,3). 
«Chiunque riconosce che Gesù è il Figlio di Dio, Dio dimora in lui ed egli 
in Dio», dice la stessa cosa l’apostolo Giovanni (1Gv 4,15).

La nostra partecipazione alla natura divina è la comunione nel senso 
più largo e più profondo. La Parola e lo Spirito fanno parte di questa natu-
ra, si rivelano nel volto di un predicatore itinerante che è vissuto duemila 
anni fa, in mezzo al popolo d’Israele, ed è anche la Seconda Persona della 
santissima Trinità. La fede riempita dalla Parola, portata dallo Spirito San-
to, ci fa partecipi dell’irraggiungibile natura divina e l’Ortodossia ancora 
prende sul serio la confessione apostolica. Questa partecipazione inizia 

 ATT 2023 2.indb   453 ATT 2023 2.indb   453 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



454

Vladimir Zelinsky

con il riconoscimento sempre rinnovato di Cristo nel cuore umano. Ma 
anche con il riconoscimento «dell’uomo nascosto nel cuore» secondo le 
stupende parole dello stesso Pietro (1Pt 3,4). Un santo russo del XIX seco-
lo, Serafino di Sarov, dice:

Il Signore cerca il cuore, pieno di amore verso Dio e verso il prossimo, il cuore 
è il trono della Sua gloria. Figlio mio, dammi il tuo cuore e tutto il resto ti darò 
in più, perché nel cuore umano è tutto il Regno di Dio. 

Il riconoscimento di quell’uomo nascosto proviene dall’uomo conosciu-
to da Dio. Il mio desiderio di conoscere Dio nasce perché Dio mi ha cono-
sciuto prima. La pratica spirituale ortodossa vuole portare Cristo nel cuore 
capace d’accogliere Dio ed essere accolta dalla natura divina. Come? Con 
l’amore, con la preghiera, con la parola di fraternità. Con il vangelo, anche 
con l’eucaristia. Si può parlare dell’eucaristia in diversi modi: dal punto 
di vista dogmatico, liturgico, spirituale, ecclesiologico, escatologico, ma lo 
scopo finale è sempre la comunione con Dio nella persona di Gesù Cristo, 
morto e risorto, presente e vivo nei suoi doni, nel suo Regno che è sempre 
vicino perché è dentro di noi. L’eucaristia, in senso profondo e teologico, è 
la partecipazione alla natura divina; in senso concreto, è la partecipazione 
liturgica all’Ultima cena del Signore; in senso ecclesiale, è l’attualizzazione 
della Chiesa come corpo di Cristo. La parola chiave, nei tre casi, è la parte-
cipazione. La partecipazione al mistero dell’umanità di Gesù che si rivela 
di nuovo ed è la radice dell’evangelizzazione nella spiritualità d’Oriente. 

«La natura della Chiesa stessa è eucaristica», dice il teologo ortodosso 
p. Kiprian Kern. Nell’eucaristia Cristo diventa la radice della deificazione 
della natura umana. L’uomo deve diventare Chiesa perché la comunione 
con Cristo ci fa corpo del Cristo. Il corpo umano in questo caso è lo stru-
mento, ma anche il tempio dello Spirito. La vita comune si fa cammino ver-
so la deificazione dell’uomo, che può avvenire solo per azione dello Spirito 
Santo. Ma lo Spirito entra solo nel cuore libero, libero dai pesi del mondo, 
dal potere del principe di questo mondo e delle sue tentazioni. 

Non sono le verità nuove, è vero. Ma la novità sempre essenziale è il ri-
torno all’inizio della buona novella. Nella prospettiva ecumenica l’uomo è 
lo stesso su tutti i continenti, in tutti i tempi; ogni cristiano può riconoscersi 
in un altro. Oggi «il mondo cristiano è frantumato perché le confessioni 
non si conoscono», disse una volta il grande teologo russo Pavel Floren-
sky. Questa ignoranza proviene non solo dall’assenza dell’informazione, 
ma a volte anche dalla sfiducia reciproca, piuttosto nascosta che dichia-
rata. Così in un ambiente sia polemico, sia ecumenico, nel cuore dell’Or-
todossia sorge ogni tanto una domanda: davvero le altre Chiese credono 
nello stesso Cristo in cui crediamo noi? O si tratta solo di un «buon Gesù», 
ridotto all’avventura puramente umana, uscito dal nostro sentimentalismo 

 ATT 2023 2.indb   454 ATT 2023 2.indb   454 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



455

La situazione dell’Ortodossia di fronte alla sfida dell’evangelizzazione

o rivestito delle tendenze ideologiche del secolo? Ma si può parlare solo 
dell’infinita «dolcezza» di Gesù, senza ricordare che lui è anche il Giudi-
ce? Si può creare l’immagine del Salvatore partendo delle nostre idee, dai 
nostri gusti, come i pittori del passato rivestivano i personaggi biblici con 
gli abiti della loro epoca? 

San Paolo dice: «se confesserai con la tua bocca che Gesù è il Signore, 
e crederai con il tuo cuore che Dio l’ha risuscitato dai morti, sarai salvo» 
(Rm 10,9). ΚΥΡΙΟΣ ΙΗΣΟΥΣ è l’eterna sorgente. Il Verbo che si è fatto carne 
si è sottomesso al ritmo della vita umana con la nascita, la sofferenza, la 
morte. Il Signore abita fuori dalle nostre stagioni, ma egli è sempre il Dio 
con noi, nella nostra storia attuale. Anche nelle nostre guerre, nelle nostre 
prove e sfide. Ma dove si trova il ponte che unisce le realtà che la ragio-
ne umana fa tanta fatica a unire, ma che il cuore è capace di credere e la 
bocca di confessare? Come si può entrare di nuovo in quell’avventura del 
credere? La risposta è già nell’invito di Gesù: «Prendi parte nella gioia del 
tuo Signore» (cf. Mt 25,21). Prendiamo questa parte insieme, condividiamo 
la gioia dei primi giorni della buona novella, anche se essa può portare 
al dolore del vivere con la croce della storia. Così ricominciamo la strada 
verso l’unità. 

Sì, l’Ortodossia oggi sembra essere in una situazione poco invidiabile. 
Eppure essa non ha sprecato ancora le sue ricchezze, le possiamo sempre 
riscoprire nella Chiesa che, secondo le parole di sant’Ireneo, «si ringiova-
nisce sempre». E anche si evangelizza sempre, dobbiamo aggiungere. 

Vladimir Zelinsky
Presbitero
Arcivescovado delle Chiese ortodosse della tradizione russa in Europa 
occidentale
Membro della Classe Slavistica dell’Accademia Ambrosiana
vladimir.zelinsky@gmail.com

Sommario
L’articolo propone una lettura approfondita della situazione attuale dell’Or-
todossia in Europa, identificandone difficoltà e risorse in ordine alla nuova 
evangelizzazione.

Summary – The Orthodox Church Challenged by the New Evangelization
The paper presents a deep insight into the present situation of Orthodoxy in 
Europe, identifying difficulties and resources in order to meet the challenges 
of a new evangelization.

 ATT 2023 2.indb   455 ATT 2023 2.indb   455 12/10/23   15:4312/10/23   15:43




