ARCHIVIO °

E0LOGICO

TORINESE

2003/2

luglio-dicembre 2023 ¢« Anno XXIX « Numero 2

Rivista della FACOLTA TEOLOGICA DELL'TTALIA SETTENTRIONALE

SEZIONE DI TORINO



ARCHIVIO TEOLOGICO TORINESE
A cura della Facolta Teologica dell’Italia Settentrionale — sezione di Torino
Anno XXIX -2023,n. 2

Proprieta:
Fondazione Polo Teologico Torinese

Facolta Teologica dell'Italia Settentrionale — sezione di Torino
Via XX Settembre, 83 — 10122 Torino

tel. 011 4360249 — fax 011 4319338
istituzionale@teologiatorino.it

e-mail Segreteria: donandrea.pacini@gmail.com

Registrazione n. 1 presso il Tribunale di Torino del 27 gennaio 2015
Direttore responsabile: Mauro Grosso
Redazione: Andrea Pacini (direttore), Gian Luca Carrega e Antonio Sacco (segretari), Oreste

Aime, Dino Barberis, Roberto Carelli, Ferruccio Ceragioli, Carla Corbella, Mauro Grosso,
Pier Davide Guenzi, Luca Margaria, Paolo Mirabella, Alberto Nigra, Alberto Piola

Editore:
Edizioni Nerbini - Prohemio Editoriale srl
via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze - ROC n. 34429 (10.6.2020)

e-mail: edizioni@nerbini.it
www.nerbini.it

Realizzazione editoriale e stampa: Prohemio Editoriale srl - via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze

Amministrazione e ufficio abbonamenti:
abbonamenti@nerbini.it

ABBONAMENTO 2023
Italia € 44,50 — Europa € 64,50 — Resto del mondo € 74,50
Una copia: € 27,00

Per gli abbonamenti e I'acquisto di singoli fascicoli dal 2022 in poi:

Versamento sul c.c.p. 1015092776
intestato a Prohemio Editoriale srl, Firenze

ISBN 9788864348032 ISSN 1591-2957



Sommario

Le radici storiche e teologiche della nozione di asilo
René M. MiCallef S.]. ...ccuvveuviiiiiiiiiiiiciiciiccce s »

Corridoi umanitari: il bene nel male
MATCO COLBLIA .ot e e e e ere s ee e »

Sulla «interdisciplinarita» della teologia morale
Pietr0 COGNALO ....ouveeviiiicieieiccee s »

La questione del metodo teologico
nella seconda meta del XX secolo
GIACOMO CATIODDIO et e e e e e eeeeeeaeens »

Coscienza, scienza e teologia.
Un confronto con la prospettiva di Lonergan
Ferriccio Ceragioli..........uuiiiininiiiiciiininiiceeieseeeesisceienenans »

Il Metodo in Teologia di B. Lonergan:
un contributo per una prospettiva interdisciplinare
Valter DANNGA ..o »

Implicazioni antropologiche e teologiche sul metodo.
Problematicita storiche e opzioni di B. Lonergan
RoSanng FiNamore ... »

Politica ed etica in Franz Rosenzweig e Martin Buber
LAUTA VIOHO oo »

L’insegnamento di religione a scuola tra il 1923 e il 1984
Federico Zamengo ... »

255

277

295

307

335

355

373

391

415

251



Sommario

RELAZIONI DEL CONVEGNO

DELLA FACOLTA TEOLOGICA DELL’ITALIA SETTENTRIONALE -

SEZIONE DI TORINO (16 novembre 2022):
LE CHIESE CRISTIANE NELLA SOCIETA PLURALE

Le sfide dell’evangelizzazione nella citta
ROWAN WITIAMIS ...t

La situazione dell’Ortodossia
di fronte alla sfida dell’evangelizzazione
VIadimir ZeliNsKY ..........ccccvuiuciviiiiiniiiiiiiiicicccsecc s

La sinodalita, nuovo paradigma cattolico
dell’evangelizzazione?
LUC FOTESEIET ...

NOTA BIBLIOGRAFICA
O. AvME, La singolarita umana. Contributi per I'antropologia filosofica
(Valter Danna) .......c.coeevveeuereinirieieieinieieieeeneseeie et

RECENSIONI

F. Hartog, Chronos. L'Occidente alle prese con il tempo
(O AIMNE) ettt

C. Bavpi, Caritas. Un lavoro o una missione?
(G PIANA) ettt

O. SANGUINETTI — P. ZoccATELLI, «Costruiremo ancora cattedrali».
Per una storia delle origini di Alleanza Cattolica (1960-1974)
(C. ANSEIMO) vttt

A. Riccarpl, La guerra del silenzio. Pio XII, il nazismo, gli ebrei;

O. D1 Grazia — N. P1rozzi, La croce e la svastica.

11 pontificato di Pio XII tra silenzi e complicita

(L. CASEO) wuvvviiiieieieieirieieee ettt

AGOSTINO, L'anima e la sua origine
(ALNIZTA) oo

252

433

445

457

477

489

492

495

499

505



Sommario

L. Casto, Storia della Santita in Piemonte e in Valle d’Aosta

(R. SAVATINO)....tuiirierereiiirieieieiieteieiee ettt ettt » 510

G. CALACIURA, Io sono Gesit

(ML INESTE) vttt ettt ettt sttt et ebe b e e saebasaneen » 513
SCHEDA

G. Cavavrrorro, Il grido dei profeti. Parole senza tempo
(F. MOSELEO) ..ttt » 519

253



La situazione dell’Ortodossia
di fronte alla sfida
dell’evangelizzazione

Vladimir Zelinsky

Nello svolgere alcune riflessioni di fondo sulla sfida dell'evangelizzazione
e delle prospettive ecumeniche in Europa, nel contesto moderno e postmo-
derno dell'Ortodossia, non possiamo eludere una domanda iniziale: quale
Ortodossia? L'Ortodossia vista dall'esterno come un grande museo dell'an-
tichita, colmo di antiche icone, decorato dalle cupole dorate, ricco di veri
tesori spirituali accumulati nei secoli e custoditi nei depositi del sottosuolo
del mondo contemporaneo? Il museo non e mai vuoto; € sempre pieno di
visitatori ecumenici, a volte con le lacrime agli occhi, pieni d'ammirazione.
Ma le visite, come tutte le visite, non durano a lungo. Tranne in alcuni casi,
non tanto eccezionali, quando i visitatori nostalgici rimangono nel museo
per sempre. Loro diventano i guardiani piu vigilanti, ben intenzionati, che
non amano sentir parlare dei cosiddetti «problemi» della loro nuova patria
che 1i ha accolti. Per loro 1'Ortodossia, secondo le parole romantiche di
Rilke sulla Russia (per lui era la stessa cosa), ha una frontiera comune con
il Regno di Dio.

Non possiamo non essere d'accordo con questa visione, ma c'e anche
un'altra Ortodossia che non ha nemmeno la frontiera con un altro regno,
di questo mondo, a volte il piu disumano che ci sia. Queste due Ortodossie
sono abitate, diciamo, dagli aborigeni, nati 1i o convertiti, tornati alla terra
natale. Nei Paesi post-comunisti, non solo in Russia, la maggior parte dei
credenti sono i «primi chiamati» o credenti della seconda generazione,
provenienti da famiglie ancora sovietiche, cioe atee. O almeno dai nonni
sovietici. Loro vivono il proprio rapporto con Dio nel segreto della storia
personale, nel banchetto privato del Regno, e nello steso tempo anche nel-
la storia sociale piu dura. La cultura e la tradizione ecclesiale sono comuni
per tutti i fedeli, ma la divisione tra le persone che pregano nella stessa
Chiesa, nella stessa parrocchia, puo essere piu tagliente della divisione tra
la destra e la sinistra, comune in Occidente.

Prima di condividere con voi il cammino che sto per prendere, devo
accennare il mio punto di partenza. Mezzo secolo fa sono entrato in que-
sto tesoro magico: immobile, incantevole, che e rimasto per sempre il mio

ARCHIVIO TEOLOGICO TORINESE 2 (2023), 445-455 445



VLADIMIR ZELINSKY

mondo, ma con gli anni, da persona che gode della festa in cui si e trovata
gradita ospite, sono diventato colui che prova anche a ragionare. Queste
due esperienze vivono in me, cercano la reciproca comprensione, ma spes-
so si contestano e discutono tra loro. L'icona del santo non e soltanto la
pittura, il legno con l'immagine sopra, ma anche l'uomo riconosciuto nella
santita. Confessiamo la nostra fede non soltanto nelle formule conciliari,
ma anche sui volti e negli occhi dei nostri confratelli.

Il nostro credo afferma la fede nella Chiesa una, santa, cattolica e apo-
stolica, ma per tante Chiese quest'unita esiste solo dentro se stesse. L'unita
si appoggia sulla formula classica di Vincenzo di Lerino: e da credere cio
che sia stato creduto da sempre, ovunque, da tutti, ma spesso questo tutti
viene allargato oltre alla Chiesa locale o domestica, anche alla grandezza
della nazione, alla nostra area culturale con il suo passato, anche al nostro
spazio geografico. All'unita spezzata ormai da mille anni tra Roma e Co-
stantinopoli, si € aggiunta poco fa la dolorosa divisione tra Costantinopo-
li e Mosca, tra il Patriarcato ortodosso che canonicamente é riconosciuto
come primus inter pares e il Patriarcato ortodosso con maggior numero
di fedeli. Alcune Chiese (il Patriarcato d'Alessandria, la Chiesa greca...)
rimangono dalla parte di Costantinopoli, mentre le altre parteggiano per
Mosca o piuttosto preferiscono rimanere in silenzio. In questo caso siamo
testimoni di uno scisma clamoroso tra due universi, della stessa confes-
sione, mai visto nella storia della Chiesa d'Oriente (tranne la rottura con
Costantinopoli per un breve periodo dopo il concilio di Firenze del 1439,
che Mosca a quell’'epoca aveva recepito come un tradimento). Il Credo
niceno-costantinopolitano rimane lo stesso, la tradizione, la vita spirituale,
i maestri della fede sono comuni, ma in pratica, secondo l'implacabile lo-
gica canonica, per la Chiesa di Mosca la Chiesa di Costantinopoli € come
se non ci fosse. Non ¢ la fede che importa, ma il buon comportamento
politico. Confessando fede comune nell'unita, ci rendiamo conto che 1'u-
nita non c'e. Crediamo nella cattolicita, che nella nostra lingua teologica e
liturgica s'esprime come conciliarita, ma almeno quattro Chiese ortodosse
non sono venute al concilio di Creta nel 2016 e non considerano le sue
decisioni come vincolanti. Se nel primo caso lo scisma e stato causato dalla
creazione della nuova Chiesa ucraina autocefala per opera della cattedra
di Costantinopoli, che Mosca non ha potuto accettare, nel secondo il rifiuto
spettacolare alla partecipazione a un concilio preparato insieme da deci-
ne di anni e stato motivato dall'uso — diciamo «sbagliato» — di una parola
sola, ma carica di un significato cruciale: la Chiesa. Il termine «Chiesa»,
secondo l'interpretazione letterale o fondamentalista, non puo mai essere
usato al plurale, la sua singolarita non va messa in discussione. Questo
rifiuto non ha soltanto il fondamento puramente scritturistico ma anche
popolare, cioe culturale, psicologico. Nella mentalita dell'Oriente non si e
spenta ancora un'opposizione secolare a tutto cio che proviene dalla Chie-

446



La situazione dell’ Ortodossia di fronte alla sfida dell’evangelizzazione

sa d'Occidente. I teologi potrebbero ricorrere alla soluzione cattolica del
Vaticano II: la Chiesa di Cristo «soggiorna» o «si trova» nella Chiesa ro-
mana, evitando il verbo «e» che senza compromessi afferma 1'uguaglianza
tra la Chiesa a cui apparteniamo e la Chiesa che Cristo aveva edificato. La
Chiesa ortodossa nel suo insieme, dopo tutto il suo cammino ecumenico,
gia piu di un secolo si e fermata sulla soglia di questa formula, non soltanto
per ragioni teologiche, ma anche per motivi realistici; la maggior parte del
popolo dell'Europa dell'est potrebbe non sostenere questa decisione.

Ma non e questo il motivo principale. Siamo di fronte a due realismi
separati quasi da un muro: quello puramente teologico, che ha poco in
comune con la vita ecclesiale com'e, e quello pratico, condizionato dalle
necessita di questo mondo, soprattutto politiche. Queste due realta non
soltanto coesistono, ma quasi non si distinguono. Vi sono anche due ve-
rita: una e simbolica, spirituale, quasi celeste, 1'altra e di qua, del mondo
caduto che vive secondo le sue regole e le proprie passioni. Di piu: la se-
conda verita usa la logica puramente religiosa e canonica per fare i propri
affari sulla terra. Non si tratta, certo, di un fatto nuovo e mai visto; tutta la
storia del cristianesimo e trafitta da quest'opposizione tra due tipi di logica
che a volte finisce con lo scontro e con la rottura, anzi, con lo scisma. Lo
scisma esiste anche nella nostra coscienza; noi ortodossi, noi cristiani, da
tempo siamo abituati a vivere in due mondi e spesso non vediamo che essi
si trovano in aspro contrasto. Questo problema, che esisteva da sempre, e
venuto fuori in una maniera clamorosa con la guerra russo-ucraina.

Scoppiata il 24 febbraio, la guerra ha svegliato nel mondo ortodosso
tante sfide palesi e crisi nascoste o marginalizzate e mai guarite. Si tratta
del problema sempre dolente del rapporto tra lo Stato e la Chiesa, il cui
atteggiamento verso la guerra attuale e soltanto un caso particolare, ma
il piu doloroso. Senza andare in un passato troppo lontano, ad esempio
all'epoca di Pietro il Grande, dalla quale secondo le parole di Dostoevskij,
la Chiesa russa si trova paralizzata, consideriamo soltanto il secolo XX,
quando, con la Rivoluzione del febbraio del 1917 la Chiesa russa ha ot-
tenuto una liberta piena, ma che e stata subito soppressa. Il concilio di
Mosca, convocato nell'ottobre dello stesso anno, proprio durante la Ri-
voluzione bolscevica, ha ripristinato il sistema patriarcale (dopo Pietro il
Grande il governo della Chiesa era sinodale), procedendo all'elezione del
patriarca Tikhon.

Una situazione drammatica: la Chiesa finalmente libera dalla mano za-
rista, favorevole ma spesso pesante, € entrata in una societa nella quale
qualsiasi liberta, prima di tutto la liberta di coscienza, e stata condannata
a morte. Non in teoria, bisogna sottolineare, ma in pratica. Certamente,
la Chiesa non poteva rimanere un'isola autonoma sotto il regime dittato-
riale. La vera paralisi si e sviluppata dopo la morte del patriarca Tikhon,
nel 1925, quando la Chiesa ha ufficialmente annunciato la propria resa

447



VLADIMIR ZELINSKY

incondizionata al sistema statale deicida con la Dichiarazione del metro-
polita Sergio Stragorodskiy del 1927. Lui 1'ha firmata (ma non e sicuro che
I'abbia scritta di persona) dopo l'arresto di tutti i candidati al trono patriar-
cale e dopo tre sue brevi carcerazioni, nella speranza di salvare la Chiesa
dalla distruzione totale, ma anche dal movimento modernista interno alla
Chiesa stessa, ispirato dal regime. In questo documento egli ha giurato in
nome della Chiesa ortodossa russa la propria fedelta senza troppe sfuma-
ture a un potere violento e antireligioso. Ha sacrificato, o piuttosto e stato
costretto a sacrificare, la liberta della Chiesa, o quel poco che rimaneva di
essa, allo Stato che ha cominciato un feroce attacco a qualsiasi «oppio del
popolo»: cattolico, protestante, musulmano, ebreo — ma prima di tutto orto-
dosso. In seguito a questa resa centinaia di parrocchie si sono staccate dal
suo capo formale, il metropolita Sergio, e sono diventate clandestine, per
essere poi praticamente tutte eliminate durante la persecuzione staliniana,
insieme alle decine di migliaia di parrocchie leali, dette «serghiane», che
a parole avevano ricevuto il permesso formale d'esistere. Negli anni ‘30
nessuna lealta ha potuto salvare qualcuno.

Non si tratta di un pezzo lontano della storia: la ferita di questo scisma
non si € mai cicatrizzata e per capire 1'Ortodossia russa — e non soltanto
russa — bisogna conoscere anche queste cose. Dall'opposizione al «ser-
ghianesimo» e nata la Chiesa degli ortodossi «veri» (come loro preferisco-
no chiamarsi), o piuttosto le Chiese delle catacombe, schiacciate negli anni
‘30, risuscitate poi negli anni ‘90, di nuovo quasi clandestine sotto l'attuale
regime. Il problema non e sparito con il crollo dell'Unione Sovietica. La
Chiesa «ufficiale» rimane sempre a fianco dello Stato, ostile o benevolo,
non solo a livello del patriarca, ma anche e soprattutto a livello delle dio-
cesi. Dico «ufficiale» perché al suo margine esiste anche un gruppetto di
Chiese non ufficiali, cosiddette non-canoniche, alle quali nessuno presta
attenzione nel mondo globale cristiano, ma che sono abbastanza influen-
ti all'interno dell'Ortodossia. Soprattutto adesso, da quando l'invasione
dell'Ucraina ha colpito il mondo con le sue atrocita, 1'appoggio incondizio-
nato della Chiesa allo Stato e diventato insopportabile per tanti ortodossi.
Il comandamento «Tu non ucciderai» e stato calpestato in nome di un pa-
triottismo basato su di una minaccia estera puramente immaginaria e su
una difesa della patria, minaccia gonfiata fino al grottesco.

Nella tradizione ortodossa la guerra puo essere giustificata solo come
difesa in caso d'attacco della potenza straniera. Cosi affermavano i padri
della Chiesa, cosi dice anche la Dottrina sociale della Chiesa russa elabo-
rata sotto la guida dello stesso patriarca Kirill quando, diciamo, nei tempi
liberi era ancora metropolita. Le buone intenzioni sono una cosa. In realta
qualsiasi guerra pud essere presentata come difensiva. E sempre facile in-
ventare il nemico. Il problema non ¢ la collaborazione della nomenclatura
ecclesiale con il regime che versa il sangue innocente. Il problema ecclesia-

448



La situazione dell’ Ortodossia di fronte alla sfida dell’evangelizzazione

le e l'infezione della fede ortodossa con la credenza pagana, quando 1'Or-
todossia serve come copertura per una politica chiaramente imperialista.

La fede in Cristo come salvatore e redentore e stata offuscata dal mito
cosiddetto patriottico per cui con l'aggressione contro un nemico imma-
ginario non ci si accorge non soltanto della morte incalcolabile di civili,
ma neanche degli innumerevoli danni causati alla stessa Russia. Abbiamo
perso la nostra sobrieta, una delle virtu piu importanti nella spiritualita
ortodossa. Ma Cristo, mi ricordo delle parole di Giovanni Paolo II, & «il piu
grande realista nella storia». Per tutte le nostre Chiese non c'e un'altra
soluzione, tranne quella di tornare alla realta iniziale, vista dal vangelo,
del quale Cristo rimane 1'unico padrone. Ma il problema piu pungente e
la vulnerabilita del cristianesimo stesso, non solo ortodosso, a causa dei
miti statali, laici, conservatori, liberali. Nessuno € illeso da queste malattie,
ereditarie o nuove che siano.

Non si puo dimenticare neanche il fatto che la Chiesa russa, e non sol-
tanto russa, ma tutto il mondo ortodosso nel XX secolo, ha subito persecu-
zioni (uccisioni dei preti, torture, arresti, demolizioni delle chiese) in pro-
porzioni inaudite. Nessuna Chiesa sarebbe potuta uscire da un'esperienza
cosl traumatica, rimasta per sempre nella propria memoria genetica, quasi
nel subconscio. Nel senso che la Chiesa russa e stata in tal modo vaccinata
contro qualsiasi conflitto con lo Stato per secoli e subisce la tentazione di
confondere lo Stato con il popolo. Ma neanche il popolo in senso etnico puo
essere il punto principale del riferimento ecclesiale. In Russia oggi il 70%
della popolazione si proclama ortodossa, mentre dopo piu di trent'anni di
piena liberta, almeno per I'Ortodossia, il 2% e realmente praticante. Il vec-
chio modello nel mondo ortodosso, non soltanto russo, si esprime in questi
termini: Chiesa-Stato-Popolo (oppure Impero-Nazione-Chiesa), dove due
di questi termini — Impero e Nazione —, quando cercano di acquistare le
prerogative divine, somigliano a idoli, poiché vogliono diventare uno, non
tre. Questo cosiddetto modello costantiniano, superato in Occidente, ma
quasi pietrificato nell'Oriente cristiano, non funziona piu da nessuna par-
te. Questo modello ha il suo fondamento teologico, anche spirituale, nell'i-
dea bizantina della cosiddetta «sinfonia», che si appoggia sulla credenza
tradizionale che il potere di un Cesare qualsiasi, anche ostile alla fede, sia
espressione del potere divino e che ha il diritto di punire la Chiesa come
vuole. Questa visione che segue il modello medievale non vede la Chiesa
come soggetto indipendente dalla societa nella quale si trova, perché la
Chiesa stessa si comprende come spazio dell'eternita sulla terra, che non
si preoccupa del regime che domina questo spazio.

Che cosa significa per 1'Ortodossia un simile modello nella situazione
attuale? Prima di tutto che l'etnofiletismo della Chiesa russa e dell'Orto-
dossia in generale, tante volte negato in teoria e tante volte confermato
nella pratica, e arrivato a un punto estremo che si pone contro i fondamen-

449



VLADIMIR ZELINSKY

ti dell'Ortodossia stessa che si pensa come confessione universale. Tutti
hanno sentito che la Chiesa russa ha elaborato il concetto del cosiddetto
«russkij mir», il mondo russo, che serve oggi come base ideologica-eccle-
siale anche alla guerra. Dove c'e il mondo russo non puo esserci il mondo
ucraino. Questa dottrina proclama che i popoli slavi, russi, ucraini, bielo-
russi (che appartenevano all'impero zarista, poi sovietico), siano un popolo
solo, nel senso culturale e religioso. E s'intende uno solo anche in senso
politico e statale. Dunque toglie agli ucraini la propria identita nazionale,
mentre loro combattono proprio per questo. Anzi, per gli ucraini, i veri rus-
si sono loro, battezzati a Kiev nel 988, nella culla del cristianesimo slavo;
1 cittadini della Federazione Russa sono soltanto moscoviti. Quest'autoco-
scienza di una nazione in cui si risveglia 1'identita nazionale anche in sen-
so ecclesiale e considerata in Russia alla stregua di un nazismo aggressivo,
che vuole cancellarla anche in modo militare.

Forse, abbiamo perso la strada nella foresta di questi nazionalismi e
populismi? Non c'e altra uscita che tornare alle sorgenti della fede cristia-
na, nel senso di ricominciare il nostro cammino dall'inizio, senza perde-
re le nostre ricchezze spirituali, liturgiche, artistiche, accumulatesi in due
millenni. Ricominciare per riscoprire Cristo anche nella tragedia attuale.
Non soltanto uscire dalla conchiglia dell'etnofiletismo, una vera trappola
per 'Ortodossia, ma anche dalla memoria della paura, delle prove, delle
sofferenze, della propria autocoscienza di Chiesa strettamente nazionale.
Uscire dall'autorita statale, ma anche dal potere dell'opinione pubblica.
L'Ortodossia, con le vicende tragiche del secolo scorso, puo attingere for-
za spirituale dall'esperienza del martirio, della migrazione di massa, della
perdita della patria.

Il secolo XX per gli ortodossi e stato il secolo dei martiri e dei profughi.
Ve lo ricordo in modo brevissimo. La prima ondata e stata quella greca
dopo la sconfitta nella guerra con i turchi nel 1912, che ha creato la sua
Ortodossia nazionale negli Stati Uniti e in Europa. La seconda ondata e
stata quella russa dopo la Rivoluzione del 1917, poi durante e subito dopo
la Seconda guerra mondiale, quando una parte della popolazione negli
anni dell'occupazione tedesca ha potuto lasciare 1'Unione Sovietica. Poi,
negli anni '70, con le frontiere chiuse, 1'emigrazione con il pretesto del
ricongiungimento familiare, spesso fittizio, in Israele. Poi, negli anni ‘90 il
nuovo espatrio con le frontiere aperte. Infine, 1'attuale quinta ondata, con
I'esodo provocato dalla guerra alla quale milioni di persone non voglio-
no partecipare. Negli anni '90 e partita anche un'emigrazione economica
massiccia, legata al passaggio dal comunismo al capitalismo senza regole,
molto piu importante di quella russa, dalla Romania; come dall'Ucraina,
dalla Moldavia, dalla Serbia, dall'Albania, anche dalla Georgia. In questi
mesi alla poverta si e aggiunta l'emigrazione dei profughi ucraini e non
tutti loro torneranno a casa, qualunque sia l'esito della guerra. Tutti que-

450



La situazione dell’ Ortodossia di fronte alla sfida dell’evangelizzazione

sti torrenti umani venuti dai diversi Paesi, un secolo fa o negli anni, nelle
settimane piu recenti, hanno istituito le proprie Chiese, avute in prestito o
costruite dal nulla. Questa e la nuova realta europea, non soltanto sociale,
ma anche ecclesiale. Gia adesso, solo in Italia hanno trovato rifugio non
meno di due milioni di ortodossi, o almeno di origine ortodossa; piu 0 meno
la stessa cosa vediamo in Germania. Tantissimi bambini nascono nelle loro
famiglie con due madrelingua, due identita culturali e religiose.

Noi ortodossi, pero, abbiamo portato in Occidente i nostri doni, ma an-
che i nostri problemi e i nostri vizi, di cui il primo non e soltanto 1'etnofi-
letismo, ma direi la «ghettizzazione», in senso proprio religioso. La «ghet-
tizzazione» e la figlia dell'etnofiletismo, ma che vive all'estero, in esilio.
All'estero le Chiese sono sempre nazionali in modo ostentato non solo e non
sempre nella lingua della celebrazione, ma anche nella mentalita della co-
munita, un po' ripiegata su se stessa. In Italia abbiamo sei o sette Patriarcati
ortodossi nazionali che sono in comunione formale tra di loro, ma separati
in realta. Tutte queste comunita si definiscono canoniche (ve ne sono anche
altre non canoniche). Ma secondo gli stessi canoni su un territorio, in un Pa-
ese, dovrebbe esistere una sola Chiesa, nel nostro caso la Chiesa ortodossa
italiana, secondo il principio di san Paolo, «La Chiesa di Dio in Corinto»,
oppure dell'Europa occidentale, ove si possono contare 8-9 milioni di perso-
ne (in maggioranza rumene) di origine ortodossa. Quasi tutti i teologi sono
d'accordo che dalle comunita ortodosse fuori dei confini nazionali dovrebbe
nascere un'unica Chiesa, ma se tutti possono essere d'accordo in linea di
principio, in pratica chi lo vuole? Ogni Chiesa giustifica la sua unicita con
la preoccupazione per le cure spirituali dei propri connazionali. Ma in Italia
sta crescendo gia la seconda generazione dei figli nati qui, di madrelingua
italiana, senza parlare della Francia, della Germania, degli Stati Uniti, dove
vive gia la quarta generazione di profughi di un secolo fa che spesso non
conosce neanche la lingua dei loro bisnonni. Essi, pero, vanno solo in chiese
russe, greche, rumene... e non sbagliano mai strada...

Per quanto riguarda il vecchio sogno d'unita cristiana, diciamo che il
maggior ostacolo all'unita da parte ortodossa consiste non tanto nelle di-
visioni dogmatiche, ma nella posizione d'indifferenza nei confronti di un
altro, poiché «io non ti conosco». Nelle Chiese ortodosse questo fenomeno
e ancora piu visibile a causa della debolezza delle attivita sociali. La gente
s'incontra per le celebrazioni liturgiche, ma quasi mai per la celebrazio-
ne delle opere comuni. Stiamo entrando in un'epoca in cui le comunita
cristiane diventano di nuovo piccole, come isole in un mare pagano. Ma
anch'esse possono essere infettate dal paganesimo, quello dello Stato au-
toritario, quello del nazionalismo, quello del consumismo.

In Occidente, pero, le congregazioni ortodosse sono libere dalla dipen-
denza politica, vivono in un regime laico e sono in minoranza. Ma il pic-
colo puo essere bello come focolaio dell'evangelizzazione e si puo partire

451



VLADIMIR ZELINSKY

proprio da qui. Le comunita ortodosse, anche queste gia nate in esilio,
come quelle che adesso stanno per nascere, sono composte di pellegrini,
di profughi, di persone con l'identita fragile e nostalgica. Torniamo a vi-
vere di nuovo la visione proposta dalla Lettera a Diogneto: «Ogni regione
straniera e la loro patria, eppure ogni patria per essi e terra straniera». In
queste confraternite tutti i membri si conoscono, condividono le gioie e le
preoccupazioni, spesso cercano di aiutarsi reciprocamente. Se un giorno
potranno uscire dal proprio «incapsulamento» confessionale, dalla loro se-
parazione reciproca su base etnica, potranno allora scoprire la propria Or-
todossia per portarla agli altri. L'unita inter-ortodossa, aldila delle frontiere
nazionali, rimane per ora un sogno, ma un giorno, quando quel sogno di-
ventera realta, essa potra aprire nuovi orizzonti anche per 'unita cristiana.

Ci sono due tipi di comunita ortodosse in Occidente; alcune hanno la
faccia rivolta al mondo che le circonda, altre voltano la schiena, vivono
nella torre d'avorio confessionale, senza nessun motivo di guardare gli al-
tri. Spesso si chiamano «veri ortodossi», diversamente da quelli «sedotti»
dal dialogo e dall'ecumenismo. La loro ecclesiologia proviene dall'imma-
gine della Chiesa perfetta, ideale, medievale che non cambia mai, come
fosse la stessa dai tempi degli apostoli e dei primi padri della Chiesa. La
Chiesa non cambia per loro non soltanto sul piano spirituale, ma anche so-
ciale. Questa posizione e intransigente, stretta, e a modo suo anche eroica
perché ci si sente circondati dappertutto da nemici ed eretici. Con questa
ecclesiologia della perfezione le loro comunita stanno diventando sette e
come quasi tutte le sette si appoggiano su di una visione apocalittica della
fine del mondo e sulla promessa che la salvezza sia promessa solo a se
stessi. Non e un fenomeno del tutto marginale; una parte importante della
presenza ortodossa in Occidente rimane «fondamentalista», anche se que-
sta parola non si trova nel nostro vocabolario.

Un'altra parte e quella che vuole uscire da questa gabbia dorata, risco-
prire la propria vocazione universale, cioe evangelica. Credo, pero, che il
vecchio ecumenismo — quello delle commissioni teologiche, che non par-
toriscono quasi nulla, delle preghiere di amicizia, recitate insieme, dello
scambio delle visite piuttosto turistiche ecc. — sia gia superato e che si trovi
in impasse. Abbiamo bisogno di una testimonianza nuova, che io chia-
merei della riscoperta. Di nuovo riscoprire il nostro Signore comune, che,
come dice san Paolo, ieri, oggi e sempre € lo stesso. Con gli stessi doni.

Dopo aver parlato a lungo sui problemi dell'Ortodossia, parliamo ades-
so dei suoi doni, con i quali possiamo partire con la nuova evangelizzazio-
ne e la ricerca dell'unita. L'unita adesso non e tanto l'accordo, quanto un
ritorno. Direi una riscoperta, prendendo in prestito questa parola da Karl
Barth. Siamo chiamati a scoprire la verita che esiste gia non soltanto nel
lontanissimo passato ma anche nel futuro, che forse non e ancora chiaro,
ma che e imminente, poiché il mondo in cui viviamo ci spinge verso la ri-

452



La situazione dell’ Ortodossia di fronte alla sfida dell’evangelizzazione

nascita della fede ringiovanita. Non si puo inventare 1'unita da capo, ma si
puo ritrovare la sua nuova identita. Ogni secolo, ogni generazione, come
credo io, ha un compito ricevuto da Cristo: si tratta di riscoprirlo nella fede,
nell'esperienza attuale, nel pensiero, anche nelle prove piu dure. Questa
riscoperta puo dare inizio all'evangelizzazione del tempo in cui viviamo.
Anche nel clima attuale del gelo tra I'Oriente e 1'Occidente della micidiale
guerra in Ucraina che ha reso tutte le cose ecumeniche dieci volte piu dif-
ficili. Ma c'e anche un momento, direi, «positivo»: siamo arrivati al punto
critico, da dove possiamo fare una svolta e tornare ai doni che vogliamo
condividere, al vangelo di domani che e sempre lo stesso.

Quali doni puo portare all'Europa d'oggi questa Ortodossia strappata
dai conflitti interni, spesso cosi dipendente dallo Stato, coperta dalla se-
colare polvere bizantina? Proviamo a rispondere con la domanda eterna:
«Voi chi dite che io sia?», e la risposta eterna di Simone, figlio di Giona:
«Tu sei il Cristo, il Figlio del Dio Vivente». Scrutiamo di nuovo il mistero
dell'incarnazione, come noi lo capiamo e lo viviamo per capire noi stes-
si? Cerchiamo di rispondere non con le definizioni dogmatiche, ma con le
parole dello stesso Pietro, che sui doni ricevuti da Cristo scrive nella sua
Seconda lettera:

Ci ha donato i beni grandissimi e preziosi che erano stati promessi, perché
diventaste per loro mezzo, partecipi della natura divina (2Pt 1,4).

«Partecipi della natura divina». Chi ha dato il coraggio all'apostolo di
parlare della partecipazione all'inaccessibile natura divina? II Padre che
per mezzo dello Spirito ha rivelato a un semplice pescatore il mistero del
Dio vivente, ma anche il mistero dell'uomo stesso che accoglie Dio in sé.
Questo dono enorme fu soltanto un pegno della rivelazione futura. Esso si
e completato con la discesa dello Spirito nel giorno della Pentecoste. Or-
mai non si puo dividere il Figlio di Maria e il Figlio del Dio vivente, perché
la realta di Gesu Cristo per noi proviene non solo dalla nostra venerazione
dell'uomo Gesu, ma prima di tutto dall'azione dello Spirito che lo rivela
come Figlio di Dio e che vive in noi. «<Nessuno puo dire: “Gesu e Signo-
re” se non sotto azione dello Spirito Santo», dice san Paolo (1Cor 12,3).
«Chiunque riconosce che Gesu e il Figlio di Dio, Dio dimora in lui ed egli
in Dio», dice la stessa cosa l'apostolo Giovanni (1Gv 4,15).

La nostra partecipazione alla natura divina e la comunione nel senso
piu largo e piu profondo. La Parola e lo Spirito fanno parte di questa natu-
ra, si rivelano nel volto di un predicatore itinerante che e vissuto duemila
anni fa, in mezzo al popolo d'Israele, ed e anche la Seconda Persona della
santissima Trinita. La fede riempita dalla Parola, portata dallo Spirito San-
to, ci fa partecipi dell'irraggiungibile natura divina e 1'Ortodossia ancora
prende sul serio la confessione apostolica. Questa partecipazione inizia

453



VLADIMIR ZELINSKY

con il riconoscimento sempre rinnovato di Cristo nel cuore umano. Ma
anche con il riconoscimento «dell'uomo nascosto nel cuore» secondo le
stupende parole dello stesso Pietro (1Pt 3,4). Un santo russo del XIX seco-
lo, Serafino di Sarov, dice:

11 Signore cerca il cuore, pieno di amore verso Dio e verso il prossimo, il cuore
e il trono della Sua gloria. Figlio mio, dammi il tuo cuore e tutto il resto ti daro
in piu, perché nel cuore umano e tutto il Regno di Dio.

Il riconoscimento di quell'uomo nascosto proviene dall'uomo conosciu-
to da Dio. Il mio desiderio di conoscere Dio nasce perché Dio mi ha cono-
sciuto prima. La pratica spirituale ortodossa vuole portare Cristo nel cuore
capace d'accogliere Dio ed essere accolta dalla natura divina. Come? Con
I'amore, con la preghiera, con la parola di fraternita. Con il vangelo, anche
con l'eucaristia. Si puo parlare dell'eucaristia in diversi modi: dal punto
di vista dogmatico, liturgico, spirituale, ecclesiologico, escatologico, ma lo
scopo finale e sempre la comunione con Dio nella persona di Gesu Cristo,
morto e risorto, presente e vivo nei suoi doni, nel suo Regno che e sempre
vicino perché e dentro di noi. L'eucaristia, in senso profondo e teologico, &
la partecipazione alla natura divina; in senso concreto, € la partecipazione
liturgica all'Ultima cena del Signore; in senso ecclesiale, e 'attualizzazione
della Chiesa come corpo di Cristo. La parola chiave, nei tre casi, € la parte-
cipazione. La partecipazione al mistero dell'umanita di Gesu che si rivela
di nuovo ed ¢ la radice dell'evangelizzazione nella spiritualita d'Oriente.

«La natura della Chiesa stessa e eucaristica», dice il teologo ortodosso
p. Kiprian Kern. Nell'eucaristia Cristo diventa la radice della deificazione
della natura umana. L'uomo deve diventare Chiesa perché la comunione
con Cristo ci fa corpo del Cristo. Il corpo umano in questo caso e lo stru-
mento, ma anche il tempio dello Spirito. La vita comune si fa cammino ver-
so la deificazione dell'uomo, che puo avvenire solo per azione dello Spirito
Santo. Ma lo Spirito entra solo nel cuore libero, libero dai pesi del mondo,
dal potere del principe di questo mondo e delle sue tentazioni.

Non sono le verita nuove, € vero. Ma la novita sempre essenziale ¢ il ri-
torno all'inizio della buona novella. Nella prospettiva ecumenica 'uomo €
lo stesso su tutti i continenti, in tutti i tempi; ogni cristiano puo riconoscersi
in un altro. Oggi «il mondo cristiano e frantumato perché le confessioni
non si conoscono», disse una volta il grande teologo russo Pavel Floren-
sky. Questa ignoranza proviene non solo dall'assenza dell'informazione,
ma a volte anche dalla sfiducia reciproca, piuttosto nascosta che dichia-
rata. Cosl in un ambiente sia polemico, sia ecumenico, nel cuore dell'Or-
todossia sorge ogni tanto una domanda: davvero le altre Chiese credono
nello stesso Cristo in cui crediamo noi? O si tratta solo di un «buon Gesuy,
ridotto all'avventura puramente umana, uscito dal nostro sentimentalismo

454



La situazione dell’ Ortodossia di fronte alla sfida dell’evangelizzazione

o rivestito delle tendenze ideologiche del secolo? Ma si puo parlare solo
dell'infinita «dolcezza» di Gesu, senza ricordare che lui € anche il Giudi-
ce? Si puo creare 'immagine del Salvatore partendo delle nostre idee, dai
nostri gusti, come i pittori del passato rivestivano i personaggi biblici con
gli abiti della loro epoca?

San Paolo dice: «se confesserai con la tua bocca che Gesu e il Signore,
e crederai con il tuo cuore che Dio 1'ha risuscitato dai morti, sarai salvo»
(Rm 10,9). KYPIOZ [HEOYX e l'eterna sorgente. Il Verbo che si e fatto carne
si e sottomesso al ritmo della vita umana con la nascita, la sofferenza, la
morte. Il Signore abita fuori dalle nostre stagioni, ma egli € sempre il Dio
con noi, nella nostra storia attuale. Anche nelle nostre guerre, nelle nostre
prove e sfide. Ma dove si trova il ponte che unisce le realta che la ragio-
ne umana fa tanta fatica a unire, ma che il cuore e capace di credere e la
bocca di confessare? Come si puo entrare di nuovo in quell'avventura del
credere? La risposta e gia nell'invito di Gesu: «Prendi parte nella gioia del
tuo Signore» (cf. Mt 25,21). Prendiamo questa parte insieme, condividiamo
la gioia dei primi giorni della buona novella, anche se essa puo portare
al dolore del vivere con la croce della storia. Cosl ricominciamo la strada
verso l'unita.

Si, I'Ortodossia oggi sembra essere in una situazione poco invidiabile.
Eppure essa non ha sprecato ancora le sue ricchezze, le possiamo sempre
riscoprire nella Chiesa che, secondo le parole di sant'Ireneo, «si ringiova-
nisce sempre». E anche si evangelizza sempre, dobbiamo aggiungere.

Vladimir Zelinsky

Presbitero

Arcivescovado delle Chiese ortodosse della tradizione russa in Europa
occidentale

Membro della Classe Slavistica dell’Accademia Ambrosiana
vladimir.zelinsky@gmail.com

Sommario

L'articolo propone una lettura approfondita della situazione attuale dell'Or-
todossia in Europa, identificandone difficolta e risorse in ordine alla nuova
evangelizzazione.

Summary - The Orthodox Church Challenged by the New Evangelization
The paper presents a deep insight into the present situation of Orthodoxy in
Europe, identifying difficulties and resources in order to meet the challenges
of a new evangelization.

455





