
AR
CH

IV
IO

 T
EO

LO
GI

CO
 T

O
RI

N
ES

E

Micallef, Le radici storiche e teologiche della nozione di asilo  Colella, 
Corridoi umanitari: il bene nel male  Cognato, Sulla «interdisciplinarità» 
della teologia morale  Canobbio, La questione del metodo teologico nella 
seconda metà del XX secolo  Ceragioli, Coscienza, scienza e teologia. Un 
confronto con la prospettiva di Lonergan  Danna, Il metodo in teologia di 
B. Lonergan: un contributo per una prospettiva interdisciplinare  Finamore, 
Implicazioni antropologiche e teologiche sul metodo. Problematicità storiche 
e opzioni di B. Lonergan  Viotto, Politica ed etica in Franz Rosenzweig e 
Martin Buber  Zamengo, L’insegnamento di religione a scuola tra il 1923 
e il 1984  Williams, Le sfide dell’evangelizzazione nella città  Zelinsky, 
La situazione dell’Ortodossia di fronte alla sfida dell’evangelizzazione  
Forestier, La sinodalità, nuovo paradigma cattolico dell’evangelizzazione?  

 Recensioni

NerbiniN
er
bi
ni€ 27,00

ARCHIVIO   TEOLOGICO 
TORINESE

2023
2

POSTE ITALIANE S.p.A. – SPEDIZIONE IN ABBONAMENTO POSTALE - AUT. n. CN- NE/01992/07.2022 PERIODICO ROC 

2023/2
luglio-dicembre 2023 • Anno XXIX • Numero 2 

Rivista della FACOLTÀ TEOLOGICA DELL’ITALIA SETTENTRIONALE

SEZIONE DI TORINO

ATT 2023 2 - copertina.indd   1ATT 2023 2 - copertina.indd   1 26/10/23   09:4126/10/23   09:41



ARCHIVIO TEOLOGICO TORINESE
A cura della Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale – sezione di Torino
Anno XXIX – 2023, n. 2

Proprietà:
Fondazione Polo Teologico Torinese

Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale – sezione di Torino
Via XX Settembre, 83 – 10122 Torino
tel. 011 4360249 – fax 011 4319338
istituzionale@teologiatorino.it
e-mail Segreteria: donandrea.pacini@gmail.com

Registrazione n. 1 presso il Tribunale di Torino del 27 gennaio 2015

Direttore responsabile: Mauro Grosso

Redazione: Andrea Pacini (direttore), Gian Luca Carrega e Antonio Sacco (segretari), Oreste 
Aime, Dino Barberis, Roberto Carelli, Ferruccio Ceragioli, Carla Corbella, Mauro Grosso, 
Pier Davide Guenzi, Luca Margaria, Paolo Mirabella, Alberto Nigra, Alberto Piola

Editore:
Edizioni Nerbini - Prohemio Editoriale srl
via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze         -       ROC n. 34429 (10.6.2020)
e-mail: edizioni@nerbini.it
www.nerbini.it

Realizzazione editoriale e stampa: Prohemio Editoriale srl - via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze

Amministrazione e ufficio abbonamenti:
abbonamenti@nerbini.it

Abbonamento 2023
Italia € 44,50 – Europa € 64,50 – Resto del mondo € 74,50
Una copia: € 27,00

Per gli abbonamenti e l’acquisto di singoli fascicoli dal 2022 in poi: 
Versamento sul c.c.p. 1015092776
intestato a Prohemio Editoriale srl, Firenze

ISBN 9788864348032	 ISSN 1591-2957

 ATT 2023 2.indb   250 ATT 2023 2.indb   250 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



251

Sommario

Le radici storiche e teologiche della nozione di asilo 
René M. Micallef s.j. ................................................................................ 	 »	 255

Corridoi umanitari: il bene nel male 
Marco Colella............................................................................................ 	 »	 277

Sulla «interdisciplinarità» della teologia morale 
Pietro Cognato.......................................................................................... 	 »	 295

La questione del metodo teologico  
nella seconda metà del XX secolo 
Giacomo Canobbio.................................................................................... 	 »	 307

Coscienza, scienza e teologia.  
Un confronto con la prospettiva di Lonergan 
Ferruccio Ceragioli.................................................................................... 	 »	 335

Il Metodo in Teologia di B. Lonergan:  
un contributo per una prospettiva interdisciplinare 
Valter Danna............................................................................................ 	 »	 355

Implicazioni antropologiche e teologiche sul metodo.  
Problematicità storiche e opzioni di B. Lonergan
Rosanna Finamore.................................................................................... 	 »	 373

Politica ed etica in Franz Rosenzweig e Martin Buber 
Laura Viotto.............................................................................................. 	 »	 391

L’insegnamento di religione a scuola tra il 1923 e il 1984 
Federico Zamengo..................................................................................... 	 »	 415

 ATT 2023 2.indb   251 ATT 2023 2.indb   251 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



252

Sommario

RELAZIONI DEL CONVEGNO  
DELLA FACOLTÀ TEOLOGICA DELL’ITALIA SETTENTRIONALE – 

SEZIONE DI TORINO (16 novembre 2022):
LE CHIESE CRISTIANE NELLA SOCIETÀ PLURALE

Le sfide dell’evangelizzazione nella città 
Rowan Williams........................................................................................ 	 »	 433

La situazione dell’Ortodossia  
di fronte alla sfida dell’evangelizzazione 
Vladimir Zelinsky..................................................................................... 	 »	 445

La sinodalità, nuovo paradigma cattolico  
dell’evangelizzazione? 
Luc Forestier............................................................................................. 	 »	 457

NOTA BIBLIOGRAFICA

O. Aime, La singolarità umana. Contributi per l’antropologia filosofica  
(Valter Danna)........................................................................................ 	 »	 477

RECENSIONI

F. Hartog, Chronos. L’Occidente alle prese con il tempo  
(O. Aime)................................................................................................. 	 »	 489

C. Baldi, Caritas. Un lavoro o una missione?  
(G. Piana)................................................................................................. 	 »	 492

O. Sanguinetti – P. Zoccatelli, «Costruiremo ancora cattedrali».  
Per una storia delle origini di Alleanza Cattolica (1960-1974)  
(C. Anselmo)........................................................................................... 	 »	 495

A. Riccardi, La guerra del silenzio. Pio XII, il nazismo, gli ebrei;  
O. Di Grazia – N. Pirozzi, La croce e la svastica.  
Il pontificato di Pio XII tra silenzi e complicità  
(L. Casto)................................................................................................. 	 »	 499

Agostino, L’anima e la sua origine  
(A. Nigra)................................................................................................ 	 »	 505

 ATT 2023 2.indb   252 ATT 2023 2.indb   252 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



253

Sommario

L. Casto, Storia della Santità in Piemonte e in Valle d’Aosta  
(R. Savarino)............................................................................................ 	 »	 510

G. Calaciura, Io sono Gesù  
(M. Nisii).................................................................................................. 	 »	 513

SCHEDA

G. Cavallotto, Il grido dei profeti. Parole senza tempo  
(F. Mosetto)............................................................................................. 	 »	 519

 ATT 2023 2.indb   253 ATT 2023 2.indb   253 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



457Archivio teologico torinese 2 (2023), 457-475

La sinodalità,  
nuovo paradigma cattolico  

dell’evangelizzazione?
Luc Forestier

Introduzione

Parlare oggi di evangelizzazione ha due tipi di conseguenze immediate e 
contraddittorie. In primo luogo, la parola «evangelizzazione» designa ciò che 
la Chiesa e le Chiese vogliono attuare, ma in modo speculativo, costruendo 
un termine a partire dal verbo «evangelizzare» che, a sua volta, ha un forte 
radicamento nel Nuovo Testamento. In francese, tenendo conto della nostra 
storia, la parola «evangelizzazione» come programma d’azione rimanda ad 
altre espressioni inevitabilmente richiamate alla mente, in particolare «co-
lonizzazione». L’evangelizzazione può in questo senso apparire come una 
teoria non estranea ad altri programmi di dominio di cui l’umanità soffre.

Secondariamente, questa stessa parola rimanda al contenuto originale 
del Vangelo, da usarsi al singolare e con la maiuscola, per mostrare che 
non intendiamo certamente fare riferimento a un libro, o a un contenuto 
intellettuale, bensì a una persona che si dona a noi. Così, proprio all’inizio 
della Lettera ai Romani, san Paolo dice di essere stato messo a parte per «il 
Vangelo di Dio» (Rm 1,1), e la traduzione ecumenica della Bibbia aggiun-
ge il verbo «annunciare», quando l’espressione greca dice semplicemente 
«messo a parte per il Vangelo». Non si tratta quindi semplicemente di un 
testo da pronunciare ad alta voce, ma di Gesù Cristo stesso, come mostra 
la continuazione del saluto iniziale di questa lettera. L’evangelizzazione è 
dunque il servizio di una persona concreta che Dio invia nell’ambito del 
dialogo di alleanza che egli instaura con l’umanità. 

Qualsiasi riflessione sull’evangelizzazione deve tenere conto di que-
sto duplice rischio: ridurre una pratica di trasmissione a un programma 
di dominio, da un lato; dall’altro, dimenticare che siamo al servizio di una 
persona e non di un insieme di affermazioni dottrinali. Ora, nella Chiesa 
cattolica, la questione dell’evangelizzazione, che come sappiamo riguarda 
tutti i Paesi del mondo, soprattutto quelli con una lunga storia di cristiani-
tà, si pone in un contesto nuovo, sia a livello politico e sociale che a livello 
ecclesiale. Su quest’ultimo aspetto, il grande movimento di riconoscimento 

 ATT 2023 2.indb   457 ATT 2023 2.indb   457 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



458

Luc Forestier

di una sinodalità strutturale propria della Chiesa interroga le pratiche di 
evangelizzazione a partire da modalità ricevute dal passato, in particolare 
l’attuazione dell’esigenza ecumenica.

Quali sono le conseguenze per la Chiesa cattolica dell’avvio in que-
sto processo risoluto di riconoscimento di una «partecipazione», di una 
«comunione» e di una «missione» di tutti i fedeli battezzati, per usare tre 
termini del processo sinodale spesso dimenticati? Possiamo parlare di un 
nuovo paradigma di evangelizzazione?

La nostra presentazione si articolerà in due parti. In primo luogo, pro-
porremo una riflessione sui paradigmi dell’evangelizzazione, attingendo 
ai lavori di David Bosch, in particolare alla sua grande opera riguardante 
le Dinamiche della missione cristiana,1 in cui propone una serie di cinque 
paradigmi missionari, affermando nel contempo che «l’evangelizzazione è 
una delle dimensioni essenziali della missione».2 In seguito, esamineremo 
le conseguenze del processo sinodale in termini di evangelizzazione, così 
da poter comprendere la riorganizzazione proposta dal Vaticano II, parti-
colarmente sul piano ecumenico. 

1. I paradigmi dell’evangelizzazione

D. Bosch utilizza una tipologia per descrivere cosa sia l’evangelizzazione. 
Ma, lungi dall’essere una descrizione neutra, è un paradigma ecumenico 
quello che sviluppa nel suo libro. Prima però di capire cosa egli intenda 
per «ecumenico», data la pluralità di significati di questo termine, è impor-
tante esaminare questo metodo teologico basato sulla nozione di «para-
digma», che proviene dalla storia delle scienze fisiche. Vedremo poi come 
D. Bosch costruisce progressivamente il quinto paradigma della missione 
e la sua articolazione con l’evangelizzazione, da cui consegue una presa di 
posizione sulla questione della cattolicità della Chiesa.

1.1. I paradigmi in teologia

Quando David J. Bosch si propone di descrivere i paradigmi dell’idea di 
missione nel corso dei secoli, egli si basa su due dati significativi a livello 

1  D.J. Bosch, La trasformazione della missione: mutamenti di paradigma in missiologia, 
aggiornamento bibliografico per l’edizione italiana a cura di G. Colzani, Queriniana, Brescia 
2000; trad. it. di G. Volpe di Transforming Mission, Orbis Books, New York 1991. Citiamo il li-
bro dall’edizione francese: Dynamique de la mission chrétienne. Histoire et avenir des modèles 
missionnaires, Labor et Fides-Haho-Karthala, Paris 1995.

2  Ivi, 22. È l’autore che sottolinea.

 ATT 2023 2.indb   458 ATT 2023 2.indb   458 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



459

La sinodalità, nuovo paradigma cattolico dell’evangelizzazione?

epistemologico circa la teologia come disciplina allo stesso tempo confes-
sante e critica. Da una parte, la teologia, come la filosofia, può essere com-
presa in un certo tempo soltanto spiegandosi costantemente attraverso la 
propria storia, il che obbliga a dare conto delle sue evoluzioni lungo i secoli 
nel contesto di un invio apostolico escatologicamente strutturante. D’altra 
parte, è possibile individuare in questa storia una successione di polarità, 
identificate da D. Bosch con l’espressione tecnica di Thomas Kuhn, «pa-
radigma».3 Per Bosch, l’individuazione di quattro paradigmi successivi, 
in vista dell’elaborazione del quinto paradigma che egli ritiene quello da 
preferire, è l’unico modo per costruire la propria proposta, articolandola e 
distinguendola da ciò che precede.

Effettivamente, lungi dall’idea ingenua di un progresso della scienza e 
della tecnologia che sarebbe continuo nella storia, Thomas Kuhn ha cer-
cato di dare conto delle rotture nella storia delle scienze quando una o più 
persone, grazie a un insieme complesso di dati sociali e culturali, fanno 
emergere una nuova teoria che spiega meglio della precedente i fatti spe-
rimentali che si impongono. Il paradigma è quindi un insieme complesso di 
norme e di dati che diventano un sistema in un determinato momento per 
un gruppo di scienziati, mettendo in discussione la posizione precedente. 
Nella postfazione della nuova edizione del suo libro in inglese (1970), T. 
Kuhn propone una definizione di paradigma che egli definisce sociologica. 
Il paradigma è quindi «l’insieme di credenze, valori riconosciuti e tecniche 
che sono comuni ai membri di un determinato gruppo».4 L’esempio più 
noto è certamente quello della meccanica relativistica che è valida per le 
particelle, oppure per i viaggi nello spazio, mentre il quadro della mec-
canica classica è sufficiente per le velocità e per gli oggetti abituali della 
nostra esperienza quotidiana.

La modellizzazione della storia dell’evangelizzazione attraverso la teo
ria dei paradigmi deve quindi essere usata con cautela in teologia, in quan-
to l’analogia con le scienze «dure» in cui è stata sviluppata questa teoria 
della storia del progresso scientifico è solo parzialmente giustificata. Tut-
tavia, nel proporre una collocazione conveniente nella storia della nozione 
di «missione» nelle Chiese cristiane, David Bosch prende come punto di 
partenza la proposta storico-teologica di Hans Küng. In effetti quest’ultimo 
propone una periodizzazione della storia del cristianesimo in sei momenti: 
1. apocalittico (cristianesimo primitivo), 2. ellenistico (periodo patristico), 
3. cattolicesimo romano (Medioevo), 4. protestante (Riforma), 5. epoca mo-

3  T.S. Kuhn, La struttura delle rivoluzioni scientifiche, Einaudi, Torino 1969; trad. it. di The 
Structure of Scientific Revolutions, The Chicago University Press, Chicago 11962. Citiamo il 
libro dall’edizione francese: La structure des révolutions scientifiques, Flammarion, Paris 2008.

4  Ivi, 238.

 ATT 2023 2.indb   459 ATT 2023 2.indb   459 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



460

Luc Forestier

derna (Illuminismo), 6. ecumenico (epoca contemporanea).5 I paradigmi 
missionari che David Bosch proporrà si inseriscono esattamente in questa 
pur discutibile cronologia.

In realtà, la proposta di David Bosch non è primariamente di natura sto-
rica, perché il suo ragionamento è teologico, come mostrano gli altri autori 
che egli cita. In effetti, David Bosch nomina nel suo libro diversi autori, tra 
cui il teologo americano Avery Dulles. Quest’ultimo è l’esempio più noto 
di modellizzazione ecclesiologica, con i cinque modelli di Chiesa che pro-
pone, completati da un sesto modello che D. Bosch non cita perché Dulles 
lo ha esposto in una seconda edizione.6 Tuttavia, già a partire dalla prima 
edizione del suo libro, A. Dulles indica che la fonte della sua ricerca di 
una tipologia per pensare la Chiesa è radicata nel tentativo di H. Richard 
Niebuhr che, nel suo grande libro Cristo e cultura, propone cinque tipi di 
relazione tra Cristo e le culture umane.7 Ebbene, David Bosch cita H. Ri-
chard Niebuhr, così come anche Ernst Troeltsch, e la modifica da parte di 
quest’ultimo della distinzione weberiana tra tipo «chiesa» e tipo «setta».8 
Tuttavia, nella sua tesi, H. Richard Niebuhr mostra la fonte teologica della 
modifica di Ernst Troeltsch di una tipologia puramente descrittiva.9 Il tipo 
«mistico» proposto da Ernst Troeltsch permette, secondo quest’ultimo, di 
descrivere meglio la varietà delle realizzazioni sociali del cristianesimo.

Al di là della periodizzazione proposta da Hans Küng, la costruzione 
dei cinque paradigmi missionari di David Bosch si inserisce in un metodo 
teologico di cui è possibile tracciare la genealogia e notare come la matrice 
sociologica della modellizzazione venga reinterpretata teologicamente da 
ogni autore. Infatti, per i tre autori appena citati, cioè (in ordine cronolo-
gico) Ernst Troeltsch, H. Richard Niebuhr e A. Dulles, c’è un contrasto tra 
l’apparente simmetria delle polarità individuate e la precisa costruzione 
che porta a preferire l’ultimo tipo. Una semplice descrizione sociologica, 
in effetti, identificherebbe le polarità senza gerarchizzarli, dal momento 
che la sociologia non vuole essere prescrittiva ma descrittiva. Al contrario, 
questi tre teologi sono portatori di una tesi ecclesiologica che emerge chia-
ramente dalla lettura delle loro opere. Per Ernst Troeltsch, il tipo mistico 
è certamente quello a cui egli si sente più vicino personalmente. Per H. 

5  Bosch, Dynamique de la mission chrétienne, 241-242.
6  A. Dulles, Modelli di Chiesa, Messaggero, Padova 2005.
7  H.R. Niebuhr, Cristo e la cultura, Aracne, Ariccia 2016; trad. it. di Christ and Culture, 

Harper & Row, New York 11950.
8  E. Troeltsch, Le dottrine sociali delle chiese e dei gruppi cristiani, 2 voll., 1: Cattolicesimo 

primitivo e cattolicesimo medioevale; 2: Il Protestantesimo, La Nuova Italia, Firenze 1949-1950; 
trad. it. di Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, Mohr, Tübingen 1912.

9  Cf. L. Forestier, Réforme de l’Église et service de l’unité. L’apport de H. Richard Niebuhr 
à l’ecclésiologie, in Revue Théologique de Louvain 47/1 (2016), 52-75.

 ATT 2023 2.indb   460 ATT 2023 2.indb   460 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



461

La sinodalità, nuovo paradigma cattolico dell’evangelizzazione?

Richard Niebuhr, il Cristo «trasformatore» della cultura è il tipo che egli 
raccomanda, come mostrano la costruzione della sua tipologia, come an-
che le critiche ricevute da diversi suoi colleghi. Per quanto riguarda Avery 
Dulles, l’ultimo modello che propone, quello della comunione, è certamen-
te il più vicino alla sua interpretazione del contributo del Vaticano II.

Laddove Thomas Kuhn proponeva un’interpretazione della storia del 
progresso scientifico, la ripresa del pensiero tipologico da parte di D. Bo-
sch non si limita a un’operazione strettamente descrittiva, ma implica di 
fatto una precisa tesi sul piano teologico. Per D. Bosch, l’uso della nozione 
di paradigma non è quindi al servizio di una semplice storia delle dottrine 
missionarie, ma della ricerca di una teologia ecumenica dell’evangeliz-
zazione. Per il nostro autore, infatti, il paradigma ecumenico è quello in 
gestazione nel cristianesimo del XX secolo.

1.2. I primi quattro paradigmi missionari

Di fatto, per mostrare la pertinenza del paradigma ecumenico della missio-
ne, D. Bosch descrive i primi quattro contestualizzandoli dal punto di vista 
storico e politico. A rischio di semplificare la sua presentazione ricca di sfu-
mature, è possibile sintetizzare rapidamente questi primi quattro paradigmi.

Per D. Bosch, il primo paradigma, legato alla Chiesa d’Oriente e ancora 
vivo nell’eredità bizantina, ha a che fare con la capacità del cristianesimo 
di inscriversi nel pensiero ellenistico, al prezzo di una certa rinuncia all’e-
scatologia, perché «la Chiesa tende a rappresentare la stabilità e il mito 
piuttosto che l’emancipazione e il messianismo».10

Il secondo paradigma, quello del cattolicesimo romano, come egli lo 
indica, copre a un tempo il Medioevo e la modernità, con l’ingresso nel 
mondo latino, fino a una forte interazione con le forme emergenti dello 
Stato, fino alla trasformazione delle guerre crociate in campagne di colo-
nizzazione. 

Da piccola minoranza perseguitata, [la Chiesa] divenne un’organizzazione 
grande e influente; un tempo setta oppressa, essa arrivò a opprimere le sette; 
tutti i legami tra cristianesimo e giudaismo furono spezzati; si sviluppò una 
stretta relazione tra il trono e l’altare; l’appartenenza alla Chiesa divenne un 
fatto naturale; il ministero del singolo credente fu ampiamente dimenticato; il 
dogma venne fissato in modo definitivo; la Chiesa rinunciò all’attesa dell’im-
minente ritorno di Cristo; l’espansione del cristianesimo ebbe la precedenza 
sul movimento missionario apocalittico della Chiesa primitiva.11

10  Bosch, Dynamique de la mission chrétienne, 285.
11  Ivi, 317.

 ATT 2023 2.indb   461 ATT 2023 2.indb   461 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



462

Luc Forestier

Per D. Bosch, è stato il Vaticano II a portare all’evoluzione di questo 
paradigma cattolico, anche se bisogna tener conto di altri due paradigmi 
emersi nel frattempo. Infatti, nel suo lavoro di modellizzazione, D. Bosch 
svolge l’analisi del paradigma protestante in due modelli diversi.

Da un lato, il terzo paradigma, quello della Riforma protestante, appare 
relativamente complesso, considerata la diversità delle posizioni delle va-
rie comunità che si richiamano alle riforme del XVI secolo. Esso sottolinea 
il contrasto tra un’ortodossia luterana che diffidava di ogni iniziativa uma-
na, in nome della giustificazione per sola fede, e un movimento pietistico 
che insisteva sull’impegno del convertito, spingendo gruppi come i Fratelli 
Moravi a partire per altri continenti.

D’altra parte, il quarto paradigma che egli propone ha a che fare con 
l’influenza dell’Illuminismo sul protestantesimo. In effetti, nonostante la 
crescita di un razionalismo che trasforma la fede cristiana in un deismo 
antropocentrico, i movimenti del Risveglio segnano profondamente la 
storia dei Paesi anglosassoni, con lo sviluppo di uno spirito missionario 
tra gli interessati, fino alla creazione di società missionarie destinate a 
predicare il Vangelo in tutto il mondo, mentre i sostenitori del «Vangelo 
sociale» insistono sull’inserimento dell’incontro con Cristo nelle pratiche 
sociali a favore delle persone vulnerabili. Pertanto, questo quarto para-
digma rimane profondamente segnato dall’Illuminismo, con una fiducia 
incrollabile nella validità del modo con cui questo ha compreso e inter-
pretato il Vangelo a partire da una rappresentazione della storia umana 
come progresso, al cui vertice si trova l’Illuminismo stesso. Anche i più 
entusiasti tra i credenti erano in definitiva pervasi da una sorta di senso 
di superiorità della civiltà di cui erano portatori. Questo spirito illumi-
nista incoraggiava «un atteggiamento di tolleranza verso tutti gli esseri 
umani, unito a una posizione di apertura verso credenze di ogni tipo. Ma 
d’altra parte questo stesso spirito ha dato origine ai sentimenti di superio-
rità e ai pregiudizi tipici dell’Occidente».12 Egli privilegia quindi il quinto 
paradigma, denominato «ecumenico», cercando di mostrare come esso 
emerga nel XX secolo, al cuore di una crisi senza precedenti per l’Occi-
dente, mettendo così in discussione gli elementi principali dei paradigmi 
precedenti.

1.3. Un paradigma ecumenico per pensare l’evangelizzazione

Nelle considerazioni ecclesiologiche che aprono il suo capitolo finale su 
questo paradigma ecumenico di evangelizzazione, D. Bosch sottolinea la 

12  Ivi, 467.

 ATT 2023 2.indb   462 ATT 2023 2.indb   462 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



463

La sinodalità, nuovo paradigma cattolico dell’evangelizzazione?

grande svolta del Vaticano II, mostrando come l’affermazione della Lumen 
gentium, secondo cui la Chiesa è «in qualche modo il sacramento, ossia 
il segno e lo strumento dell’intima unione con Dio e dell’unità di tutto il 
genere umano» (Lumen gentium 1), abbia ispirato i documenti missionari 
di altre confessioni cristiane, come esemplificato dall’affermazione di Wil-
liam Temple secondo cui «la Chiesa è l’unica società al mondo che esiste 
per coloro che non vi appartengono».13

All’interno della descrizione del paradigma ecumenico emergente, 
D. Bosch illustra la questione dell’evangelizzazione, mostrando la storia 
dell’uso di questo termine per indicare l’azione specifica delle Chiese cri-
stiane nelle società, sia che si tratti di antiche nazioni cristiane che di Paesi 
più recentemente segnati dal cristianesimo.

Consapevoli del carattere essenzialmente preliminare del nostro ministero di 
evangelizzazione, ma allo stesso tempo consapevoli dell’assoluta necessità di 
impegnarsi in esso, possiamo allora riassumere l’evangelizzazione come se-
gue: essa è, nella missione della chiesa, la dimensione e l’attività che, con pa-
role e azioni, alla luce di un contesto particolare, offre a ogni persona e a ogni 
comunità, ovunque nel mondo, l’opportunità di essere sfidata a un radicale 
riorientamento della propria vita; tale riorientamento significa essere liberati 
dalla schiavitù del mondo e delle sue potenze; riconoscere Cristo come Salva-
tore e Signore; diventare un membro vivente della sua comunità, la Chiesa; 
partecipare al suo ministero di riconciliazione, di pace e di giustizia sulla ter-
ra; infine, impegnarsi nel piano di Dio che vuole disporre tutte le cose sotto la 
signoria di Cristo.14

Oltre all’intenzione di superare i conflitti tra le confessioni cristiane in 
materia di evangelizzazione, la proposta di D. Bosch cerca dunque di in-
scrivere l’intero movimento missionario all’interno dell’oikumenè, cioè di 
tutta la terra abitata. Il carattere «ecumenico» di questo paradigma non si 
limita quindi alla ricerca di un approccio che possa riconciliare le Chiese 
cristiane, in particolare le correnti evangeliche che rimproverano ad al-
cune delle Chiese più antiche di essere più tiepide nella loro concezione 
della missione. Si tratta in realtà di articolare il fatto che le Chiese sono 
situate «ovunque nel mondo», riconoscendo il carattere globale della fede 
cristiana oggi, con il necessario inserimento di ogni Chiesa locale in un 
contesto particolare, con ciò che questo richiede in termini di sforzi per 
l’inculturazione. Questa tensione tra la chiamata ad annunciare il Vangelo 
in tutto il mondo e la necessità di rivolgersi a persone concrete in un de-

13  Cf. ivi, 507.
14  Ivi, 565.

 ATT 2023 2.indb   463 ATT 2023 2.indb   463 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



464

Luc Forestier

terminato contesto è solitamente indicata dall’ecclesiologia attraverso la 
categoria della «cattolicità».15

È in questo quadro che D. Bosch colloca la questione della giustizia e 
della pace come elemento determinante di ogni evangelizzazione. In que-
sto senso, il paradigma ecumenico di D. Bosch chiude con qualsiasi idea di 
dominio di una cultura sull’altra, ma valorizza al contrario una circolazio-
ne permanente di persone e di pratiche. Questo paradigma ecumenico di 
D. Bosch, che è quello che egli raccomanda e che costruisce a partire dai 
primi quattro, è quindi caratterizzato dallo sviluppo di una certa compren-
sione della cattolicità della Chiesa e di tutte le Chiese (al di là della sola 
Chiesa romana), poiché è in gioco la chiamata di ogni Chiesa a coniugare 
l’annuncio del Vangelo in una determinata cultura con la preoccupazione 
per l’intera creazione, in vista della sua ricapitolazione in Cristo. È proprio 
la questione della cattolicità che Yves Congar sottolinea nel suo commento 
alla Gaudium et spes in relazione alla «legge di ogni evangelizzazione».

2. Le conseguenze ecclesiologiche  
della «legge di ogni evangelizzazione» (Gaudium et spes 44)

È infatti nella costituzione pastorale sulla Chiesa nel mondo contempora-
neo che troviamo l’espressione di una regola decisiva per comprendere il 
significato di evangelizzazione nel Vaticano II, dal momento che si parla 
di una «legge» che regola ogni attività missionaria. Se accettiamo la mo-
dellizzazione di D. Bosch e la sua proposta di un paradigma ecumenico per 
la missione, l’esame di questa «legge» stabilita dal Vaticano II ci permette 
allora di capire meglio che cosa significhi per la Chiesa cattolica il passag-
gio a questo paradigma.

A questo scopo, il commento di Yves Congar a questo testo conciliare 
può aiutarci a capire la soglia varcata in termini di comprensione della 
cattolicità della Chiesa, e a precisare le regole di una grammatica dell’e-
vangelizzazione che l’attuale processo sinodale intende riattivare.

2.1. Una soglia varcata per la cattolicità della Chiesa

Il lettore attento del corpus conciliare potrebbe sorprendersi che siano così 
scarse le interazioni testuali tra due degli ultimi quattro documenti votati 
e promulgati alla fine dell’ultima sessione del Vaticano II. Tralasciando 

15  Cf. L. Forestier, Catholicity or Universality? Pope Francis and the Challenges of Global-
isation, in One in Christ 55/1 (2021), 52-74.

 ATT 2023 2.indb   464 ATT 2023 2.indb   464 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



465

La sinodalità, nuovo paradigma cattolico dell’evangelizzazione?

Presbyterorum ordinis e Dignitatis humanae, fu infatti il 7 dicembre 1965 
che vennero promulgate Gaudium et spes e Ad gentes. E, curiosamente, 
la regola formale enunciata nella costituzione pastorale sulla Chiesa nel 
mondo contemporaneo, al n. 44, non viene ripresa esplicitamente nel de-
creto sull’attività missionaria della Chiesa.16

Questo silenzio è tanto più sorprendente per il fatto che Gaudium et 
spes esprime con forza una regola formale che si afferma nell’attuazione 
della missione della Chiesa, soprattutto quando essa predica il Vangelo 
all’interno della storia e delle culture umane.

L’esperienza dei secoli passati, il progresso della scienza, i tesori nascosti nelle 
varie forme di cultura umana, attraverso cui si svela più appieno la natura stes-
sa dell’uomo e si aprono nuove vie verso la verità, tutto ciò è di vantaggio anche 
per la Chiesa. Essa, infatti, fin dagli inizi della sua storia, imparò ad esprimere il 
messaggio di Cristo ricorrendo ai concetti e alle lingue dei diversi popoli; inol-
tre si sforzò di illustrarlo con la sapienza dei filosofi: e ciò allo scopo di adattare 
il Vangelo, nei limiti convenienti, sia alla comprensione di tutti, sia alle esigen-
ze dei sapienti. E tale adattamento della predicazione della parola rivelata deve 
rimanere la legge di ogni evangelizzazione (Gaudium et spes 44.2).

Ora, tra i teologi che accolgono l’intero numero 44 di Gaudium et spes, 
il cui titolo stesso costituisce una soglia, L’aiuto che la Chiesa riceve dal 
mondo contemporaneo, Yves Congar introduce la categoria di «cattolici-
tà» all’inizio del suo commento:

Senza dubbio la Chiesa non aveva mai fatto una confessione in forma così uf-
ficiale e solenne. Senza dubbio, ugualmente, essa non aveva mai riconosciuto 
altrettanto formalmente di ricevere anche dal mondo. Lo fa in questo n. 44, 
la cui densità e relativa novità richiederebbero un commento più dettagliato, 
perché valori importanti come la storicità della Chiesa e la sua cattolicità sono 
implicati al centro della questione.17

Il lettore potrebbe interrogarsi sull’introduzione di questo tema della 
cattolicità in quanto tale vocabolario è totalmente assente dal testo latino 
della Gaudium et spes 44. Vi è in realtà un indizio testuale fornito dal pri-
mo riferimento di questo numero, che ne ha solo due, in quanto i redattori 
rimandano a Lumen gentium 13, che è il numero dedicato alla cattolicità 

16  In realtà, Ad gentes 14 fa un solo riferimento alla Gaudium et spes, quando parla del di-
vieto di ogni proselitismo, ma anche del rifiuto di tutte le «ingiuste vessazioni» che allontanano 
dalla fede cristiana. Gli estensori del decreto sulla missione fanno qui riferimento alla Dignitatis 
humanae, oltre che al famoso n. 21 della Gaudium et spes sull’ateismo.

17  Y. Congar, Le rôle de l’Église dans le monde de ce temps, in Y. Congar – M. Peuch-
maurd (dir.), L’Église dans le monde de ce temps. Constitution pastorale Gaudium et spes, vol. 
2 (Unam Sanctam 65b), Cerf, Paris 1967, 324.

 ATT 2023 2.indb   465 ATT 2023 2.indb   465 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



466

Luc Forestier

della Chiesa. Nonostante il legame con un testo conciliare approvato nel 
1964, Yves Congar insiste sulla novità del riconoscimento da parte della 
Chiesa cattolica dell’importanza di ciò che essa riceve dal mondo.

Certo, la grande enciclica Ecclesiam suam (1964) di Paolo VI, insisten-
do sul dialogo come atteggiamento fondamentale di tutta la Chiesa, si è 
implicitamente lasciata alle spalle una comprensione troppo immediata 
della pienezza, che ha caratterizzato le rappresentazioni ecclesiologiche 
fortemente radicate nella Chiesa cattolica, soprattutto in reazione ai primi 
passi del movimento ecumenico. Se in diversi passaggi dei documenti con-
ciliari si afferma tale pienezza, in particolare nella Unitatis redintegratio,18 
la stessa costruzione di Lumen gentium, la costituzione dogmatica sulla 
Chiesa, mostra che i padri conciliari sono pienamente consapevoli del ca-
rattere storico della Chiesa, che è solo un’anticipazione del Regno escato-
logico di Dio. L’importanza dell’operazione conciliare con cui la Chiesa ri-
conosce i propri limiti si gioca in alcune traduzioni di una frase importante 
di Lumen gentium 9: «Perciò il popolo messianico, pur non comprendendo 
effettivamente l’universalità degli uomini e apparendo talora come un pic-
colo gregge, costituisce tuttavia per tutta l’umanità il germe più forte di 
unità, di speranza e di salvezza».19

Ora, nel suo commento, Yves Congar critica esplicitamente Ecclesiam 
suam, mostrando così il passo compiuto tra il 1964 e il 1965. Infatti, «dialo-
go» significa reciprocità, contrariamente all’immagine usata da Paolo VI.

Tuttavia, è necessario riflettere per un momento su cosa significhi per la Chie-
sa poter ricevere dal mondo in questo modo. Innanzitutto, ciò significa che il 
suo dialogo con il mondo non si limita a essere il dialogo del medico con il 
suo paziente, come dice l’enciclica Ecclesiam suam. È un dialogo che prevede 

18  «Perciò queste Chiese e comunità separate, quantunque crediamo abbiano delle ca-
renze, nel mistero della salvezza non son affatto spoglie di significato e di valore. Lo Spirito di 
Cristo infatti non ricusa di servirsi di esse come di strumenti di salvezza, la cui forza deriva dalla 
stessa pienezza della grazia e della verità, che è stata affidata alla Chiesa cattolica» (Unitatis 
redintegratio 3).

19  Bisogna fare attenzione alla traduzione della parola latina actu: nella traduzione france-
se della Lumen gentium 9 sul sito della Santa Sede, questa parola è tradotta come «non ancora 
effettivamente», il che tradisce l’immaginazione del traduttore. Di fatto, con la seguente falsa 
traduzione: «C’est pourquoi ce peuple messianique, bien qu’il ne comprenne pas encore effec-
tivement l’universalité des hommes et qu’il garde souvent les apparences d’un petit troupeau, 
constitue cependant pour tout l’ensemble du genre humain le germe le plus sûr d’unité, d’es-
pérance et de salut» («Perciò questo popolo messianico, sebbene non comprenda ancora effet-
tivamente l’universalità dell’uomo e mantenga spesso l’aspetto di un piccolo gregge, costituisce 
tuttavia per tutto il genere umano il germe più sicuro di unità, di speranza e di salvezza»), si 
continua a credere che un giorno tutti gli esseri umani saranno cristiani, cosa che non avviene 
né nel testo latino, né nella traduzione italiana sullo stesso sito!

 ATT 2023 2.indb   466 ATT 2023 2.indb   466 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



467

La sinodalità, nuovo paradigma cattolico dell’evangelizzazione?

la reciprocità: il mondo porta qualcosa. È la teologia della cattolicità che è in 
gioco qui.20

In pochi mesi di redazione, una soglia è stata varcata, perché la con-
sapevolezza di una Chiesa che si fa «conversazione», come ha detto con 
forza Paolo VI in Ecclesiam suam (1964), ha portato a una parziale corre-
zione delle rappresentazioni ecclesiologiche basate sull’idea di completez-
za, con una Chiesa che è coestensiva alla società, se non nei fatti, almeno 
nella speranza. Anche se questa correzione è lungi dall’essere completa, 
un tale movimento permette di superare la confusione tra cattolicità e uni-
versalità, tra il modo proprio della Chiesa di essere a un tempo globale e 
locale, e l’esistenza di realtà identiche in ogni parte del pianeta, come certi 
prodotti commerciali. «Il Vaticano II opera di fatto il passaggio da una con-
cezione dell’arricchimento della Chiesa in termini di estensione spaziale e 
quantitativa a una concezione simbolica o relazionale della sua presenza e 
del suo contributo alle società».21

Questo doloroso passaggio da un’ecclesiologia di cristianità a un’eccle-
siologia sacramentale si gioca anche nel campo della presenza missiona-
ria, con il superamento di una semplice logica di adattamento, come nota 
Yves Congar, sottolineando l’importanza di una teologia della creazione.

È questa struttura dell’opera di Dio che fonda la necessità della Chiesa di ri-
cevere dal mondo e che conferisce all’esercizio della sua missione un certo ca-
rattere dialogico a cui i missionari sono attualmente molto sensibili. In questo 
modo, viene superata (ma prima ipotizzata) l’idea di adattamento apostolico 
sviluppata con particolare predilezione negli anni 1920-1935.22 

Sul piano storico, Yves Congar si riferisce al grande periodo missio-
nario, inaugurato dall’enciclica di Benedetto XV Maximum illud (1919) e 
proseguito da Pio XI, il cui culmine fu certamente la grande Esposizione 
Missionaria in Vaticano del 1925, anno giubilare e sedicesimo centenario 
del concilio di Nicea. Ma soprattutto sottolinea le conseguenze di que-
sto riconoscimento di una cattolicità basata sull’aiuto che la Chiesa riceve 
dal mondo in termini di evangelizzazione. In questo senso, la «legge di 
ogni evangelizzazione» non è un modello giuridico, ma piuttosto regole 
grammaticali che, all’interno di un determinato linguaggio, permettono lo 
scambio tra persone umane, dalla vita politica alle ricchezze culturali.

20  Congar, Le rôle de l’Église dans le monde de ce temps, 325.
21  J.-Y. Baziou, L’apprentissage et l’épreuve de la conversation, in Revue d’éthique et de 

théologie morale 273 (2013), 49-75.
22  Congar, Le rôle de l’Église dans le monde de ce temps, 326.

 ATT 2023 2.indb   467 ATT 2023 2.indb   467 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



468

Luc Forestier

2.2. La grammatica dell’evangelizzazione

In effetti, Gaudium et spes 44 descrive tre ambiti concreti di aiuto che 
la Chiesa riceve dal mondo, che Yves Congar commenta brevemente, a 
partire dalla questione decisiva del linguaggio adeguato per una religione 
della Parola fatta carne.

Nel riconoscere che, fin dall’inizio, la Chiesa «ha imparato a esprime-
re il messaggio di Cristo servendosi dei concetti e dei linguaggi dei vari 
popoli» (Gaudium et spes 44), c’è molto di più della constatazione storica 
che la fede cristiana è nata alla frontiera tra il mondo ebraico e quello elle-
nistico, ed è stata quindi preparata da questo confronto, di cui i LXX sono 
un esempio matriciale per comprendere lo spazio delle citazioni vetero-
testamentarie nel Nuovo Testamento. A questa pluralità, che condiziona 
e determina la legittimità di tutte le traduzioni, passate, presenti e future, 
si aggiunge soprattutto il riconoscimento di un apprendistato permanente 
da parte della Chiesa, che si realizza sulla base della struttura linguistica 
dell’umanità, diffusa in diverse migliaia di lingue, ognuna delle quali de-
termina un rapporto singolare con la realtà. Come dice Yves Congar, que-
sto significa andare oltre l’idea semplicistica del linguaggio come «mezzo 
di espressione» di un nucleo evangelico atemporale e immutabile. Si esce 
dalla logica troppo semplice dell’adattamento – operazione che mira a mo-
dificare gli aspetti superficiali di una realtà inamovibile per meglio corri-
spondere a un determinato contesto – per passare a quella dell’interazione 
permanente tra la novità della risurrezione di Cristo e la sua trasmissione 
in una determinata cultura. E questa interazione sempre nuova con un 
contesto umano in perpetua trasformazione porta alla luce elementi ine-
diti dell’unico Vangelo, la cui verità è tanto una questione di ciò che ci ha 
preceduto quanto di ciò che ci attende. Lungi dal limitarsi a una semplice 
proiezione di informazioni decontestualizzate, ogni evangelizzazione pone 
la Chiesa in una posizione di apprendimento, di recezione critica di ciò 
che è stato dispiegato nel corso dei secoli, per scoprire come sia possibile 
inscrivere la fede nella risurrezione in un linguaggio contemporaneo.

Gaudium et spes 44 stabilisce due criteri per tale operazione: «la com-
prensione di tutti» e «le esigenze dei sapienti». Essi sembrano in contrad-
dizione poiché si tratta di imparare a trasmettere il Vangelo tenendo conto 
di questi due tipi di pubblico: l’intera popolazione, a partire dai più poveri, 
e i saggi. Si delineano così due grandi luoghi di apprendimento per la 
Chiesa: da un lato, il terreno delle persone semplici, dei vulnerabili, dei 
disabili, ecc.; dall’altro, l’interazione con gli scienziati, gli studiosi, gli arti-
sti, i filosofi, ecc. L’apprendimento che accompagna ogni evangelizzazione 
non è solo intellettuale, ma si svolge al tempo stesso nel campo della pa-
storale concreta, inviando i cristiani nei luoghi più periferici o più estra-
nei al mondo ecclesiale. Questa grammatica dell’evangelizzazione non è 

 ATT 2023 2.indb   468 ATT 2023 2.indb   468 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



469

La sinodalità, nuovo paradigma cattolico dell’evangelizzazione?

quindi determinata solo da norme formali a livello linguistico, perché si 
tratta allo stesso tempo di creare legami con persone concrete, sia che ap-
partengano al mondo dei «sapienti» sia che appartengano all’insieme di 
una determinata popolazione.

La «legge di ogni evangelizzazione» implica quindi un doppio pro-
cesso di apprendimento, la trasmissione del Vangelo in una determinata 
cultura e la creazione dei legami che condizionano questa trasmissione. 
In questa vasta operazione di evangelizzazione, Gaudium et spes 44 sot-
tolinea il coinvolgimento di tutto il popolo di Dio, distinguendo tra vescovi 
e teologi,23 riconoscendo così che è tutta la Chiesa in quanto tale a essere 
coinvolta in questo apprendimento linguistico e relazionale.

Tuttavia, il secondo campo presentato da Gaudium et spes 44 può sem-
brare a prima vista contraddittorio, poiché si occupa degli oppositori della 
Chiesa. Questa nondimeno «confessa che molto giovamento le è venuto e 
le può venire perfino dall’opposizione di quanti la avversano o la persegui-
tano». Il commento di Yves Congar del 1967 è al tempo stesso coinvolto e 
cauto, e potrebbe essere esteso alle varie crisi che la Chiesa cattolica sta 
affrontando in Francia e altrove.

Queste opposizioni non sono puramente negative. Esse rappresentano anche 
delle sfide per la Chiesa; a volte attraverso il fuoco, attraverso distruzioni e la-
crime, la liberano dal peso delle sue strutture, dalle catene delle sue illusioni: 
la deportazione e la cattività non sono state forse una via di purificazione per 
Israele? Ma esitiamo a insistere troppo quando siamo noi stessi in una situa-
zione di pace, fuori dalla tribolazione.24

Quest’ultima frase assume una grande importanza quando si conosco-
no le misure che hanno colpito Yves Congar durante la sua carriera e le 
tribolazioni che lui stesso ha vissuto. In realtà, alcune delle opposizioni alla 
Chiesa possono essere motivate da sfide nel nome di un Vangelo che essa 
è incaricata di proclamare, e queste opposizioni possono farla crescere.

Per quanto riguarda le regole di questa grammatica dell’evangelizza-
zione, che è al tempo stesso un’operazione linguistica e relazionale, ciò 
significa che l’interazione con le culture è dialettica e tiene conto delle 
conflittualità insite in ogni esistenza umana. La doppia regola linguisti-
ca e relazionale si impone anche all’interno delle tribolazioni della vita 

23  «È dovere di tutto il popolo di Dio, soprattutto dei pastori e dei teologi, con l’aiuto dello 
Spirito Santo, ascoltare attentamente, discernere e interpretare i vari linguaggi del nostro tem-
po, e saperli giudicare alla luce della parola di Dio, perché la verità rivelata sia capita sempre più 
a fondo, sia meglio compresa e possa venir presentata in forma più adatta» (Gaudium et spes 44)

24  Congar, Le rôle de l’Église dans le monde de ce temps, 325.

 ATT 2023 2.indb   469 ATT 2023 2.indb   469 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



470

Luc Forestier

della Chiesa in ogni società, impedendo così il ripiegamento su di sé e 
obbligando a un discernimento permanente dei segni dei tempi, alcuni dei 
quali possono essere negativi o addirittura violenti. Ma questo aiuto che la 
Chiesa riceve dal mondo si dispiega anche in termini di strutture proprie 
della Chiesa stessa, come afferma il terzo ambito delineato da Gaudium 
et spes 44.

Certamente, i padri conciliari affermano che alla Chiesa non manca nulla 
«nella costituzione che Cristo le ha dato». Ma riconoscono anche che la 
Chiesa «riceve una varietà di aiuti da uomini di ogni rango e condizione, 
aiuti che vanno a beneficio sia della comunità che essa forma sia di ciascu-
no dei suoi figli». Il commentario di Yves Congar insiste in particolare sul 
livello politico, affermando che il mondo fornisce le «forme» stesse della 
sua unità perché la realizza «a livello familiare, culturale, economico e 
sociale, politico, nazionale e internazionale».25 La menzione di questa di-
mensione internazionale è tanto più importante in quanto il 4 ottobre 1965, 
proprio all’inizio dell’ultima sessione del Vaticano II, Paolo VI fu invitato a 
parlare all’ONU, riconoscendo così l’importanza di questa istituzione nata 
dopo la Seconda guerra mondiale.

Gaudium et spes 44 riconosce quindi gli effetti di un’interazione, posi-
tiva o negativa, tra la Chiesa come realtà sociale della storia e le istituzio-
ni politiche di cui l’umanità si dota. Questa stessa interazione è evidente 
quando, nel decreto sull’ufficio pastorale dei vescovi, si tratta di determi-
nare i confini delle diocesi.

Nello stabilire una circoscrizione diocesana, si tenga presente per quanto è 
possibile la varia composizione del popolo di Dio, perché ciò può rendere più 
agevole l’esercizio dell’azione pastorale. Nello stesso tempo si faccia in modo 
che questi agglomerati demografici si mantengano possibilmente uniti agli 
uffici e alle istituzioni civili che ne costituiscono la struttura organica. Perciò il 
territorio di ogni diocesi deve sempre essere ininterrotto.
Se le circostanze lo permettono, si osservino i confini delle circoscrizioni civili 
e le particolari condizioni psicologiche, economiche, geografiche e storiche 
delle persone e dei luoghi (Christus Dominus 23).

Tra i criteri di cui tenere conto vi sono quelli dei «servizi civili e delle 
istituzioni sociali», insieme alle circostanze concrete di persone e luoghi. 
Senza dubbio si tratta qui innanzitutto di considerazioni pratiche, volte a 
facilitare l’esercizio della responsabilità del vescovo e dei suoi collabora-
tori, ma queste considerazioni riconoscono pure la consistenza propria di 
queste realtà sociali e politiche, così da tenerne conto per la costituzione 

25  Ivi.

 ATT 2023 2.indb   470 ATT 2023 2.indb   470 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



471

La sinodalità, nuovo paradigma cattolico dell’evangelizzazione?

delle Chiese locali. Queste ultime, a loro volta, saranno segnate e persino 
«arricchite», come dice Gaudium et spes 44, da queste circostanze, al pun-
to che l’unico mistero della Chiesa sarà «approfondito» in un modo nuovo.

Come per il contenuto stesso del Vangelo, il mistero della Chiesa non 
si dispiega solo passivamente in un contesto particolare, ma il fatto stesso 
che la Chiesa sia inscritta in questo contesto umano permette un appro-
fondimento che altrimenti non sarebbe stato possibile. La «legge di ogni 
evangelizzazione» di cui parla il Vaticano II non si limita quindi ai dati 
catechetici, ma implica anche un approfondimento ecclesiologico che oggi 
assume una rinnovata importanza, nel momento in cui tutta la Chiesa cat-
tolica sta vivendo un inedito processo sinodale.

L’aiuto che la Chiesa riceve dal mondo nell’opera di evangelizzazione che 
le compete è quindi triplice. Non solo la considerazione della diversità del-
le culture pone la Chiesa in una posizione di apprendimento nel momento 
in cui cerca di trasmettere il Vangelo ai più «sapienti» come ai più fragili, 
ma le relazioni umane coinvolte in questo costante processo di appren-
dimento possono arrivare a far sì che la Chiesa riceva molto da parte dei 
suoi oppositori. Infine, è la stessa comprensione del mistero della Chiesa 
che viene «arricchita» dalla vita sociale e politica dell’umanità. Questi tre 
ambiti di aiuto che la Chiesa riceve – linguistico, relazionale ed ecclesio-
logico – costituiscono la «legge di ogni evangelizzazione», vale a dire la 
grammatica propria dell’annuncio del Vangelo, che non è mai solamente 
un atto di parola, ma la costituzione di una relazione umana e l’esperienza 
di una comunità ecclesiale.

Il paradigma «ecumenico» di cui parla D. Bosch, con la sua insistenza 
su una rinnovata cattolicità, si dispiega quindi in modo particolare per la 
Chiesa cattolica in questo paragrafo decisivo di Gaudium et spes. Non 
si tratta solo di comprendere la cattolicità di tutte le Chiese, senza limi-
tarsi alla Chiesa cattolica romana, riconoscendo che questa proprietà si 
attua anche nelle altre confessioni cristiane. Si tratta di una presentazione 
concreta di ciò che questa cattolicità significa, per comprendere l’evan-
gelizzazione come interazione con un mondo che per certi versi rifiuta il 
Vangelo, ma per altri versi non solo riceve questa buona novella, ma aiuta 
effettivamente la Chiesa nella sua missione. In questo senso, il commento 
a Gaudium et spes 44 di Yves Congar ci permette di sviluppare l’intuizione 
di David Bosch e di andare oltre la sua presentazione formale dell’evange-
lizzazione nel paradigma ecumenico da lui promosso, misurando l’appren-
dimento permanente della Chiesa, sia in termini linguistici e relazionali sia 
in termini ecclesiologici.

Ora, la via nella quale papa Francesco ha fatto entrare la Chiesa catto-
lica permette di misurare che questa insistenza sulla sinodalità non costi-
tuisce un nuovo paradigma di evangelizzazione, che seguirebbe quelli di 

 ATT 2023 2.indb   471 ATT 2023 2.indb   471 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



472

Luc Forestier

D. Bosch, ma che è, al contrario, una felice riattivazione di questi appren-
dimenti necessari per ogni evangelizzazione.

Conclusione

Con la sua stessa elezione, papa Francesco ha portato la Chiesa in una 
nuova fase della recezione conciliare, poiché è il primo papa, dopo Gio-
vanni XXIII, a non aver partecipato personalmente al concilio Vaticano II. 
Anche se la questione della sinodalità della Chiesa non compare nella sua 
prima esortazione apostolica Evangelii gaudium (2013), è dal primo sinodo 
sulla famiglia (2014) che i suoi interventi su questa dimensione essenziale 
della vita ecclesiale si sono fatti più precisi. Il discorso del 17 ottobre 2015 
costituisce certamente una svolta nel suo pontificato con forti affermazioni 
sulla sinodalità, sottolineando l’importanza della vita collegiale di tutti i 
vescovi e, in modo meno esplicito, sul primato che papa Francesco svolge 
costantemente. È in nome di questo ministero del primato che egli ha ri-
formato l’istituzione sinodale nel 2018,26 per poi decidere un processo sino-
dale sulla sinodalità che ora sappiamo durerà almeno fino all’ottobre 2024.

Ora, questa sinodalità intesa come la situazione strutturale di ogni co-
munità cristiana, chiamata a discernere insieme le vie del Vangelo che 
deve percorrere, non costituisce un nuovo paradigma che si aggiunge-
rebbe ai cinque modelli proposti da D. Bosch, ma è piuttosto intesa come 
attuazione delle intuizioni del Vaticano II, come riconosce la Commissione 
teologica internazionale. In effetti, la distinzione tra concilio e sinodo risale 
solo al Codice di Diritto Canonico, e anche il neologismo «sinodalità» risa-
le agli ultimi decenni. «Questa novità di linguaggio, che chiede un’atten-
ta messa a punto teologica, attesta un’acquisizione che viene maturando 
nella coscienza ecclesiale a partire dal Magistero del Vaticano II e dall’e-
sperienza vissuta, nelle Chiese locali e nella Chiesa universale, dall’ultimo 
Concilio sino a oggi».27 Questa attuazione dell’esperienza conciliare si gio-
ca in realtà nei tre campi che abbiamo individuato nell’aiuto che la Chiesa 
riceve dal mondo (Gaudium et spes 44).

In effetti, il processo sinodale in corso è caratterizzato da una rinnovata 
esperienza di ascolto della Parola di Dio all’interno di un gruppo cristiano, 

26  A. Borras, Episcopalis communio, mérites et limites d’une réforme institutionnelle, in 
Nouvelle Revue Théologique 141/1 (2019), 66-88.

27  Commissione Teologica Internazionale, La Sinodalità nella vita e nella missione della 
Chiesa (2018), 5.

 ATT 2023 2.indb   472 ATT 2023 2.indb   472 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



473

La sinodalità, nuovo paradigma cattolico dell’evangelizzazione?

beneficiando dell’eco che questa Parola suscita in fratelli e sorelle con cui 
non siamo spontaneamente d’accordo. Questo ascolto, che richiede una 
grande libertà interiore, è sempre allo stesso tempo un approfondimento 
del desiderio di annunciare questa Parola, rivolgendosi a persone concre-
te, come espresso nel Documento per una tappa continentale pubblicato 
dalla Segreteria del Sinodo.

L’ascolto come apertura all’accoglienza a partire da un desiderio di inclusione 
radicale – nessuno escluso! –, è da intendersi in una prospettiva di comunione 
con le sorelle e i fratelli e con il Padre comune. L’ascolto appare qui non come 
una azione strumentale, ma come l’assunzione dell’atteggiamento di fondo di 
un Dio che ascolta il suo popolo, e la sequela di un Signore che i Vangeli ci 
presentano costantemente in ascolto delle persone che gli si fanno incontro 
lungo le strade della Terra Santa; in questo senso l’ascolto è già missione e 
annuncio.28

Il riferimento all’episodio del cammino di Emmaus permette di illustra-
re biblicamente questo legame tra la scelta delle parole che ci permettono 
di rendere conto della risurrezione e il cammino con i nostri contempora-
nei per misurare come il Vangelo possa non solo raggiungerli, ma anche 
essere riscoperto da coloro che sono responsabili del suo annuncio.

Ma il processo sinodale non è solo l’occasione di un approfondimento 
del Vangelo attraverso l’incontro con i nostri contemporanei a cui siamo 
incaricati di annunciarlo. È anche un’iniziazione al mistero della Chiesa, 
che permette a un numero crescente di uomini e donne di riflettere su ciò 
che significano la partecipazione, la comunione e la missione oggi. Queste 
esperienze concrete di lettura delle Scritture e di discernimento dei segni 
dei tempi permettono a queste persone, comprese le più vulnerabili, di mi-
surare ciò che implica concretamente la missione della Chiesa, come dice 
il contributo della Conferenza episcopale canadese: «L’esperienza “sino-
dale” in atto ha ridestato nei fedeli laici l’idea, e il desiderio, di coinvol-
gersi nella vita della Chiesa, nel suo impegno nel mondo contemporaneo 
e nella sua azione pastorale sul campo».29

Oltre a questa iniziazione, l’esperienza democratica delle nostre società 
sta segnando la nostra comprensione della sinodalità, con il rischio di rin-
novare il dibattito degli anni Settanta, che Giuseppe Alberigo nota essere 
stato «purtroppo prevalentemente ideologico».30 Tuttavia, la storia mostra 

28  Segreteria Generale del Sinodo, «Allarga lo spazio della tua tenda» (Is 54,2). Documento 
di lavoro per la tappa continentale, 11.

29  Ivi, 15.
30  G. Alberigo, Ecclésiologie et démocratie. Convergences et divergences, in Concilium 

243 (1992), 23.

 ATT 2023 2.indb   473 ATT 2023 2.indb   473 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



474

Luc Forestier

la circolazione permanente tra funzionamento politico e rappresentazioni 
ecclesiologiche, come mostra Giuseppe Alberigo, a partire dalla liturgia:

La liturgia, in quanto atto che caratterizza il Popolo di Dio, è un atto di molti, 
che per sua natura richiede di essere strutturato come un impegno attivo di 
tutti (actuosa participatio, secondo il Vaticano II), se necessario con modalità 
diverse e complementari. Ogni volta che si tralascia questo requisito costi-
tutivo, è la Chiesa stessa che viene sfigurata; l’atto liturgico diventa scleroti-
co, perdendo la sua chiarezza come testimonianza di comunione con il Padre 
della comunità ecclesiale e dei credenti tra di loro e quindi potenzialmente 
con tutta l’umanità. L’esclusione del popolo dei fedeli dalla creatività delle 
celebrazioni, come talvolta è avvenuto in nome della «purezza» e della «re-
golarità» dei riti, imponendo un culto uniforme dall’alto, ha avuto l’effetto di 
emarginare la pietà popolare, ma anche di svuotare la liturgia dando luogo 
a una divisione tra «rito» ufficiale e «devozioni popolari». In diversi periodi 
storici, le confraternite e i movimenti sono stati spesso la reazione a questa 
«espropriazione» del popolo fedele.31

Il carattere battesimale della liturgia, che il Vaticano II ha fortemente 
sottolineato, mostra l’importanza di questa esperienza matrice per cogliere 
l’originalità della Chiesa come mistero. La prima risorsa della vita sinodale 
si trova certamente nella vita liturgica e nel contatto che essa offre con la 
Parola di Dio. Questa vita liturgica è anche un correttivo a qualsiasi com-
prensione troppo politica della sinodalità, ricordandoci che è solo nell’ini-
ziativa di Dio che la Chiesa trova la ragione del suo riunirsi.

Attraverso il rinnovamento dell’ascolto della Parola di Dio, attraverso l’ap-
pello a uscire verso le periferie e attraverso l’iniziazione al mistero della 
Chiesa, il processo sinodale in corso permette di misurare in modo nuo-
vo l’importanza dell’aiuto che la Chiesa riceve dal mondo nell’attuazione 
della cattolicità che la caratterizza. Rimanendo all’interno del paradigma 
ecumenico dell’evangelizzazione descritto da D. Bosch, noi scopriamo le 
conversioni necessarie per ogni evangelizzazione che tenga conto dell’o-
pera dello Spirito Santo nei destinatari, e le riforme indispensabili per vi-
vere meglio il mistero della Chiesa, chiamata da Dio solo a essere «segno e 
strumento dell’intima unione con Dio e dell’unità di tutto il genere umano» 
(Lumen gentium 1).

Luc Forestier
luc.forestier@oratoire.org 

31  Ivi, 27.

 ATT 2023 2.indb   474 ATT 2023 2.indb   474 12/10/23   15:4312/10/23   15:43



475

La sinodalità, nuovo paradigma cattolico dell’evangelizzazione?

Sommario
Il pontificato di papa Francesco ha visto la Chiesa cattolica varcare una soglia 
nella sua ricezione del Vaticano II, consentendo un nuovo dispiegamento del-
la sinodalità come condizione per qualsiasi annuncio del vangelo a un mondo 
in piena trasformazione. Si tratta di un nuovo paradigma di evangelizzazione?
Il modello proposto da David Bosch mostra che in realtà siamo ancora all’in-
terno del paradigma ecumenico della missione. D’altra parte, la sinodalità 
permette di dispiegare la cattolicità della Chiesa, comprendendo il significa-
to odierno della «legge di ogni evangelizzazione» (Gaudium et spes, n. 44). 
Quando diventiamo più consapevoli dell’aiuto che la Chiesa riceve dal mon-
do, comprendiamo la portata dell’apprendimento e della riforma necessari per 
testimoniare la novità del vangelo oggi.

Summary. Synodality: A New Catholic Way for the Proclamation of the Gos-
pel? 
The Catholic church has crossed a threshold in its reception of Vatican II dur-
ing the pontificate of Pope Francis, by allowing a new deployment of synodal-
ity as a condition for any proclamation of the Gospel to a world in transforma-
tion. Is this a new paradigm for evangelisation?
The model proposed by David Bosch shows that we are still within the ecu-
menical paradigm of mission. Yet, synodality makes it possible to unfold the 
catholicity of the church, by understanding the meaning for today of the “law 
of every evangelisation” (Gaudium et spes 44). As we become more aware of 
the help the church receives from the world, we understand the extent of the 
learning and reform needed to witness to the newness of the Gospel today.

 ATT 2023 2.indb   475 ATT 2023 2.indb   475 12/10/23   15:4312/10/23   15:43




