ARCHIVIO °

E0LOGICO

TORINESE

2003/2

luglio-dicembre 2023 ¢« Anno XXIX « Numero 2

Rivista della FACOLTA TEOLOGICA DELL'TTALIA SETTENTRIONALE

SEZIONE DI TORINO



ARCHIVIO TEOLOGICO TORINESE
A cura della Facolta Teologica dell’Italia Settentrionale — sezione di Torino
Anno XXIX -2023,n. 2

Proprieta:
Fondazione Polo Teologico Torinese

Facolta Teologica dell'Italia Settentrionale — sezione di Torino
Via XX Settembre, 83 — 10122 Torino

tel. 011 4360249 — fax 011 4319338
istituzionale@teologiatorino.it

e-mail Segreteria: donandrea.pacini@gmail.com

Registrazione n. 1 presso il Tribunale di Torino del 27 gennaio 2015
Direttore responsabile: Mauro Grosso
Redazione: Andrea Pacini (direttore), Gian Luca Carrega e Antonio Sacco (segretari), Oreste

Aime, Dino Barberis, Roberto Carelli, Ferruccio Ceragioli, Carla Corbella, Mauro Grosso,
Pier Davide Guenzi, Luca Margaria, Paolo Mirabella, Alberto Nigra, Alberto Piola

Editore:
Edizioni Nerbini - Prohemio Editoriale srl
via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze - ROC n. 34429 (10.6.2020)

e-mail: edizioni@nerbini.it
www.nerbini.it

Realizzazione editoriale e stampa: Prohemio Editoriale srl - via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze

Amministrazione e ufficio abbonamenti:
abbonamenti@nerbini.it

ABBONAMENTO 2023
Italia € 44,50 — Europa € 64,50 — Resto del mondo € 74,50
Una copia: € 27,00

Per gli abbonamenti e I'acquisto di singoli fascicoli dal 2022 in poi:

Versamento sul c.c.p. 1015092776
intestato a Prohemio Editoriale srl, Firenze

ISBN 9788864348032 ISSN 1591-2957



Sommario

Le radici storiche e teologiche della nozione di asilo
René M. MiCallef S.]. ...ccuvveuviiiiiiiiiiiiciiciiccce s »

Corridoi umanitari: il bene nel male
MATCO COLBLIA .ot e e e e ere s ee e »

Sulla «interdisciplinarita» della teologia morale
Pietr0 COGNALO ....ouveeviiiicieieiccee s »

La questione del metodo teologico
nella seconda meta del XX secolo
GIACOMO CATIODDIO et e e e e e eeeeeeaeens »

Coscienza, scienza e teologia.
Un confronto con la prospettiva di Lonergan
Ferriccio Ceragioli..........uuiiiininiiiiciiininiiceeieseeeesisceienenans »

Il Metodo in Teologia di B. Lonergan:
un contributo per una prospettiva interdisciplinare
Valter DANNGA ..o »

Implicazioni antropologiche e teologiche sul metodo.
Problematicita storiche e opzioni di B. Lonergan
RoSanng FiNamore ... »

Politica ed etica in Franz Rosenzweig e Martin Buber
LAUTA VIOHO oo »

L’insegnamento di religione a scuola tra il 1923 e il 1984
Federico Zamengo ... »

255

277

295

307

335

355

373

391

415

251



Sommario

RELAZIONI DEL CONVEGNO

DELLA FACOLTA TEOLOGICA DELL’ITALIA SETTENTRIONALE -

SEZIONE DI TORINO (16 novembre 2022):
LE CHIESE CRISTIANE NELLA SOCIETA PLURALE

Le sfide dell’evangelizzazione nella citta
ROWAN WITIAMIS ...t

La situazione dell’Ortodossia
di fronte alla sfida dell’evangelizzazione
VIadimir ZeliNsKY ..........ccccvuiuciviiiiiniiiiiiiiicicccsecc s

La sinodalita, nuovo paradigma cattolico
dell’evangelizzazione?
LUC FOTESEIET ...

NOTA BIBLIOGRAFICA
O. AvME, La singolarita umana. Contributi per I'antropologia filosofica
(Valter Danna) .......c.coeevveeuereinirieieieinieieieeeneseeie et

RECENSIONI

F. Hartog, Chronos. L'Occidente alle prese con il tempo
(O AIMNE) ettt

C. Bavpi, Caritas. Un lavoro o una missione?
(G PIANA) ettt

O. SANGUINETTI — P. ZoccATELLI, «Costruiremo ancora cattedrali».
Per una storia delle origini di Alleanza Cattolica (1960-1974)
(C. ANSEIMO) vttt

A. Riccarpl, La guerra del silenzio. Pio XII, il nazismo, gli ebrei;

O. D1 Grazia — N. P1rozzi, La croce e la svastica.

11 pontificato di Pio XII tra silenzi e complicita

(L. CASEO) wuvvviiiieieieieirieieee ettt

AGOSTINO, L'anima e la sua origine
(ALNIZTA) oo

252

433

445

457

477

489

492

495

499

505



Sommario

L. Casto, Storia della Santita in Piemonte e in Valle d’Aosta

(R. SAVATINO)....tuiirierereiiirieieieiieteieiee ettt ettt » 510

G. CALACIURA, Io sono Gesit

(ML INESTE) vttt ettt ettt sttt et ebe b e e saebasaneen » 513
SCHEDA

G. Cavavrrorro, Il grido dei profeti. Parole senza tempo
(F. MOSELEO) ..ttt » 519

253



La sinodalita,
Nuovo paradi%ma cattolico
dell’evangelizzazione?

Luc Forestier

Introduzione

Parlare oggi di evangelizzazione ha due tipi di conseguenze immediate e
contraddittorie. In primo luogo, la parola «evangelizzazione» designa cio che
la Chiesa e le Chiese vogliono attuare, ma in modo speculativo, costruendo
un termine a partire dal verbo «evangelizzare» che, a sua volta, ha un forte
radicamento nel Nuovo Testamento. In francese, tenendo conto della nostra
storia, la parola «evangelizzazione» come programma d'azione rimanda ad
altre espressioni inevitabilmente richiamate alla mente, in particolare «co-
lonizzazione». L'evangelizzazione puo in questo senso apparire come una
teoria non estranea ad altri programmi di dominio di cui l'umanita soffre.

Secondariamente, questa stessa parola rimanda al contenuto originale
del Vangelo, da usarsi al singolare e con la maiuscola, per mostrare che
non intendiamo certamente fare riferimento a un libro, o a un contenuto
intellettuale, bensi a una persona che si dona a noi. Cosi, proprio all'inizio
della Lettera ai Romani, san Paolo dice di essere stato messo a parte per «il
Vangelo di Dio» (Rm 1,1), e la traduzione ecumenica della Bibbia aggiun-
ge il verbo «annunciare», quando l'espressione greca dice semplicemente
«messo a parte per il Vangelo». Non si tratta quindi semplicemente di un
testo da pronunciare ad alta voce, ma di Gesu Cristo stesso, come mostra
la continuazione del saluto iniziale di questa lettera. L'evangelizzazione e
dunque il servizio di una persona concreta che Dio invia nell'ambito del
dialogo di alleanza che egli instaura con l'umanita.

Qualsiasi riflessione sull'evangelizzazione deve tenere conto di que-
sto duplice rischio: ridurre una pratica di trasmissione a un programma
di dominio, da un lato; dall'altro, dimenticare che siamo al servizio di una
persona e non di un insieme di affermazioni dottrinali. Ora, nella Chiesa
cattolica, la questione dell'evangelizzazione, che come sappiamo riguarda
tutti i Paesi del mondo, soprattutto quelli con una lunga storia di cristiani-
ta, si pone in un contesto nuovo, sia a livello politico e sociale che a livello
ecclesiale. Su quest'ultimo aspetto, il grande movimento di riconoscimento

ARCHIVIO TEOLOGICO TORINESE 2 (2023), 457-475 457



Luc FORESTIER

di una sinodalita strutturale propria della Chiesa interroga le pratiche di
evangelizzazione a partire da modalita ricevute dal passato, in particolare
I'attuazione dell'esigenza ecumenica.

Quali sono le conseguenze per la Chiesa cattolica dell'avvio in que-
sto processo risoluto di riconoscimento di una «partecipazione», di una
«comunione» e di una «missione» di tutti i fedeli battezzati, per usare tre
termini del processo sinodale spesso dimenticati? Possiamo parlare di un
nuovo paradigma di evangelizzazione?

La nostra presentazione si articolera in due parti. In primo luogo, pro-
porremo una riflessione sui paradigmi dell'evangelizzazione, attingendo
ai lavori di David Bosch, in particolare alla sua grande opera riguardante
le Dinamiche della missione cristiana,! in cui propone una serie di cinque
paradigmi missionari, affermando nel contempo che «l'evangelizzazione e
una delle dimensioni essenziali della missione».” In seguito, esamineremo
le conseguenze del processo sinodale in termini di evangelizzazione, cosi
da poter comprendere la riorganizzazione proposta dal Vaticano II, parti-
colarmente sul piano ecumenico.

1.1 paradigmi dell’evangelizzazione

D. Bosch utilizza una tipologia per descrivere cosa sia l'evangelizzazione.
Ma, lungi dall'essere una descrizione neutra, € un paradigma ecumenico
quello che sviluppa nel suo libro. Prima pero di capire cosa egli intenda
per «ecumenico», data la pluralita di significati di questo termine, € impor-
tante esaminare questo metodo teologico basato sulla nozione di «para-
digma», che proviene dalla storia delle scienze fisiche. Vedremo poi come
D. Bosch costruisce progressivamente il quinto paradigma della missione
e la sua articolazione con l'evangelizzazione, da cui consegue una presa di
posizione sulla questione della cattolicita della Chiesa.

1.1. I paradigmi in teologia

Quando David J. Bosch si propone di descrivere i paradigmi dell'idea di
missione nel corso dei secoli, egli si basa su due dati significativi a livello

! D.J. BoscH, La trasformazione della missione: mutamenti di paradigma in missiologia,
aggiornamento bibliografico per l'edizione italiana a cura di G. Corzani, Queriniana, Brescia
2000; trad. it. di G. VorpE di Transforming Mission, Orbis Books, New York 1991. Citiamo il li-
bro dall'edizione francese: Dynamique de la mission chrétienne. Histoire et avenir des modeles
missionnaires, Labor et Fides-Haho-Karthala, Paris 1995.

2 Jvi, 22. E l'autore che sottolinea.

458



La sinodalita, nuovo paradigma cattolico dell’evangelizzazione?

epistemologico circa la teologia come disciplina allo stesso tempo confes-
sante e critica. Da una parte, la teologia, come la filosofia, puo essere com-
presa in un certo tempo soltanto spiegandosi costantemente attraverso la
propria storia, il che obbliga a dare conto delle sue evoluzioni lungo i secoli
nel contesto di un invio apostolico escatologicamente strutturante. D'altra
parte, e possibile individuare in questa storia una successione di polarita,
identificate da D. Bosch con l'espressione tecnica di Thomas Kuhn, «pa-
radigma».® Per Bosch, l'individuazione di quattro paradigmi successivi,
in vista dell'elaborazione del quinto paradigma che egli ritiene quello da
preferire, € 1'unico modo per costruire la propria proposta, articolandola e
distinguendola da cio che precede.

Effettivamente, lungi dall'idea ingenua di un progresso della scienza e
della tecnologia che sarebbe continuo nella storia, Thomas Kuhn ha cer-
cato di dare conto delle rotture nella storia delle scienze quando una o piu
persone, grazie a un insieme complesso di dati sociali e culturali, fanno
emergere una nuova teoria che spiega meglio della precedente i fatti spe-
rimentali che si impongono. Il paradigma € quindi un insieme complesso di
norme e di dati che diventano un sistema in un determinato momento per
un gruppo di scienziati, mettendo in discussione la posizione precedente.
Nella postfazione della nuova edizione del suo libro in inglese (1970), T.
Kuhn propone una definizione di paradigma che egli definisce sociologica.
Il paradigma e quindi «l'insieme di credenze, valori riconosciuti e tecniche
che sono comuni ai membri di un determinato gruppo».* L'esempio piu
noto e certamente quello della meccanica relativistica che e valida per le
particelle, oppure per i viaggi nello spazio, mentre il quadro della mec-
canica classica e sufficiente per le velocita e per gli oggetti abituali della
nostra esperienza quotidiana.

La modellizzazione della storia dell'evangelizzazione attraverso la teo-
ria dei paradigmi deve quindi essere usata con cautela in teologia, in quan-
to l'analogia con le scienze «dure» in cui e stata sviluppata questa teoria
della storia del progresso scientifico e solo parzialmente giustificata. Tut-
tavia, nel proporre una collocazione conveniente nella storia della nozione
di «missione» nelle Chiese cristiane, David Bosch prende come punto di
partenza la proposta storico-teologica di Hans Kiing. In effetti quest'ultimo
propone una periodizzazione della storia del cristianesimo in sei momenti:
1. apocalittico (cristianesimo primitivo), 2. ellenistico (periodo patristico),
3. cattolicesimo romano (Medioevo), 4. protestante (Riforma), 5. epoca mo-

3 T.S. KunN, La struttura delle rivoluzioni scientifiche, Einaudi, Torino 1969; trad. it. di The
Structure of Scientific Revolutions, The Chicago University Press, Chicago '1962. Citiamo il
libro dall'edizione francese: La structure des révolutions scientifiques, Flammarion, Paris 2008.

4 Ivi, 238.

459



Luc FORESTIER

derna (Illuminismo), 6. ecumenico (epoca contemporanea).’ I paradigmi
missionari che David Bosch proporra si inseriscono esattamente in questa
pur discutibile cronologia.

In realta, la proposta di David Bosch non e primariamente di natura sto-
rica, perché il suo ragionamento e teologico, come mostrano gli altri autori
che egli cita. In effetti, David Bosch nomina nel suo libro diversi autori, tra
cui il teologo americano Avery Dulles. Quest'ultimo e 1'esempio piu noto
di modellizzazione ecclesiologica, con i cinque modelli di Chiesa che pro-
pone, completati da un sesto modello che D. Bosch non cita perché Dulles
lo ha esposto in una seconda edizione.® Tuttavia, gia a partire dalla prima
edizione del suo libro, A. Dulles indica che la fonte della sua ricerca di
una tipologia per pensare la Chiesa e radicata nel tentativo di H. Richard
Niebuhr che, nel suo grande libro Cristo e cultura, propone cinque tipi di
relazione tra Cristo e le culture umane.” Ebbene, David Bosch cita H. Ri-
chard Niebuhr, cosi come anche Ernst Troeltsch, e la modifica da parte di
quest'ultimo della distinzione weberiana tra tipo «chiesa» e tipo «setta».?
Tuttavia, nella sua tesi, H. Richard Niebuhr mostra la fonte teologica della
modifica di Ernst Troeltsch di una tipologia puramente descrittiva.” Il tipo
«mistico» proposto da Ernst Troeltsch permette, secondo quest'ultimo, di
descrivere meglio la varieta delle realizzazioni sociali del cristianesimo.

Al di la della periodizzazione proposta da Hans Kiing, la costruzione
dei cinque paradigmi missionari di David Bosch si inserisce in un metodo
teologico di cui e possibile tracciare la genealogia e notare come la matrice
sociologica della modellizzazione venga reinterpretata teologicamente da
ogni autore. Infatti, per i tre autori appena citati, cioe (in ordine cronolo-
gico) Ernst Troeltsch, H. Richard Niebuhr e A. Dulles, c'e un contrasto tra
I'apparente simmetria delle polarita individuate e la precisa costruzione
che porta a preferire 1'ultimo tipo. Una semplice descrizione sociologica,
in effetti, identificherebbe le polarita senza gerarchizzarli, dal momento
che la sociologia non vuole essere prescrittiva ma descrittiva. Al contrario,
questi tre teologi sono portatori di una tesi ecclesiologica che emerge chia-
ramente dalla lettura delle loro opere. Per Ernst Troeltsch, il tipo mistico
e certamente quello a cui egli si sente piu vicino personalmente. Per H.

> BoscH, Dynamique de la mission chrétienne, 241-242.

¢ A. DuLLes, Modelli di Chiesa, Messaggero, Padova 2005.

7 H.R. NiEBUHR, Cristo e la cultura, Aracne, Ariccia 2016; trad. it. di Christ and Culture,
Harper & Row, New York '1950.

8 E. TroELTSCH, Le dottrine sociali delle chiese e dei gruppi cristiani, 2 voll., 1: Cattolicesimo
primitivo e cattolicesimo medioevale; 2: Il Protestantesimo, La Nuova Italia, Firenze 1949-1950;
trad. it. di Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, Mohr, Tubingen 1912.

9 Cf. L. FORESTIER, Réforme de I'Eglise et service de I'unité. L'apport de H. Richard Niebuhr
a l'ecclésiologie, in Revue Théologique de Louvain 47/1 (2016), 52-75.

460



La sinodalita, nuovo paradigma cattolico dell’evangelizzazione?

Richard Niebubhr, il Cristo «trasformatore» della cultura e il tipo che egli
raccomanda, come mostrano la costruzione della sua tipologia, come an-
che le critiche ricevute da diversi suoi colleghi. Per quanto riguarda Avery
Dulles, 1'ultimo modello che propone, quello della comunione, e certamen-
te il piu vicino alla sua interpretazione del contributo del Vaticano II.

Laddove Thomas Kuhn proponeva un'interpretazione della storia del
progresso scientifico, la ripresa del pensiero tipologico da parte di D. Bo-
sch non si limita a un'operazione strettamente descrittiva, ma implica di
fatto una precisa tesi sul piano teologico. Per D. Bosch, 1'uso della nozione
di paradigma non e quindi al servizio di una semplice storia delle dottrine
missionarie, ma della ricerca di una teologia ecumenica dell'evangeliz-
zazione. Per il nostro autore, infatti, il paradigma ecumenico e quello in
gestazione nel cristianesimo del XX secolo.

1.2. I primi quattro paradigmi missionari

Di fatto, per mostrare la pertinenza del paradigma ecumenico della missio-
ne, D. Bosch descrive i primi quattro contestualizzandoli dal punto di vista
storico e politico. A rischio di semplificare la sua presentazione ricca di sfu-
mature, e possibile sintetizzare rapidamente questi primi quattro paradigmi.

Per D. Bosch, il primo paradigma, legato alla Chiesa d'Oriente e ancora
vivo nell'eredita bizantina, ha a che fare con la capacita del cristianesimo
di inscriversi nel pensiero ellenistico, al prezzo di una certa rinuncia all'e-
scatologia, perché «la Chiesa tende a rappresentare la stabilita e il mito
piuttosto che 'emancipazione e il messianismo».'°

Il secondo paradigma, quello del cattolicesimo romano, come egli lo
indica, copre a un tempo il Medioevo e la modernita, con l'ingresso nel
mondo latino, fino a una forte interazione con le forme emergenti dello
Stato, fino alla trasformazione delle guerre crociate in campagne di colo-
nizzazione.

Da piccola minoranza perseguitata, [la Chiesa] divenne un'organizzazione
grande e influente; un tempo setta oppressa, essa arrivo a opprimere le sette;
tutti i legami tra cristianesimo e giudaismo furono spezzati; si sviluppo una
stretta relazione tra il trono e l'altare; 'appartenenza alla Chiesa divenne un
fatto naturale; il ministero del singolo credente fu ampiamente dimenticato; il
dogma venne fissato in modo definitivo; la Chiesa rinuncio all'attesa dell'im-
minente ritorno di Cristo; l'espansione del cristianesimo ebbe la precedenza
sul movimento missionario apocalittico della Chiesa primitiva.'

10 BoscH, Dynamique de la mission chrétienne, 285.
1 Ivi, 317.

461



Luc FORESTIER

Per D. Bosch, e stato il Vaticano Il a portare all'evoluzione di questo
paradigma cattolico, anche se bisogna tener conto di altri due paradigmi
emersi nel frattempo. Infatti, nel suo lavoro di modellizzazione, D. Bosch
svolge l'analisi del paradigma protestante in due modelli diversi.

Da un lato, il terzo paradigma, quello della Riforma protestante, appare
relativamente complesso, considerata la diversita delle posizioni delle va-
rie comunita che si richiamano alle riforme del XVI secolo. Esso sottolinea
il contrasto tra un'ortodossia luterana che diffidava di ogni iniziativa uma-
na, in nome della giustificazione per sola fede, e un movimento pietistico
che insisteva sull'impegno del convertito, spingendo gruppi come i Fratelli
Moravi a partire per altri continenti.

D’altra parte, il quarto paradigma che egli propone ha a che fare con
l'influenza dell'Tlluminismo sul protestantesimo. In effetti, nonostante la
crescita di un razionalismo che trasforma la fede cristiana in un deismo
antropocentrico, i movimenti del Risveglio segnano profondamente la
storia dei Paesi anglosassoni, con lo sviluppo di uno spirito missionario
tra gli interessati, fino alla creazione di societa missionarie destinate a
predicare il Vangelo in tutto il mondo, mentre i sostenitori del «Vangelo
sociale» insistono sull'inserimento dell'incontro con Cristo nelle pratiche
sociali a favore delle persone vulnerabili. Pertanto, questo quarto para-
digma rimane profondamente segnato dall'llluminismo, con una fiducia
incrollabile nella validita del modo con cui questo ha compreso e inter-
pretato il Vangelo a partire da una rappresentazione della storia umana
come progresso, al cui vertice si trova l'llluminismo stesso. Anche i piu
entusiasti tra i credenti erano in definitiva pervasi da una sorta di senso
di superiorita della civilta di cui erano portatori. Questo spirito illumi-
nista incoraggiava «un atteggiamento di tolleranza verso tutti gli esseri
umani, unito a una posizione di apertura verso credenze di ogni tipo. Ma
d'altra parte questo stesso spirito ha dato origine ai sentimenti di superio-
rita e ai pregiudizi tipici dell'Occidente».!? Egli privilegia quindi il quinto
paradigma, denominato «ecumenico», cercando di mostrare come esso
emerga nel XX secolo, al cuore di una crisi senza precedenti per 1'Occi-
dente, mettendo cosi in discussione gli elementi principali dei paradigmi
precedenti.

1.3. Un paradigma ecumenico per pensare l'evangelizzazione

Nelle considerazioni ecclesiologiche che aprono il suo capitolo finale su
questo paradigma ecumenico di evangelizzazione, D. Bosch sottolinea la

12 Ivi, 467.

462



La sinodalita, nuovo paradigma cattolico dell’evangelizzazione?

grande svolta del Vaticano I, mostrando come l'affermazione della Lumen
gentium, secondo cui la Chiesa e «in qualche modo il sacramento, ossia
il segno e lo strumento dell'intima unione con Dio e dell'unita di tutto il
genere umano» (Lumen gentium 1), abbia ispirato i documenti missionari
di altre confessioni cristiane, come esemplificato dall'affermazione di Wil-
liam Temple secondo cui «la Chiesa & 1'unica societa al mondo che esiste
per coloro che non vi appartengono».*

All'interno della descrizione del paradigma ecumenico emergente,
D. Bosch illustra la questione dell’'evangelizzazione, mostrando la storia
dell'uso di questo termine per indicare 1'azione specifica delle Chiese cri-
stiane nelle societa, sia che si tratti di antiche nazioni cristiane che di Paesi
piu recentemente segnati dal cristianesimo.

Consapevoli del carattere essenzialmente preliminare del nostro ministero di
evangelizzazione, ma allo stesso tempo consapevoli dell'assoluta necessita di
impegnarsi in esso, possiamo allora riassumere l'evangelizzazione come se-
gue: essa €, nella missione della chiesa, la dimensione e l'attivita che, con pa-
role e azioni, alla luce di un contesto particolare, offre a ogni persona e a ogni
comunita, ovunque nel mondo, 1'opportunita di essere sfidata a un radicale
riorientamento della propria vita; tale riorientamento significa essere liberati
dalla schiavitu del mondo e delle sue potenze; riconoscere Cristo come Salva-
tore e Signore; diventare un membro vivente della sua comunita, la Chiesa;
partecipare al suo ministero di riconciliazione, di pace e di giustizia sulla ter-
ra; infine, impegnarsi nel piano di Dio che vuole disporre tutte le cose sotto la
signoria di Cristo.™

Oltre all'intenzione di superare i conflitti tra le confessioni cristiane in
materia di evangelizzazione, la proposta di D. Bosch cerca dunque di in-
scrivere l'intero movimento missionario all'interno dell'oikumené, cioe di
tutta la terra abitata. Il carattere «ecumenico» di questo paradigma non si
limita quindi alla ricerca di un approccio che possa riconciliare le Chiese
cristiane, in particolare le correnti evangeliche che rimproverano ad al-
cune delle Chiese piu antiche di essere piu tiepide nella loro concezione
della missione. Si tratta in realta di articolare il fatto che le Chiese sono
situate «ovunque nel mondo», riconoscendo il carattere globale della fede
cristiana oggi, con il necessario inserimento di ogni Chiesa locale in un
contesto particolare, con cio che questo richiede in termini di sforzi per
l'inculturazione. Questa tensione tra la chiamata ad annunciare il Vangelo
in tutto il mondo e la necessita di rivolgersi a persone concrete in un de-

13 Cf. ivi, 507.
1 Ivi, 565.

463



Luc FORESTIER

terminato contesto e solitamente indicata dall'ecclesiologia attraverso la
categoria della «cattolicita».'

E in questo quadro che D. Bosch colloca la questione della giustizia e
della pace come elemento determinante di ogni evangelizzazione. In que-
sto senso, il paradigma ecumenico di D. Bosch chiude con qualsiasi idea di
dominio di una cultura sull'altra, ma valorizza al contrario una circolazio-
ne permanente di persone e di pratiche. Questo paradigma ecumenico di
D. Bosch, che e quello che egli raccomanda e che costruisce a partire dai
primi quattro, € quindi caratterizzato dallo sviluppo di una certa compren-
sione della cattolicita della Chiesa e di tutte le Chiese (al di la della sola
Chiesa romana), poiché e in gioco la chiamata di ogni Chiesa a coniugare
I'annuncio del Vangelo in una determinata cultura con la preoccupazione
per l'intera creazione, in vista della sua ricapitolazione in Cristo. E proprio
la questione della cattolicita che Yves Congar sottolinea nel suo commento
alla Gaudium et spes in relazione alla «legge di ogni evangelizzazione».

2. Le conseguenze ecclesiologiche
della «legge di ogni evangelizzazione» (Gaudium et spes 44)

E infatti nella costituzione pastorale sulla Chiesa nel mondo contempora-
neo che troviamo l'espressione di una regola decisiva per comprendere il
significato di evangelizzazione nel Vaticano II, dal momento che si parla
di una «legge» che regola ogni attivita missionaria. Se accettiamo la mo-
dellizzazione di D. Bosch e la sua proposta di un paradigma ecumenico per
la missione, l'esame di questa «legge» stabilita dal Vaticano II ci permette
allora di capire meglio che cosa significhi per la Chiesa cattolica il passag-
gio a questo paradigma.

A questo scopo, il commento di Yves Congar a questo testo conciliare
puo aiutarci a capire la soglia varcata in termini di comprensione della
cattolicita della Chiesa, e a precisare le regole di una grammatica dell'e-
vangelizzazione che l'attuale processo sinodale intende riattivare.

2.1. Una soglia varcata per la cattolicita della Chiesa

Il lettore attento del corpus conciliare potrebbe sorprendersi che siano cosi
scarse le interazioni testuali tra due degli ultimi quattro documenti votati
e promulgati alla fine dell'ultima sessione del Vaticano II. Tralasciando

15 Cf. L. ForesTier, Catholicity or Universality? Pope Francis and the Challenges of Global-
isation, in One in Christ 55/1 (2021), 52-74.

464



La sinodalita, nuovo paradigma cattolico dell’evangelizzazione?

Presbyterorum ordinis e Dignitatis humanae, fu infatti il 7 dicembre 1965
che vennero promulgate Gaudium et spes e Ad gentes. E, curiosamente,
la regola formale enunciata nella costituzione pastorale sulla Chiesa nel
mondo contemporaneo, al n. 44, non viene ripresa esplicitamente nel de-
creto sull'attivita missionaria della Chiesa.'®

Questo silenzio e tanto piu sorprendente per il fatto che Gaudium et
spes esprime con forza una regola formale che si afferma nell'attuazione
della missione della Chiesa, soprattutto quando essa predica il Vangelo
all'interno della storia e delle culture umane.

L'esperienza dei secoli passati, il progresso della scienza, i tesori nascosti nelle
varie forme di cultura umana, attraverso cui si svela piu appieno la natura stes-
sa dell'uomo e si aprono nuove vie verso la verita, tutto cio e di vantaggio anche
per la Chiesa. Essa, infatti, fin dagli inizi della sua storia, imparo ad esprimere il
messaggio di Cristo ricorrendo ai concetti e alle lingue dei diversi popoli; inol-
tre si sforzo di illustrarlo con la sapienza dei filosofi: e cio allo scopo di adattare
il Vangelo, nei limiti convenienti, sia alla comprensione di tutti, sia alle esigen-
ze dei sapienti. E tale adattamento della predicazione della parola rivelata deve
rimanere la legge di ogni evangelizzazione (Gaudium et spes 44.2).

Ora, tra i teologi che accolgono l'intero numero 44 di Gaudium et spes,
il cui titolo stesso costituisce una soglia, L’'aiuto che la Chiesa riceve dal
mondo contemporaneo, Yves Congar introduce la categoria di «cattolici-
ta» all'inizio del suo commento:

Senza dubbio la Chiesa non aveva mai fatto una confessione in forma cosi uf-
ficiale e solenne. Senza dubbio, ugualmente, essa non aveva mai riconosciuto
altrettanto formalmente di ricevere anche dal mondo. Lo fa in questo n. 44,
la cui densita e relativa novita richiederebbero un commento piu dettagliato,
perché valori importanti come la storicita della Chiesa e la sua cattolicita sono
implicati al centro della questione.'”

I1 lettore potrebbe interrogarsi sull'introduzione di questo tema della
cattolicita in quanto tale vocabolario e totalmente assente dal testo latino
della Gaudium et spes 44. Vi e in realta un indizio testuale fornito dal pri-
mo riferimento di questo numero, che ne ha solo due, in quanto i redattori
rimandano a Lumen gentium 13, che é il numero dedicato alla cattolicita

16 In realta, Ad gentes 14 fa un solo riferimento alla Gaudium et spes, quando parla del di-
vieto di ogni proselitismo, ma anche del rifiuto di tutte le «ingiuste vessazioni» che allontanano
dalla fede cristiana. Gli estensori del decreto sulla missione fanno qui riferimento alla Dignitatis
humanae, oltre che al famoso n. 21 della Gaudium et spes sull'ateismo.

7Y, CONGAR, Le role de I’Eglise dans le monde de ce temps, in Y. CoNGarR — M. PrucH-
MAURD (dir.), L’Eglise dans le monde de ce temps. Constitution pastorale Gaudium et spes, vol.
2 (Unam Sanctam 65b), Cerf, Paris 1967, 324.

465



Luc FORESTIER

della Chiesa. Nonostante il legame con un testo conciliare approvato nel
1964, Yves Congar insiste sulla novita del riconoscimento da parte della
Chiesa cattolica dell'importanza di cio che essa riceve dal mondo.

Certo, la grande enciclica Ecclesiam suam (1964) di Paolo VI, insisten-
do sul dialogo come atteggiamento fondamentale di tutta la Chiesa, si
implicitamente lasciata alle spalle una comprensione troppo immediata
della pienezza, che ha caratterizzato le rappresentazioni ecclesiologiche
fortemente radicate nella Chiesa cattolica, soprattutto in reazione ai primi
passi del movimento ecumenico. Se in diversi passaggi dei documenti con-
ciliari si afferma tale pienezza, in particolare nella Unitatis redintegratio,'®
la stessa costruzione di Lumen gentium, la costituzione dogmatica sulla
Chiesa, mostra che i padri conciliari sono pienamente consapevoli del ca-
rattere storico della Chiesa, che e solo un'anticipazione del Regno escato-
logico di Dio. L'importanza dell'operazione conciliare con cui la Chiesa ri-
conosce i propri limiti si gioca in alcune traduzioni di una frase importante
di Lumen gentium 9: «Percio il popolo messianico, pur non comprendendo
effettivamente 1'universalita degli uomini e apparendo talora come un pic-
colo gregge, costituisce tuttavia per tutta l'umanita il germe piu forte di
unita, di speranza e di salvezza».'?

Ora, nel suo commento, Yves Congar critica esplicitamente Ecclesiam
suam, mostrando cosl il passo compiuto tra il 1964 e il 1965. Infatti, «dialo-
go» significa reciprocita, contrariamente all'immagine usata da Paolo VI.

Tuttavia, € necessario riflettere per un momento su cosa significhi per la Chie-
sa poter ricevere dal mondo in questo modo. Innanzitutto, cio significa che il
suo dialogo con il mondo non si limita a essere il dialogo del medico con il
suo paziente, come dice 1'enciclica Ecclesiam suam. E un dialogo che prevede

18 «Percio queste Chiese e comunita separate, quantunque crediamo abbiano delle ca-
renze, nel mistero della salvezza non son affatto spoglie di significato e di valore. Lo Spirito di
Cristo infatti non ricusa di servirsi di esse come di strumenti di salvezza, la cui forza deriva dalla
stessa pienezza della grazia e della verita, che e stata affidata alla Chiesa cattolica» (Unitatis
redintegratio 3).

19 Bisogna fare attenzione alla traduzione della parola latina actu: nella traduzione france-
se della Lumen gentium 9 sul sito della Santa Sede, questa parola e tradotta come «non ancora
effettivamente», il che tradisce 'immaginazione del traduttore. Di fatto, con la sequente falsa
traduzione: «C'est pourquoi ce peuple messianique, bien qu'il ne comprenne pas encore effec-
tivement I'universalité des hommes et qu'il garde souvent les apparences d'un petit troupeau,
constitue cependant pour tout I'ensemble du genre humain le germe le plus str d'unité, d'es-
pérance et de salut» («Percio questo popolo messianico, sebbene non comprenda ancora effet-
tivamente 'universalita dell'uomo e mantenga spesso l'aspetto di un piccolo gregge, costituisce
tuttavia per tutto il genere umano il germe piu sicuro di unita, di speranza e di salvezza»), si
continua a credere che un giorno tutti gli esseri umani saranno cristiani, cosa che non avviene
né nel testo latino, né nella traduzione italiana sullo stesso sito!

466



La sinodalita, nuovo paradigma cattolico dell’evangelizzazione?

la reciprocita: il mondo porta qualcosa. E la teologia della cattolicita che & in
gioco qui.?

In pochi mesi di redazione, una soglia e stata varcata, perché la con-
sapevolezza di una Chiesa che si fa «conversazione», come ha detto con
forza Paolo VI in Ecclesiam suam (1964), ha portato a una parziale corre-
zione delle rappresentazioni ecclesiologiche basate sull'idea di completez-
za, con una Chiesa che e coestensiva alla societa, se non nei fatti, almeno
nella speranza. Anche se questa correzione e lungi dall'essere completa,
un tale movimento permette di superare la confusione tra cattolicita e uni-
versalita, tra il modo proprio della Chiesa di essere a un tempo globale e
locale, e l'esistenza di realta identiche in ogni parte del pianeta, come certi
prodotti commerciali. «Il Vaticano II opera di fatto il passaggio da una con-
cezione dell'arricchimento della Chiesa in termini di estensione spaziale e
quantitativa a una concezione simbolica o relazionale della sua presenza e
del suo contributo alle societa».?!

Questo doloroso passaggio da un'ecclesiologia di cristianita a un'eccle-
siologia sacramentale si gioca anche nel campo della presenza missiona-
ria, con il superamento di una semplice logica di adattamento, come nota
Yves Congar, sottolineando l'importanza di una teologia della creazione.

E questa struttura dell'opera di Dio che fonda la necessita della Chiesa di ri-
cevere dal mondo e che conferisce all'esercizio della sua missione un certo ca-
rattere dialogico a cui i missionari sono attualmente molto sensibili. In questo
modo, viene superata (ma prima ipotizzata) l'idea di adattamento apostolico
sviluppata con particolare predilezione negli anni 1920-1935.%

Sul piano storico, Yves Congar si riferisce al grande periodo missio-
nario, inaugurato dall'enciclica di Benedetto XV Maximum illud (1919) e
proseguito da Pio XI, il cui culmine fu certamente la grande Esposizione
Missionaria in Vaticano del 1925, anno giubilare e sedicesimo centenario
del concilio di Nicea. Ma soprattutto sottolinea le conseguenze di que-
sto riconoscimento di una cattolicita basata sull'aiuto che la Chiesa riceve
dal mondo in termini di evangelizzazione. In questo senso, la «legge di
ogni evangelizzazione» non e un modello giuridico, ma piuttosto regole
grammaticali che, all'interno di un determinato linguaggio, permettono lo
scambio tra persone umane, dalla vita politica alle ricchezze culturali.

2 CONGAR, Le réle de I'Eglise dans le monde de ce temps, 325.

2 J.-Y. Baziou, L'apprentissage et I'épreuve de la conversation, in Revue d'éthique et de
théologie morale 273 (2013), 49-75.

22 CONGAR, Le réle de I’Eglise dans le monde de ce temps, 326.

467



Luc FORESTIER

2.2. La grammatica dell’evangelizzazione

In effetti, Gaudium et spes 44 descrive tre ambiti concreti di aiuto che
la Chiesa riceve dal mondo, che Yves Congar commenta brevemente, a
partire dalla questione decisiva del linguaggio adeguato per una religione
della Parola fatta carne.

Nel riconoscere che, fin dall'inizio, la Chiesa «ha imparato a esprime-
re il messaggio di Cristo servendosi dei concetti e dei linguaggi dei vari
popoli» (Gaudium et spes 44), c'e molto di piu della constatazione storica
che la fede cristiana € nata alla frontiera tra il mondo ebraico e quello elle-
nistico, ed e stata quindi preparata da questo confronto, di cui i LXX sono
un esempio matriciale per comprendere lo spazio delle citazioni vetero-
testamentarie nel Nuovo Testamento. A questa pluralita, che condiziona
e determina la legittimita di tutte le traduzioni, passate, presenti e future,
si aggiunge soprattutto il riconoscimento di un apprendistato permanente
da parte della Chiesa, che si realizza sulla base della struttura linguistica
dell'umanita, diffusa in diverse migliaia di lingue, ognuna delle quali de-
termina un rapporto singolare con la realta. Come dice Yves Congar, que-
sto significa andare oltre 'idea semplicistica del linguaggio come «mezzo
di espressione» di un nucleo evangelico atemporale e immutabile. Si esce
dalla logica troppo semplice dell'adattamento — operazione che mira a mo-
dificare gli aspetti superficiali di una realta inamovibile per meglio corri-
spondere a un determinato contesto — per passare a quella dell'interazione
permanente tra la novita della risurrezione di Cristo e la sua trasmissione
in una determinata cultura. E questa interazione sempre nuova con un
contesto umano in perpetua trasformazione porta alla luce elementi ine-
diti dell'unico Vangelo, la cui verita e tanto una questione di cio che ci ha
preceduto quanto di cio che ci attende. Lungi dal limitarsi a una semplice
proiezione di informazioni decontestualizzate, ogni evangelizzazione pone
la Chiesa in una posizione di apprendimento, di recezione critica di cio
che e stato dispiegato nel corso dei secoli, per scoprire come sia possibile
inscrivere la fede nella risurrezione in un linguaggio contemporaneo.

Gaudium et spes 44 stabilisce due criteri per tale operazione: «la com-
prensione di tutti» e «le esigenze dei sapienti». Essi sembrano in contrad-
dizione poiché si tratta di imparare a trasmettere il Vangelo tenendo conto
di questi due tipi di pubblico: I'intera popolazione, a partire dai piu poveri,
e i saggi. Si delineano cosi due grandi luoghi di apprendimento per la
Chiesa: da un lato, il terreno delle persone semplici, dei vulnerabili, dei
disabili, ecc.; dall'altro, l'interazione con gli scienziati, gli studiosi, gli arti-
sti, i filosofi, ecc. L'apprendimento che accompagna ogni evangelizzazione
non e solo intellettuale, ma si svolge al tempo stesso nel campo della pa-
storale concreta, inviando i cristiani nei luoghi piu periferici o piu estra-
nei al mondo ecclesiale. Questa grammatica dell'evangelizzazione non e

468



La sinodalita, nuovo paradigma cattolico dell’evangelizzazione?

quindi determinata solo da norme formali a livello linguistico, perché si
tratta allo stesso tempo di creare legami con persone concrete, sia che ap-
partengano al mondo dei «sapienti» sia che appartengano all'insieme di
una determinata popolazione.

La «legge di ogni evangelizzazione» implica quindi un doppio pro-
cesso di apprendimento, la trasmissione del Vangelo in una determinata
cultura e la creazione dei legami che condizionano questa trasmissione.
In questa vasta operazione di evangelizzazione, Gaudium et spes 44 sot-
tolinea il coinvolgimento di tutto il popolo di Dio, distinguendo tra vescovi
e teologi,? riconoscendo cosi che e tutta la Chiesa in quanto tale a essere
coinvolta in questo apprendimento linguistico e relazionale.

Tuttavia, il secondo campo presentato da Gaudium et spes 44 puo sem-
brare a prima vista contraddittorio, poiché si occupa degli oppositori della
Chiesa. Questa nondimeno «confessa che molto giovamento le e venuto e
le puo venire perfino dall'opposizione di quanti la avversano o la persegui-
tano». Il commento di Yves Congar del 1967 e al tempo stesso coinvolto e
cauto, e potrebbe essere esteso alle varie crisi che la Chiesa cattolica sta
affrontando in Francia e altrove.

Queste opposizioni non sono puramente negative. Esse rappresentano anche
delle sfide per la Chiesa; a volte attraverso il fuoco, attraverso distruzioni e la-
crime, la liberano dal peso delle sue strutture, dalle catene delle sue illusioni:
la deportazione e la cattivita non sono state forse una via di purificazione per
Israele? Ma esitiamo a insistere troppo quando siamo noi stessi in una situa-
zione di pace, fuori dalla tribolazione.*

Quest'ultima frase assume una grande importanza quando si conosco-
no le misure che hanno colpito Yves Congar durante la sua carriera e le
tribolazioni che lui stesso ha vissuto. In realta, alcune delle opposizioni alla
Chiesa possono essere motivate da sfide nel nome di un Vangelo che essa
e incaricata di proclamare, e queste opposizioni possono farla crescere.

Per quanto riguarda le regole di questa grammatica dell'evangelizza-
zione, che e al tempo stesso un'operazione linguistica e relazionale, cio
significa che l'interazione con le culture e dialettica e tiene conto delle
conflittualita insite in ogni esistenza umana. La doppia regola linguisti-
ca e relazionale si impone anche all'interno delle tribolazioni della vita

2 «E dovere di tutto il popolo di Dio, soprattutto dei pastori e dei teologi, con l'aiuto dello
Spirito Santo, ascoltare attentamente, discernere e interpretare i vari linguaggi del nostro tem-
po, e saperli giudicare alla luce della parola di Dio, perché la verita rivelata sia capita sempre piu
a fondo, sia meglio compresa e possa venir presentata in forma piu adatta» (Gaudium et spes 44)

24 CONGAR, Le réle de I’Eglise dans le monde de ce temps, 325.

469



Luc FORESTIER

della Chiesa in ogni societa, impedendo cosi il ripiegamento su di sé e
obbligando a un discernimento permanente dei segni dei tempi, alcuni dei
quali possono essere negativi o addirittura violenti. Ma questo aiuto che la
Chiesa riceve dal mondo si dispiega anche in termini di strutture proprie
della Chiesa stessa, come afferma il terzo ambito delineato da Gaudium
et spes 44.

Certamente, i padri conciliari affermano che alla Chiesa non manca nulla
«nella costituzione che Cristo le ha dato». Ma riconoscono anche che la
Chiesa «riceve una varieta di aiuti da uomini di ogni rango e condizione,
aiuti che vanno a beneficio sia della comunita che essa forma sia di ciascu-
no dei suoi figli». Il commentario di Yves Congar insiste in particolare sul
livello politico, affermando che il mondo fornisce le «forme» stesse della
sua unita perché la realizza «a livello familiare, culturale, economico e
sociale, politico, nazionale e internazionale».? La menzione di questa di-
mensione internazionale e tanto piu importante in quanto il 4 ottobre 1965,
proprio all'inizio dell'ultima sessione del Vaticano II, Paolo VI fu invitato a
parlare all'ONU, riconoscendo cosi l'importanza di questa istituzione nata
dopo la Seconda guerra mondiale.

Gaudium et spes 44 riconosce quindi gli effetti di un'interazione, posi-
tiva o negativa, tra la Chiesa come realta sociale della storia e le istituzio-
ni politiche di cui I'umanita si dota. Questa stessa interazione e evidente
quando, nel decreto sull'ufficio pastorale dei vescovi, si tratta di determi-
nare i confini delle diocesi.

Nello stabilire una circoscrizione diocesana, si tenga presente per quanto &
possibile la varia composizione del popolo di Dio, perché cio puo rendere piu
agevole l'esercizio dell'azione pastorale. Nello stesso tempo si faccia in modo
che questi agglomerati demografici si mantengano possibilmente uniti agli
uffici e alle istituzioni civili che ne costituiscono la struttura organica. Percio il
territorio di ogni diocesi deve sempre essere ininterrotto.

Se le circostanze lo permettono, si osservino i confini delle circoscrizioni civili
e le particolari condizioni psicologiche, economiche, geografiche e storiche
delle persone e dei luoghi (Christus Dominus 23).

Tra i criteri di cui tenere conto vi sono quelli dei «servizi civili e delle
istituzioni sociali», insieme alle circostanze concrete di persone e luoghi.
Senza dubbio si tratta qui innanzitutto di considerazioni pratiche, volte a
facilitare 1'esercizio della responsabilita del vescovo e dei suoi collabora-
tori, ma queste considerazioni riconoscono pure la consistenza propria di
queste realta sociali e politiche, cosi da tenerne conto per la costituzione

% Jvi.

470



La sinodalita, nuovo paradigma cattolico dell’evangelizzazione?

delle Chiese locali. Queste ultime, a loro volta, saranno segnate e persino
«arricchite», come dice Gaudium et spes 44, da queste circostanze, al pun-
to che I'unico mistero della Chiesa sara «approfondito» in un modo nuovo.

Come per il contenuto stesso del Vangelo, il mistero della Chiesa non
si dispiega solo passivamente in un contesto particolare, ma il fatto stesso
che la Chiesa sia inscritta in questo contesto umano permette un appro-
fondimento che altrimenti non sarebbe stato possibile. La «legge di ogni
evangelizzazione» di cui parla il Vaticano II non si limita quindi ai dati
catechetici, ma implica anche un approfondimento ecclesiologico che oggi
assume una rinnovata importanza, nel momento in cui tutta la Chiesa cat-
tolica sta vivendo un inedito processo sinodale.

L'aiuto che la Chiesa riceve dal mondo nell'opera di evangelizzazione che
le compete e quindi triplice. Non solo la considerazione della diversita del-
le culture pone la Chiesa in una posizione di apprendimento nel momento
in cui cerca di trasmettere il Vangelo ai piu «sapienti» come ai piu fragili,
ma le relazioni umane coinvolte in questo costante processo di appren-
dimento possono arrivare a far si che la Chiesa riceva molto da parte dei
suoi oppositori. Infine, & la stessa comprensione del mistero della Chiesa
che viene «arricchita» dalla vita sociale e politica dell'umanita. Questi tre
ambiti di aiuto che la Chiesa riceve — linguistico, relazionale ed ecclesio-
logico - costituiscono la «legge di ogni evangelizzazione», vale a dire la
grammatica propria dell'annuncio del Vangelo, che non e mai solamente
un atto di parola, ma la costituzione di una relazione umana e 1'esperienza
di una comunita ecclesiale.

Il paradigma «ecumenico» di cui parla D. Bosch, con la sua insistenza
su una rinnovata cattolicita, si dispiega quindi in modo particolare per la
Chiesa cattolica in questo paragrafo decisivo di Gaudium et spes. Non
si tratta solo di comprendere la cattolicita di tutte le Chiese, senza limi-
tarsi alla Chiesa cattolica romana, riconoscendo che questa proprieta si
attua anche nelle altre confessioni cristiane. Si tratta di una presentazione
concreta di cio che questa cattolicita significa, per comprendere 1'evan-
gelizzazione come interazione con un mondo che per certi versi rifiuta il
Vangelo, ma per altri versi non solo riceve questa buona novella, ma aiuta
effettivamente la Chiesa nella sua missione. In questo senso, il commento
a Gaudium et spes 44 di Yves Congar ci permette di sviluppare l'intuizione
di David Bosch e di andare oltre la sua presentazione formale dell'evange-
lizzazione nel paradigma ecumenico da lui promosso, misurando l'appren-
dimento permanente della Chiesa, sia in termini linguistici e relazionali sia
in termini ecclesiologici.

Ora, la via nella quale papa Francesco ha fatto entrare la Chiesa catto-
lica permette di misurare che questa insistenza sulla sinodalita non costi-
tuisce un nuovo paradigma di evangelizzazione, che seguirebbe quelli di

471



Luc FORESTIER

D. Bosch, ma che e, al contrario, una felice riattivazione di questi appren-
dimenti necessari per ogni evangelizzazione.

Conclusione

Con la sua stessa elezione, papa Francesco ha portato la Chiesa in una
nuova fase della recezione conciliare, poiché e il primo papa, dopo Gio-
vanni XXIII, a non aver partecipato personalmente al concilio Vaticano II.
Anche se la questione della sinodalita della Chiesa non compare nella sua
prima esortazione apostolica Evangelii gaudium (2013), € dal primo sinodo
sulla famiglia (2014) che i suoi interventi su questa dimensione essenziale
della vita ecclesiale si sono fatti piu precisi. Il discorso del 17 ottobre 2015
costituisce certamente una svolta nel suo pontificato con forti affermazioni
sulla sinodalita, sottolineando 1'importanza della vita collegiale di tutti i
vescovi e, in modo meno esplicito, sul primato che papa Francesco svolge
costantemente. E in nome di questo ministero del primato che egli ha ri-
formato 1'istituzione sinodale nel 2018,% per poi decidere un processo sino-
dale sulla sinodalita che ora sappiamo durera almeno fino all'ottobre 2024.

Ora, questa sinodalita intesa come la situazione strutturale di ogni co-
munita cristiana, chiamata a discernere insieme le vie del Vangelo che
deve percorrere, non costituisce un nuovo paradigma che si aggiunge-
rebbe ai cinque modelli proposti da D. Bosch, ma e piuttosto intesa come
attuazione delle intuizioni del Vaticano II, come riconosce la Commissione
teologica internazionale. In effetti, la distinzione tra concilio e sinodo risale
solo al Codice di Diritto Canonico, e anche il neologismo «sinodalita» risa-
le agli ultimi decenni. «Questa novita di linguaggio, che chiede un'atten-
ta messa a punto teologica, attesta un'acquisizione che viene maturando
nella coscienza ecclesiale a partire dal Magistero del Vaticano II e dall'e-
sperienza vissuta, nelle Chiese locali e nella Chiesa universale, dall'ultimo
Concilio sino a oggi».?” Questa attuazione dell'esperienza conciliare si gio-
ca in realta nei tre campi che abbiamo individuato nell'aiuto che la Chiesa
riceve dal mondo (Gaudium et spes 44).

In effetti, il processo sinodale in corso e caratterizzato da una rinnovata
esperienza di ascolto della Parola di Dio all'interno di un gruppo cristiano,

% A. Borras, Episcopalis communio, mérites et limites d'une réforme institutionnelle, in
Nouvelle Revue Théologique 141/1 (2019), 66-88.

27 COoMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, La Sinodalita nella vita e nella missione della
Chiesa (2018), 5.

472



La sinodalita, nuovo paradigma cattolico dell’evangelizzazione?

beneficiando dell'eco che questa Parola suscita in fratelli e sorelle con cui
non siamo spontaneamente d'accordo. Questo ascolto, che richiede una
grande liberta interiore, e sempre allo stesso tempo un approfondimento
del desiderio di annunciare questa Parola, rivolgendosi a persone concre-
te, come espresso nel Documento per una tappa continentale pubblicato
dalla Segreteria del Sinodo.

L'ascolto come apertura all'accoglienza a partire da un desiderio di inclusione
radicale — nessuno escluso! —, € da intendersi in una prospettiva di comunione
con le sorelle e i fratelli e con il Padre comune. L'ascolto appare qui non come
una azione strumentale, ma come l'assunzione dell'atteggiamento di fondo di
un Dio che ascolta il suo popolo, e la sequela di un Signore che i Vangeli ci
presentano costantemente in ascolto delle persone che gli si fanno incontro
lungo le strade della Terra Santa; in questo senso l'ascolto € gia missione e
annuncio.?

Il riferimento all'episodio del cammino di Emmaus permette di illustra-
re biblicamente questo legame tra la scelta delle parole che ci permettono
di rendere conto della risurrezione e il cammino con i nostri contempora-
nei per misurare come il Vangelo possa non solo raggiungerli, ma anche
essere riscoperto da coloro che sono responsabili del suo annuncio.

Ma il processo sinodale non € solo 1'occasione di un approfondimento
del Vangelo attraverso l'incontro con i nostri contemporanei a cui siamo
incaricati di annunciarlo. E anche un'iniziazione al mistero della Chiesa,
che permette a un numero crescente di uomini e donne di riflettere su cio
che significano la partecipazione, la comunione e la missione oggi. Queste
esperienze concrete di lettura delle Scritture e di discernimento dei segni
dei tempi permettono a queste persone, comprese le piu vulnerabili, di mi-
surare cio che implica concretamente la missione della Chiesa, come dice
il contributo della Conferenza episcopale canadese: «L'esperienza “sino-
dale" in atto ha ridestato nei fedeli laici 1'idea, e il desiderio, di coinvol-
gersi nella vita della Chiesa, nel suo impegno nel mondo contemporaneo
e nella sua azione pastorale sul campo».?

Oltre a questa iniziazione, l'esperienza democratica delle nostre societa
sta segnando la nostra comprensione della sinodalita, con il rischio di rin-
novare il dibattito degli anni Settanta, che Giuseppe Alberigo nota essere
stato «purtroppo prevalentemente ideologico».*® Tuttavia, la storia mostra

28 SEGRETERIA GENERALE DEL SINODO, «Allarga lo spazio della tua tenda» (Is 54,2). Documento
di lavoro per la tappa continentale, 11.

2 Ivi, 15.

% G. ABeriGo, Ecclésiologie et démocratie. Convergences et divergences, in Concilium
243 (1992), 23.

473



Luc FORESTIER

la circolazione permanente tra funzionamento politico e rappresentazioni
ecclesiologiche, come mostra Giuseppe Alberigo, a partire dalla liturgia:

La liturgia, in quanto atto che caratterizza il Popolo di Dio, € un atto di molti,
che per sua natura richiede di essere strutturato come un impegno attivo di
tutti (actuosa participatio, secondo il Vaticano II), se necessario con modalita
diverse e complementari. Ogni volta che si tralascia questo requisito costi-
tutivo, e la Chiesa stessa che viene sfigurata; I'atto liturgico diventa scleroti-
co, perdendo la sua chiarezza come testimonianza di comunione con il Padre
della comunita ecclesiale e dei credenti tra di loro e quindi potenzialmente
con tutta l'umanita. L'esclusione del popolo dei fedeli dalla creativita delle
celebrazioni, come talvolta € avvenuto in nome della «purezza» e della «re-
golarita» dei riti, imponendo un culto uniforme dall'alto, ha avuto l'effetto di
emarginare la pieta popolare, ma anche di svuotare la liturgia dando luogo
a una divisione tra «rito» ufficiale e «devozioni popolari». In diversi periodi
storici, le confraternite e i movimenti sono stati spesso la reazione a questa
«espropriazione» del popolo fedele.?

Il carattere battesimale della liturgia, che il Vaticano II ha fortemente
sottolineato, mostra l'importanza di questa esperienza matrice per cogliere
l'originalita della Chiesa come mistero. La prima risorsa della vita sinodale
si trova certamente nella vita liturgica e nel contatto che essa offre con la
Parola di Dio. Questa vita liturgica e anche un correttivo a qualsiasi com-
prensione troppo politica della sinodalita, ricordandoci che e solo nell'ini-
ziativa di Dio che la Chiesa trova la ragione del suo riunirsi.

Attraverso il rinnovamento dell'ascolto della Parola di Dio, attraverso l'ap-
pello a uscire verso le periferie e attraverso 1'iniziazione al mistero della
Chiesa, il processo sinodale in corso permette di misurare in modo nuo-
vo l'importanza dell'aiuto che la Chiesa riceve dal mondo nell'attuazione
della cattolicita che la caratterizza. Rimanendo all'interno del paradigma
ecumenico dell'evangelizzazione descritto da D. Bosch, noi scopriamo le
conversioni necessarie per ogni evangelizzazione che tenga conto dell'o-
pera dello Spirito Santo nei destinatari, e le riforme indispensabili per vi-
vere meglio il mistero della Chiesa, chiamata da Dio solo a essere «segno e
strumento dell'intima unione con Dio e dell'unita di tutto il genere umano»
(Lumen gentium 1).

Luc Forestier
luc.forestier@oratoire.org

3 Ivi, 27.

474



La sinodalita, nuovo paradigma cattolico dell’evangelizzazione?

Sommario

Il pontificato di papa Francesco ha visto la Chiesa cattolica varcare una soglia
nella sua ricezione del Vaticano II, consentendo un nuovo dispiegamento del-
la sinodalita come condizione per qualsiasi annuncio del vangelo a un mondo
in piena trasformazione. Si tratta di un nuovo paradigma di evangelizzazione?
Il modello proposto da David Bosch mostra che in realta siamo ancora all'in-
terno del paradigma ecumenico della missione. D'altra parte, la sinodalita
permette di dispiegare la cattolicita della Chiesa, comprendendo il significa-
to odierno della «legge di ogni evangelizzazione» (Gaudium et spes, n. 44).
Quando diventiamo piu consapevoli dell'aiuto che la Chiesa riceve dal mon-
do, comprendiamo la portata dell'apprendimento e della riforma necessari per
testimoniare la novita del vangelo oggi.

Summary. Synodality: A New Catholic Way for the Proclamation of the Gos-
pel?

The Catholic church has crossed a threshold in its reception of Vatican II dur-
ing the pontificate of Pope Francis, by allowing a new deployment of synodal-
ity as a condition for any proclamation of the Gospel to a world in transforma-
tion. Is this a new paradigm for evangelisation?

The model proposed by David Bosch shows that we are still within the ecu-
menical paradigm of mission. Yet, synodality makes it possible to unfold the
catholicity of the church, by understanding the meaning for today of the “law
of every evangelisation” (Gaudium et spes 44). As we become more aware of
the help the church receives from the world, we understand the extent of the
learning and reform needed to witness to the newness of the Gospel today.

475





