ARCHIVIO °

E0LOGICO

TORINESE

2003/2

luglio-dicembre 2023 ¢« Anno XXIX « Numero 2

Rivista della FACOLTA TEOLOGICA DELL'TTALIA SETTENTRIONALE

SEZIONE DI TORINO



ARCHIVIO TEOLOGICO TORINESE
A cura della Facolta Teologica dell’Italia Settentrionale — sezione di Torino
Anno XXIX -2023,n. 2

Proprieta:
Fondazione Polo Teologico Torinese

Facolta Teologica dell'Italia Settentrionale — sezione di Torino
Via XX Settembre, 83 — 10122 Torino

tel. 011 4360249 — fax 011 4319338
istituzionale@teologiatorino.it

e-mail Segreteria: donandrea.pacini@gmail.com

Registrazione n. 1 presso il Tribunale di Torino del 27 gennaio 2015
Direttore responsabile: Mauro Grosso
Redazione: Andrea Pacini (direttore), Gian Luca Carrega e Antonio Sacco (segretari), Oreste

Aime, Dino Barberis, Roberto Carelli, Ferruccio Ceragioli, Carla Corbella, Mauro Grosso,
Pier Davide Guenzi, Luca Margaria, Paolo Mirabella, Alberto Nigra, Alberto Piola

Editore:
Edizioni Nerbini - Prohemio Editoriale srl
via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze - ROC n. 34429 (10.6.2020)

e-mail: edizioni@nerbini.it
www.nerbini.it

Realizzazione editoriale e stampa: Prohemio Editoriale srl - via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze

Amministrazione e ufficio abbonamenti:
abbonamenti@nerbini.it

ABBONAMENTO 2023
Italia € 44,50 — Europa € 64,50 — Resto del mondo € 74,50
Una copia: € 27,00

Per gli abbonamenti e I'acquisto di singoli fascicoli dal 2022 in poi:

Versamento sul c.c.p. 1015092776
intestato a Prohemio Editoriale srl, Firenze

ISBN 9788864348032 ISSN 1591-2957



Sommario

Le radici storiche e teologiche della nozione di asilo
René M. MiCallef S.]. ...ccuvveuviiiiiiiiiiiiciiciiccce s »

Corridoi umanitari: il bene nel male
MATCO COLBLIA .ot e e e e ere s ee e »

Sulla «interdisciplinarita» della teologia morale
Pietr0 COGNALO ....ouveeviiiicieieiccee s »

La questione del metodo teologico
nella seconda meta del XX secolo
GIACOMO CATIODDIO et e e e e e eeeeeeaeens »

Coscienza, scienza e teologia.
Un confronto con la prospettiva di Lonergan
Ferriccio Ceragioli..........uuiiiininiiiiciiininiiceeieseeeesisceienenans »

Il Metodo in Teologia di B. Lonergan:
un contributo per una prospettiva interdisciplinare
Valter DANNGA ..o »

Implicazioni antropologiche e teologiche sul metodo.
Problematicita storiche e opzioni di B. Lonergan
RoSanng FiNamore ... »

Politica ed etica in Franz Rosenzweig e Martin Buber
LAUTA VIOHO oo »

L’insegnamento di religione a scuola tra il 1923 e il 1984
Federico Zamengo ... »

255

277

295

307

335

355

373

391

415

251



Sommario

RELAZIONI DEL CONVEGNO

DELLA FACOLTA TEOLOGICA DELL’ITALIA SETTENTRIONALE -

SEZIONE DI TORINO (16 novembre 2022):
LE CHIESE CRISTIANE NELLA SOCIETA PLURALE

Le sfide dell’evangelizzazione nella citta
ROWAN WITIAMIS ...t

La situazione dell’Ortodossia
di fronte alla sfida dell’evangelizzazione
VIadimir ZeliNsKY ..........ccccvuiuciviiiiiniiiiiiiiicicccsecc s

La sinodalita, nuovo paradigma cattolico
dell’evangelizzazione?
LUC FOTESEIET ...

NOTA BIBLIOGRAFICA
O. AvME, La singolarita umana. Contributi per I'antropologia filosofica
(Valter Danna) .......c.coeevveeuereinirieieieinieieieeeneseeie et

RECENSIONI

F. Hartog, Chronos. L'Occidente alle prese con il tempo
(O AIMNE) ettt

C. Bavpi, Caritas. Un lavoro o una missione?
(G PIANA) ettt

O. SANGUINETTI — P. ZoccATELLI, «Costruiremo ancora cattedrali».
Per una storia delle origini di Alleanza Cattolica (1960-1974)
(C. ANSEIMO) vttt

A. Riccarpl, La guerra del silenzio. Pio XII, il nazismo, gli ebrei;

O. D1 Grazia — N. P1rozzi, La croce e la svastica.

11 pontificato di Pio XII tra silenzi e complicita

(L. CASEO) wuvvviiiieieieieirieieee ettt

AGOSTINO, L'anima e la sua origine
(ALNIZTA) oo

252

433

445

457

477

489

492

495

499

505



Sommario

L. Casto, Storia della Santita in Piemonte e in Valle d’Aosta

(R. SAVATINO)....tuiirierereiiirieieieiieteieiee ettt ettt » 510

G. CALACIURA, Io sono Gesit

(ML INESTE) vttt ettt ettt sttt et ebe b e e saebasaneen » 513
SCHEDA

G. Cavavrrorro, Il grido dei profeti. Parole senza tempo
(F. MOSELEO) ..ttt » 519

253



cani che da parte della Chiesa cattoli-
ca occorresse evitare di scontrarsi con
la Germania di Hitler, perché sarebbe
rimasta 1'unico baluardo contro 1'avan-
zare del bolscevismo ateo. Si tratta di
una tesi suggestiva che non andrebbe
scartata a priori: qualcosa del genere
dovette essere presente nelle valuta-
zioni degli uomini che operavano in
Vaticano, almeno nei primi anni della
guerra. La documentazione che pero
e emersa ultimamente obbliga a ridi-
mensionare molto tale teoria. Soprat-
tutto non puo essere la spiegazione di
tutto 1'agire di Pio XII e dei suoi colla-
boratori lungo l'intero periodo bellico.
La politica dei silenzi ufficiali del papa
ha soprattutto altre motivazioni, che il
libro di Andrea Riccardi ha illustrato.

Uno studio di autentico valore storico
si raccomanda da sé quando il ricer-
catore riproduce ed esamina con pie-
na onesta intellettuale la documenta-
zione disponibile su eventi e persone,
senza una tesi pregiudiziale a monte
che si vorrebbe dimostrare come vera.
Purtroppo non sembra essere il caso
del volume che contiene i due saggi
di Nico Pirozzi e Ottavio Di Grazia.
In essi infatti, e soprattutto in quel-
lo di Pirozzi, c'é una tesi di partenza
che motiva la ricerca di documenti e
testimonianze utili a dimostrarla: e
la tesi della indisponibilita di Pio XII
e dei suoi stretti collaboratori in Va-
ticano a tentare il salvataggio degli
ebrei dai furori nazisti; di qui la scelta
dei numerosi silenzi davanti agli orro-
ri perpetrati dalla Germania nazista.
Ne conseguirebbe una complicita del
Vaticano, il quale, benché invitato da
diplomatici dei Paesi alleati e anche
da alcune nunziature a esprimere una
condanna pubblica dei crimini nazisti,

AcGosTINO, L'anima e la sua origine (A. Nigra)

avrebbe preferito non urtarsi con il re-
gime tedesco. Se nel saggio di Di Gra-
zia c'e uno sforzo di ricerca del perché,
molto sfumata appare tale ricerca nel
saggio di Pirozzi. Preoccupazione co-
mune e di dimostrare che il Vaticano
era ampiamente al corrente delle stra-
gi e degli orrori che avvenivano in Eu-
ropa. Percio la tesi vecchia, utilizzata
dalla prima difesa dell'operato di Pio
XII, secondo cui il papa sarebbe sta-
to solo vagamente al corrente della
spaventosa realta in atto ad opera dei
nazisti, non ha fondamento secondo i
due autori. In realta affermare questo
€ aprire una porta gia aperta, perché
da molti anni pit nessuno sostiene
questa tesi.
Davanti alla parzialita di un testo come
quello appena presentato appare in
tutta la sua serieta la ricerca alla base
del libro di Andrea Riccardi: uno stu-
dio fondamentalmente obiettivo, che
ha il merito di apportare nuova luce
su anni tra i piu travagliati della storia
umana e su un pontificato che, almeno
nella sua prima parte, appare sempre
piu nella sua impressionante dramma-
ticita.

Lucro Casto

AGosTINO, L’anima e la sua origine, in-
troduzione, traduzione e note di com-
mento a cura di Enrico Moro, testo
latino a fronte a cura di Giovanni Ca-
TAPANO (Nuovi Testi Patristici 2), Citta
Nuova, Roma 2022, 316 pp.

Come ¢ noto, Agostino lascia voluta-
mente in sospeso la questione sull'ori-
gine dell'anima: non si tratta del fatto
che ogni anima abbia origine da Dio
— il che e condiviso da tutti gli autori
cristiani antichi —, ma del modo speci-

505



ARCHIVIO TEOLOGICO TORINESE 2 (2023) - Recensioni

fico in cui tale rapporto abbia luogo, se
in maniera mediata o immediata. An-
ticamente, infatti, si poneva 1'alternati-
va se Dio crei direttamente ogni anima
(creazionismo) oppure soltanto 1'ani-
ma di Adamo, da cui sarebbero deri-
vate le anime di tutti gli altri uomini,
similmente a quanto accade per i corpi
(traducianesimo). Proprio la reticenza
di Agostino a prendere nettamente po-
sizione sul tema, come testimoniato in
particolare dalla sua Epistula 190, gli
attiro le critiche di un sostenitore della
creazione immediata delle anime da
parte di Dio, Vincenzo Vittore, il quale
aveva scritto due libri citando critica-
mente 1'atteggiamento del vescovo di
Ippona. Questi, informato dall'ami-
co monaco Renato, fra il 419 e il 420
compose i quattro libri del De anima
et eius origine, indirizzati il primo allo
stesso Renato, il secondo al prete ispa-
nico Pietro — infatuato dalle dottrine di
Vittore — e gli ultimi due al medesimo
Vincenzo Vittore, da poco convertito
al cattolicesimo dalla sua posizione ro-
gatista, affine al donatismo.

E questa l'opera agostiniana recente-
mente pubblicata e tradotta da Gio-
vanni Catapano ed Enrico Moro per la
collana Nuovi Testi Patristici di Citta
Nuova, presentata con il titolo ricava-
to dalle Retractationes (II, Lxv1 [Lxxx11])
anziché con quello attestato dalla tra-
dizione manoscritta (De natura et ori-
gine animae). Se per il testo latino Ca-
tapano ha ripreso quello dell'edizione
di Karl Franz Urba e Joseph Zycha
(Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum
Latinorum 60, pp. 301-419), risalente
al 1913, ritoccandolo soltanto in alcu-
ni piccoli dettagli (pp. 28-30), Moro ne
ha curato una nuova traduzione italia-
na, che aggiorna quella di Italo Volpi
del 1981 (Nuova Biblioteca Agostinia-

506

na 17/2, pp. 287-479) ed e corredata
da puntuali note di commento e da
una breve ma densa introduzione (pp.
5-27).

Seguendo l'introduzione di Enrico
Moro, il lettore e innanzitutto informa-
to del contesto che ha suscitato la com-
posizione del De anima et eius origine,
in particolare le Epistulae 190 e 202/A,
inviate da Agostino al vescovo ispani-
co Ottato fra il 418 e il 419, e la conse-
guente ribattuta di Vincenzo Vittore in
due libri (pp. 5-13). La seconda sezio-
ne dell'introduzione (pp. 14-22), poi,
ripercorre sinteticamente il contenuto
dei quattro libri dell'opera agostinia-
na, mentre la terza sezione (pp. 23-27)
presenta alcune «osservazioni d'insie-
me» sul De anima et eius origine: so-
prattutto quest'ultima parte sarebbe
potuta essere piu ampia e dettagliata,
anche per fornire al lettore non specia-
lista ma interessato al tema — penso in
particolare a studenti di filosofia o di
teologia, non necessariamente esperti
del pensiero di Agostino o dei dibatti-
ti interni alla riflessione antropologica
antica, classica e patristica — qualche
chiave di lettura in piu per affrontare
le importanti questioni soggiacenti.

In ogni caso, Enrico Moro ha il merito
di richiamare l'attenzione sulle fonti
di Vincenzo Vittore, sicuramente in-
fluenzato da Tertulliano — ma da lui in-
dipendente riguardo all'affermazione
dell'incorporeita di Dio e della creazio-
ne immediata delle anime (p. 24) — e
probabilmente in contatto con gruppi
ispanici di matrice priscillianista e in
ultima analisi origenista, caratterizzati
da un’'eccessiva «misericordia» — agli
occhi di Agostino - rispetto alla sorte
dei bambini morti non battezzati (p.
25). Tuttavia, a mio parere, giustamen-
te il curatore dell'introduzione richia-



ma il fatto che il De anima et eius origi-
ne non fosse concepito dal suo autore
come un'opera antipelagiana in senso
stretto, nonostante il ricorrere di temi
legati al peccato originale e nonostan-
te la sua collocazione nelle principali
edizioni e traduzioni moderne insie-
me ad altri scritti della disputa contro
Pelagio, Celestio e Giuliano di Ecla-
no: «E dunque verosimile che, come
a Possidio, anche ad Agostino Vitto-
re non apparisse come un pelagiano;
per un assertore del creazionismo, che
comunque non negava la trasmissio-
ne del peccato d'origine e non misco-
nosceva tout court la centralita della
grazia [...], il pelagianesimo costituiva
probabilmente una deriva potenziale
pit che una deviazione attuale» (p.
25). Si tratta dunque di un'opera sui
generis, che tuttavia non ha finora ri-
cevuto la giusta considerazione fra gli
studiosi (pp. 26-27) e che il volume qui
presentato puo contribuire a far cono-
scere piu da vicino.

Per quanto riguarda il testo latino del
De anima et eius origine, riprodotto a
fronte della traduzioneitaliana e curato
da Giovanni Catapano, & condivisibile
la scelta di seguire globalmente 1'edi-
zione critica di Urba e Zycha, anche a
fronte di una relativa uniformita degli
undici principali testimoni manoscrit-
ti (p. 29), discordanti fra loro soltanto
per lezioni minori, tanto che si contano
appena trentasette luoghi complessivi
nei quattro libri in cui Catapano ripor-
ta varianti comunque non particolar-
mente significative. Nello specifico, il
presente volume sceglie di intervenire
nove volte sul testo dell'edizione criti-
ca del 1913, ripristinando per lo pitu la
consonante p nel gruppo -mpt- in luo-
go di -mt- (o in un caso -mps- in luogo
di -ms-) e scegliendo lezioni alterna-

AcGosTINO, L'anima e la sua origine (A. Nigra)

tive solo in due occasioni (p. 29): se &
migliorativa — oltre a costituire la lectio
difficilior — il nitereris di IV, xxu, 37 (p.
294) in luogo di niteris, la congettura
presente in I, xvi, 29, in cui - contro
tutti i codici e le edizioni precedenti —
viene eliminato il possessivo mea dopo
caro, € forse a mio avviso superflua, in
quanto il parallelo con i precedenti
spiritus e anima — senza PoSsSessivo —
non e cosi cogente, come neppure 1'as-
senza dell'aggettivo possessivo dopo
os (p. 102). Rispetto invece alla nuova
traduzione italiana di Enrico Moro,
risulta a mio parere fruibile, chiara e
scorrevole, con un giusto peso dato
alle note di commento, molto aggior-
nate anche per quanto riguarda la bi-
bliografia secondaria.

Entrando poi nel contenuto proprio
del De anima et eius origine, si pos-
sono indicare al lettore alcune temati-
che fondamentali dell'opera, utili per
inquadrare meglio il pensiero rispet-
tivamente di Agostino e di Vincenzo
Vittore e per individuare gli eventuali
apporti di questo testo alla riflessione
contemporanea.

Innanzitutto, Agostino e Vittore con-
cordano nell'affermazione dell'incor-
poreita di Dio, ma non sull'incorporeita
dell’'anima: mentre Vittore e influen-
zato da una visione stoica sull'anima,
probabilmente mediata da Tertulliano,
e percio la considera corporea, il ve-
scovo di Ippona - in continuita con i
suoi primi dialoghi, in particolare il De
immortalitate animae e il De quantitate
animae -, piu platonicamente, sostiene
l'incorporeita dell'anima, comunque
creata da Dio dal nulla e quindi non
dalla sostanza di Dio. In effetti, gia fin
dall'inizio del libro I (1v, 4-5), scrivendo
al monaco Renato, Agostino rimprove-
ra a Vittore la negazione della crea-

507



ARCHIVIO TEOLOGICO TORINESE 2 (2023) - Recensioni

zione dell'anima dal nulla e della sua
incorporeita (cf. anche II, v, 9 - v1, 1; III,
u, 3 - v, 7) e ritorna ampiamente sul
secondo tema soprattutto nel libro IV
(xm, 17 - xx1, 35): l'incorporeita dell'a-
nima e fondata sull'incorporeita di Dio
— ammessa anche da Vittore —, la cui
immagine si imprime solo sull'anima,
altrettanto incorporea, pur avendo una
forma (IV, xv, 21, con la confutazione
dell'esegesi di Vittore della parabola
di Lazzaro e del ricco epulone di Lc
16); inoltre, a suffragare la propria tesi,
Agostino chiama in causa anche le vi-
sioni e i sogni, in cui l'anima raffigura
se stessa e cio che vede solo attraverso
similitudines di corpi (IV, xvi, 25 - x1x,
30; xxi1, 34).

Inoltre, nella comprensione dell'uomo
in sé, Vittore si mostra come deciso so-
stenitore di un'antropologia tricotomi-
ca, in cui al corpo si affiancano I'anima
(comunque corporea) e lo spirito, cor-
rispondenti all'uomo esteriore, interio-
re e intimo (IV, x1v, 20), mentre Ago-
stino predilige una visione dicotomica
dell'uvomo: nel rispondere all'ultima
obiezione di Vittore (IV, xxu, 36 - xxi,
37), pur riconoscendo la possibilita di
distinguere fra anima e spirito e quin-
di pur precisando il significato speci-
fico di quest'ultimo nel senso di mens
(vodg), il vescovo di Ippona dimostra la
frequente sinonimia dei termini anima
e spirito nelle Scritture.

Rispetto invece all'origine delle anime,
come si e detto, Agostino ribadisce me-
todologicamente la propria incertezza:
egli non vuole negare la possibilita del
creazionismo delle anime sostenuto da
Vittore, su cui sospende il giudizio, ma
solo I'eventuale conseguenza di consi-
derare le anime come create non dal
nulla (I, xx, 32); anzi, ammette che sia
l'animarum propago che 1'animarum

508

insufflatio possono essere sostenute,
purché in accordo con le Scritture e
con la dottrina della Chiesa (I, x1x, 33-
34). In particolare, Agostino, contro le
obiezioni di Vittore, difende la propria
posizione di metodologica ignoranza
in una questione cosi controversa e de-
licata, non suffragata da testimonianze
bibliche univoche e chiare (IV, 1, 2 -
x1, 16): il dossier scritturistico evocato
da Vittore a favore del creazionismo,
infatti, viene esaminato da Agostino
(ct. I, xtv, 17 - xvi, 29), il quale giunge
alla conclusione che certamente ogni
anima proviene da Dio, ma e discusso
se cio avvenga direttamente o in modo
mediato (ex propagine, come nel caso
del corpo, o piu specificamente ex tra-
duce: cf. in particolare I, x1v, 21-23).

Tuttavia, il punto su cui Agostino e Vit-
tore sono tra loro piu distanti riguarda
il rapporto fra l'origine dell'anima e il
peccato originale, con l'opposta valu-
tazione di eventuali meriti prenatali
delle anime e della possibilita di sal-
vezza dei bambini morti non battezza-
ti. Piu volte il vescovo di Ippona riba-
disce l'accoglienza della dottrina del
peccato originale da parte di Vittore,
ma contesta ampiamente alcuni suoi
errori, che lo avvicinano ora ai priscil-
lianisti ora ai pelagiani: fra gli undici
errori confutati nel libro III, ben nove
riguardano questi temi. Da una parte,
infatti, sembra che per Vittore 1'anima
sia preesistente al corpo e abbia avuto
dei meriti, ora buoni ora cattivi, prima
di entrare nel corpo ed essere «inqui-
nata a causa della carne» (II, vi, 9 -
vii, 11; cf. anche I, vi, 6 - viir, 9; II, v, 11
- vi, 12): Agostino rifiuta recisamente
questa prospettiva, che egli attribuisce
ai priscillianisti, recentemente con-
dannati al concilio di Toledo dell'anno
400, nonché agli «antichi eretici» (IlI,



v, 9: p. 189), probabilmente pensando
agli origenisti o agli gnostici. Dall'al-
tra, Vittore sostiene che i bambini
morti non battezzati possano ottenere
l'indulgenza dal peccato originale, che
sia loro offerto dapprima il «paradiso»
e poi promesso il «regno dei cieli» alla
resurrezione dei morti — come nel caso
del buon ladrone di Lc 23 e di Dinocra-
te, fratello minore di Perpetua - e che
per loro si possa offrire il «sacrificio dei
cristiani», sulla base di 2Mac 12,39-45
(I, x, 12 - xm, 19; cf. anche I, x, 10
- xi, 16; 11, 1x, 13 - xu, 17): Agostino
sostiene che tale errore sia peggiore
di quello di Pelagio, in quanto diret-
tamente contrario alle affermazioni di
Cristo contenute in Gv 3, 5 e Mc 16,
16 (LI, xm, 19; cf. anche II, x1, 17), e
ribadisce, in continuita con le sue ope-
re antipelagiane, che le anime dei non
battezzati vengono condannate per il
solo peccato originale, non per deme-
riti prima della nascita né per peccati
non ancora commessi ma conosciuti da
Dio per prescienza, chiedendosi il per-
ché di tale condanna se 'anima «non &
tratta da quell'unica anima, che pecco
nel primo padre del genere umano» (I,
xi, 16: p. 77). Qui il vescovo di Ippona
propende dunque per il traduciane-
simo, per evitare di dire — seguendo
una prospettiva creazionista — che le
anime, create senza nessun peccato,
vengano rese peccatrici da Dio, oppu-
re che il peccato originale possa essere
sciolto senza il battesimo, o ancora che
le anime abbiano peccato in una loro
preesistenza al corpo o che vengano
condannate per peccati non ancora
commessi ma conosciuti da Dio per
prescienza, o al contrario che esse non
abbiano alcun peccato originale, il che
pero sarebbe un'affermazione pela-
giana. Pertanto, entrambe le possibili

AcGosTINO, L'anima e la sua origine (A. Nigra)

derive degli errori di Vittore — quella
priscillianista e quella pelagiana —, a
giudizio di Agostino, non sono provo-
cate direttamente dal creazionismo,
ma sarebbero piu facilmente escluse
sulla base dell'ipotesi traduciana.

Al di la delle puntuali controversie
fra Agostino e Vittore, a mio avvi-
so il lettore moderno — anche se non
specialista di patristica o di filosofia
tardoantica — puo trarre giovamento
dalla considerazione del De anima et
eius origine sotto molteplici aspetti. Da
un lato, infatti, Agostino entra in que-
stioni antropologiche di largo respiro,
che possono interessare anche 1'uo-
mo contemporaneo, dall'incorporeita
dell'anima a «riflessioni di carattere
psicologico ed epistemologico» (p. 26),
in particolare nel libro IV, come nota
Enrico Moro nella sua introduzione: il
rapporto fra anima e genere sessuale,
la valutazione dei sogni e delle visio-
ni, la consapevolezza metodologica
dei limiti della conoscenza umana (IV,
xx1v, 38, pp. 298-299: nec te, quando
aliquid nescis, existimes scire, sed, ut
scias, disce nescire; «e, quando non
sai qualcosa, non stimare di sapere,
ma, per sapere, impara a non sape-
re»). Dall'altra, fra i punti cruciali del
dibattito, viene sollevata la questione
della salvezza dei bambini morti non
battezzati: il lettore accorto non potra
non notare come di fatto — mutatis mu-
tandis rispetto ai presupposti filosofi-
ci di fondo - la posizione di Vincenzo
Vittore a questo proposito sia simile a
quella condivisa dalla riflessione te-
ologica e dalla coscienza ecclesiale
contemporanea, volta a «sperare che
vi sia una via di salvezza per i bambini
morti senza battesimo» (CCC 1261) e
a rifiutare 1'esclusivismo agostiniano,
pur senza negare la dottrina del pec-

509



ARCHIVIO TEOLOGICO TORINESE 2 (2023) - Recensioni

cato originale (cf. Commissione teolo-
gica internazionale, La speranza della
salvezza per i bambini che muoiono
senza battesimo, 2007).
In sintesi, € a mio avviso un indubbio
merito di Giovanni Catapano ed Enri-
co Moro aver riportato all'attenzione
un'opera di Agostino relativamente
negletta, e in particolare averla va-
lorizzata nella sua portata originale,
sganciandola dal contesto strettamen-
te antipelagiano in cui le moderne edi-
zioni e traduzioni l'avevano confinata
e aprendola con pregevole cura alla
considerazione di un piu vasto pubbli-
co interessato a questioni antropologi-
che di pit ampia portata.

ALBERTO NIGRA

Lucio Casro, Storia della Santita in Pie-
monte e in Valle d’Aosta (Studia Tauri-
nensia 53), Effata, Cantalupa (TO) 2021,
412 pp.

E una raccolta che presenta profili bio-
grafici sintetici, ma criticamente va-
gliati, dei santi e delle sante ufficial-
mente riconosciuti dalla Chiesa (120
santi), secondo procedure di canoniz-
zazione variate nei secoli, riguardanti
cristiani vissuti o operanti in Piemonte
e in Valle d'Aosta dal secolo IV al XX,
in epoche in cui il cristianesimo si dif-
fuse e fu accolto dalla maggioranza o
dalla totalita della popolazione ivi re-
sidente. L'opera consente di conoscere
in modo rapido 'amplissimo patrimo-
nio spirituale e culturale che il cristia-
nesimo qui realizzo nei secoli passati.

In un lettore attento, anche non spe-
cialista in storia, sorge un interroga-
tivo, peraltro tematizzato e avvertito
dall'autore come una difficolta e da lui
puntualmente risolto: il termine «Pie-

510

monte», qui usato come riferimento
— contenitore geografico per descrive-
re il pluriforme socialmente eteroge-
neo fenomeno «santita» per la durata
di ben diciassette secoli —, non ebbe
nel passato il significato che ha nel
presente.

La regione nord-occidentale della pe-
nisola acquisi infatti l'attuale profilo
storico, politico, amministrativo e fi-
nanco culturale attraverso un proces-
so di unificazione prodotto nei secoli
e collegato infine con le progressive
conquiste della dinastia sabauda. Di-
versa e la realta della Valle d'Aosta,
che fin dagli esordi del secondo mil-
lennio presenta una configurazione
piu stabile e un profilo talmente unita-
rio con il risultato che nell'ordinamen-
to costituzionale della Repubblica ita-
liana & contraddistinta come regione
autonoma.

L'autore riconosce che il titolo esatto
della sua opera avrebbe dovuto esse-
re assunto dall'attuale ordinamento
giuridico ecclesiale: Regione pastora-
le piemontese, termine che designa le
diciassette diocesi (Aosta compresa)
operanti nella regione. Tuttavia, poi-
ché l'esatta pertinenza lessicale non
va di pari passo con l'efficacia comu-
nicativa, ha preferito un titolo meno
esatto, almeno in una considerazione
diacronica, a un altro che ragionevol-
mente pensa pit conforme al comune
modo di esprimersi e di conseguenza
pit immediatamente percettibile dal
pubblico.

L'autore sistematicamente colloca i
santi e le sante nell'ambiente in cui
vissero e operarono, non manca mai
nel corso dell'opera costante rappor-
to tra la biografia e il quadro storico
generale con le varianti organizzative
del territorio: parte dalle regiones e





