
AR
CH

IV
IO

 T
EO

LO
GI

CO
 T

O
RI

N
ES

E
N
er
bi
ni

2024
1

Grosso – Peyron, Introduzione  Corbini, Uomo e tecnica. Spunti per una 
riflessione nel pensiero medievale  Margaria, Dal mondo al dato, dal dato al 
codice. Sulla necessità di una teoria della conoscenza e del linguaggio nel rapporto 
con il mondo  Grosso, Tra umano e digitale: un contributo dalla metafisica  
Piola, Senza entrare in competizione: intelligenza umana e intelligenza artificia-
le  Picchiarelli, La teologia morale alla prova del mondo digitale  Sacco, Il 
capitalismo dell’intelligenza artificiale (IA)  Carrega, Lavorare e scrivere con 
le proprie mani: tecnica e tecnologia al servizio della missione paolina  Nigra, 
I padri della Chiesa e la «tecnologia»: fra giudizio (krisis) e buon uso (chrêsis)  
Umbrello, Dalla soggettività all’oggettività: la filosofia di Bernard Lonergan 
come fondamento per il design sensibile ai valori  Mantini, Intelligenza arti-
ficiale e medicina: sfide tecniche ed etiche  Sanavio, Teologia dell’educazio-
ne. Come educare al tempo dell’IA, come insegnare teologia al tempo dell’IA  

 Recensioni

€ 27,00

POSTE ITALIANE S.p.A. – SPEDIZIONE IN ABBONAMENTO POSTALE - AUT. n. CN- NE/01992/07.2022 PERIODICO ROC Nerbini

ARCHIVIO   TEOLOGICO 
TORINESE

2024/1
gennaio-giugno 2024 • Anno XXX • Numero 1 

Rivista della FACOLTÀ TEOLOGICA DELL’ITALIA SETTENTRIONALE
SEZIONE DI TORINO

INTELLIGENZA ARTIFICIALE (E DINTORNI)  
ALLA PROVA DI FILOSOFIA E TEOLOGIA

ATT 2024 1 - copertina.indd   1ATT 2024 1 - copertina.indd   1 21/03/24   16:1421/03/24   16:14



ARCHIVIO TEOLOGICO TORINESE
A cura della Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale – Sezione di Torino
Anno XXX – 2024, n. 1

Proprietà:
Fondazione Polo Teologico Torinese

Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale – Sezione di Torino
Via XX Settembre, 83 – 10122 Torino
tel. 011 4360249 – fax 011 4319338
istituzionale@teologiatorino.it
e-mail Segreteria: donandrea.pacini@gmail.com

Registrazione n. 1 presso il Tribunale di Torino del 27 gennaio 2015

Direttore responsabile: Mauro Grosso

Redazione: Andrea Pacini (direttore), Gian Luca Carrega e Antonio Sacco (segretari), Oreste 
Aime, Dino Barberis, Roberto Carelli, Ferruccio Ceragioli, Carla Corbella, Mauro Grosso, 
Pier Davide Guenzi, Luca Margaria, Paolo Mirabella, Alberto Nigra, Alberto Piola

Editore:
Edizioni Nerbini - Prohemio Editoriale srl
via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze         -       ROC n. 34429 (10.6.2020)
e-mail: edizioni@nerbini.it
www.nerbini.it

Realizzazione editoriale e stampa: Prohemio Editoriale srl - via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze

Amministrazione e ufficio abbonamenti:
abbonamenti@nerbini.it

Abbonamento 2024
Italia € 44,50 – Europa € 64,50 – Resto del mondo € 74,50
Una copia: € 27,00

Per gli abbonamenti e l’acquisto di singoli fascicoli dal 2022 in poi: 
Versamento sul c.c.p. 1015092776
intestato a Prohemio Editoriale srl, Firenze

ISBN 9788864348049	 ISSN 1591-2957

 ATT 2024 1.indb   2 ATT 2024 1.indb   2 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



3

Sommario

Intelligenza artificiale (e dintorni)  
alla prova di filosofia e teologia

Introduzione 
Mauro Grosso – Luca Peyron................................................................... 	 »	 7

Uomo e tecnica.  
Spunti per una riflessione nel pensiero medievale
Amos Corbini ........................................................................................... 	 »	 13

Dal mondo al dato, dal dato al codice.  
Sulla necessità di una teoria della conoscenza 
e del linguaggio nel rapporto con il mondo 
Luca Margaria.......................................................................................... 	 »	 35

Tra umano e digitale: un contributo dalla metafisica 
Mauro Grosso........................................................................................... 	 »	 55

Senza entrare in competizione: 
intelligenza umana e intelligenza artificiale 
Alberto Piola............................................................................................. 	 »	 73

La teologia morale alla prova del mondo digitale 
Alessandro Picchiarelli............................................................................. 	 »	 89

Il capitalismo dell’intelligenza artificiale (IA)
Antonio Sacco........................................................................................... 	 »	 107

 ATT 2024 1.indb   3 ATT 2024 1.indb   3 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



4

Sommario

Lavorare e scrivere con le proprie mani: 
tecnica e tecnologia al servizio della missione paolina
Gian Luca Carrega.................................................................................... 	 »	 129

I padri della Chiesa e la «tecnologia»: fra giudizio (krisis) 
e buon uso (chrêsis) 
Alberto Nigra............................................................................................ 	 »	 145

Dalla soggettività all’oggettività: la filosofia di Bernard Lonergan 
come fondamento per il design sensibile ai valori 
Steven Umbrello....................................................................................... 	 »	 161

Intelligenza artificiale e medicina: sfide tecniche ed etiche 
Alessandro Mantini.................................................................................. 	 »	 173

Teologia dell’educazione. Come educare al tempo dell’IA, 
come insegnare teologia al tempo dell’IA
Marco Sanavio.......................................................................................... 	 »	 199

RECENSIONI

M. Ferraris – G. Saracco, Tecnosofia. Tecnologia e umanesimo 
per una scienza nuova (O. Aime)............................................................ 	 »	 217

L. Peyron, Incarnazione digitale. Custodire l’umano nell’infosfera  
(C. Corbella)............................................................................................ 	 »	 220

Y. Berio Rapetti, La società senza sguardo. Divinizzazione 
della tecnica nell’era della teocnocrazia (M. Grosso).............................. 	 »	 222

P. Benanti Human in the Loop. Decisioni umane 
e intelligenze artificiali (P. Simonini)...................................................... 	 »	 226

J.C. De Martin, Contro lo smartphone. Per una tecnologia  
più democratica (P. Simonini)................................................................. 	 »	 230

L. Floridi, Etica dell’intelligenza artificiale. Sviluppi, opportunità, sfide  
(G. Zeppegno)......................................................................................... 	 »	 233

M. Priotto, L’itinerario geografico-teologico dei patriarchi di Israele  
(Gen 11–50) (G. Galvagno).................................................................... 	 »	 236

 ATT 2024 1.indb   4 ATT 2024 1.indb   4 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



5

Sommario

B. Kowalczyk, La «Vetus Syra» del vangelo di Marco. 
Commento e traduzione (G.L. Carrega).................................................. 	 »	 238

T. Halík, Pomeriggio del cristianesimo. Il coraggio di cambiare  
(O. Aime)................................................................................................. 	 »	 242

E. Iula, La pazienza del vasaio.  
La riparazione a confronto con la modernità  
(P. Mirabella).......................................................................................... 	 »	 245

H. de Lubac – H.U. von Balthasar, Conversazioni sulla Chiesa. 
Interviste di Angelo Scola, a cura di J.-R. Armogathe (L. Casto)...... 	 »	 248

M.V. Cerutti (a cura di), Allo specchio dell’altro. 
Strategie di resilienza di «pagani» e gnostici tra II e IV secolo d.C.  
(A. Nigra)................................................................................................ 	 »	 254

L. Berzano, Senza più la domenica. 
Viaggio nella spiritualità secolarizzata (O. Aime) ................................. 	 »	 260

M. Condé, Il vangelo del nuovo mondo (M. Nisii)................................ 	 »	 263

SCHEDE

G. Palestro – M. Rossino – G. Zeppegno, Uomo e ambiente. 
Movimenti ambientalisti e proposta cristiana a confronto (F. Casazza).	 »	 269

S. Rondinara (a cura di), Metodo (A. Piola)...................................... 	 »	 270

 ATT 2024 1.indb   5 ATT 2024 1.indb   5 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



13Archivio teologico torinese 1 (2024), 13-34

Uomo e tecnica. 
Spunti per una riflessione  

nel pensiero medievale
Amos Corbini

Se la domanda che intendiamo porci fosse, semplicemente e direttamente, 
che cosa hanno detto i pensatori del Medioevo latino su temi riconducibili 
a quelli, oggi tanto discussi, relativi all’innovazione digitale e all’intelli-
genza artificiale, la risposta sarebbe ovvia e inevitabile: semplicemente, 
non hanno detto nulla. A tanti secoli di distanza, prima che fossero trascor-
si i cambiamenti culturali ed epocali di enorme portata a cui abbiamo as-
sistito, non è semplicemente (e banalmente) possibile che problemi tanto 
vicini a noi siano stati toccati sic et simpliciter da pensatori vissuti tra il V 
e il XIV secolo.

Altra cosa però è porre la questione da un differente punto di vista, 
chiedendoci se e che cosa a noi oggi ha da dire la speculazione di quel 
millennio in cui chi ha sostenuto a chiare lettere con le opere e con le 
dottrine il valore della speculazione razionale, chi ha posto con acume e 
grande ricchezza di sfumature tanti interrogativi urgenti e importanti che 
poi hanno sostanziato riflessioni di secoli successivi, in parole semplici, chi 
ha fatto filosofia, ha fatto anche della propria fede religiosa cristiana un 
cardine essenziale non solo della propria vita personale, ma anche assai 
spesso dell’orientamento e dello scopo – almeno ultimo – della propria in-
dagine razionale. Posta in questi termini, la domanda diventa non solo in-
nanzitutto possibile, ma anche interessante: se andiamo a guardare in quel 
millennio di filosofia, non troviamo proprio nulla che possa dire a noi oggi 
qualche cosa, quando siamo posti di fronte ai tanti e complessi problemi 
che l’innovazione tecnologica ci pone davanti? Certo, «la buona filosofia 
inizia con l’accettare il rischio di sbagliare»,1 e anche qui questo rischio 
non potrà essere eluso. Però, può valere la pena di provare.

1  L. Floridi, Pensare l’infosfera. La filosofia come design concettuale, Raffaello Cortina, 
Milano 2020, 11 (prima ed. inglese Oxford University Press, Oxford 2019).

 ATT 2024 1.indb   13 ATT 2024 1.indb   13 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



14

Amos Corbini

Dal punto di vista dal quale si pone questo contributo, almeno due 
aspetti mi sembra che possano essere sottolineati: il primo riguarda il fat-
to che il Medioevo ha sviluppato riflessioni filosofiche più ampie e acute 
di quanto forse ci potremmo aspettare sul tema più generale del sapere 
tecnico. Il secondo è un presupposto metafisico e antropologico generale, 
che potrebbe darci qualche utile spunto di inquadramento globale di tanti 
problemi particolari che la tecnologia ci pone.

1.

È un dato ormai ampiamente acquisito negli studi storici che in particolare 
il XII secolo fu un’epoca di intenso sviluppo sociale ed economico, a cui 
corrispose un notevole sviluppo tecnologico:2 è proprio a partire da que-
sto secolo (e dal seguente) che ad esempio carriole, ruote girevoli, archi 
rampanti, torni a palo, timoni e chiglie, compassi, orologi meccanici, oc-
chiali, camini, vetri colorati3 fecero la comparsa sulla scena europea e non 
la abbandonarono mai più. Questo ampio sviluppo tecnologico fu, da una 
parte, il riflesso e l’effetto di una nuova mentalità che si andava formando, 
e, dall’altra, contribuì potentemente a causarne il consolidamento: si tratta 
della nuova consapevolezza della possibilità di dominare il mondo natura-
le e utilizzarlo per i propri scopi. E, come conseguenza di tutto questo mo-
vimento storico e fattuale, cambiò anche, a poco a poco ma chiaramente, il 
valore teorico attribuito all’attività tecnica.4

Sia chiaro: l’elaborazione teorica, portata avanti da monaci e da pen-
satori, non fu né uniformemente favorevole a questo sviluppo tecnologico, 
né sempre ai nostri occhi del tutto adeguata alle tante novità che si af-
facciavano via via nella vita degli uomini medievali:5 spesso, in effetti, il 
discorso sulle cosiddette arti meccaniche e sulle risorse tecniche che esse 
mettono in gioco si svolge di fatto in una modalità prevalentemente lette-
raria e astratta, che relega comunque queste discipline in fondo alla ge-
rarchia dei saperi;6 tuttavia, va detto ci sono anche testimonianze da parte 
di monaci e scrittori che, pur senza essere pensatori di particolare statura, 

2  Come base di partenza, si può consultare l’ampia bibliografia, seppur ormai un po’ datata, 
riportata da E. Whitney, Paradise Restored. The Mechanical Arts from Antiquity through the 
Thirteenth Century, The American Philosophical Society, Philadelphia 1990, 75 nota 1.

3  Traggo questo elenco da Whitney, Paradise Restored, 76.
4  Ivi, 77.
5  G.H. Allard, Les arts mécaniques aux jeux de l’idéologie médiévale, in Id. – S. Lusignan 

(a cura di), Les arts mécaniques au moyen âge, Bellarmin-Vrin, Montréal-Paris 1982, 15.
6  Ivi, 19-24.

 ATT 2024 1.indb   14 ATT 2024 1.indb   14 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



15

Uomo e tecnica. Spunti per una riflessione nel pensiero medievale

manifestano entusiasmo e intuizioni che vanno nella direzione di una de-
cisa valorizzazione.7

Non è difficile comprendere le ragioni di questa possibile ambivalenza 
nella valutazione delle tecniche e del loro valore: di fatto, comunque, in 
questi secoli certamente persiste un’impostazione teoretica di base per la 
quale la tecnologia è una risorsa che la civiltà umana ha elaborato e messo 
in atto per rimediare ai danni causati dalla caduta di Adamo e dalla conse-
guente cacciata dal Paradiso terrestre; e il suo obiettivo possibile è quello, 
se non di colmare, almeno di accorciare la distanza che separa la condizio-
ne prelapsaria da quella attuale dell’uomo. Certamente, da una parte in 
questo suo ruolo la tecnologia eredita, nella considerazione dei filosofi, la 
diffidenza di lontana ascendenza platonica nei confronti di tutto ciò che è 
basato su un’imitazione del mondo naturale, che sa di finzione; dall’altra 
però, e questo potrebbe essere meno ovvio, sicuramente l’età di mezzo ha 
anche saputo sviluppare elementi nuovi, con riflessioni che hanno notevol-
mente valorizzato il ruolo e il significato del sapere tecnico.

Ne è un segno caratteristico anche il fatto che le dottrine più interes-
santi a questo riguardo si trovano nella tradizione delle opere che presen-
tano la divisio philosophiae, in diverse delle quali8 le discipline tecniche 
trovano un certo spazio, spazio particolarmente significativo per noi per-
ché, tramite questa loro progressiva adozione nello schema delle discipli-
ne filosofiche, esse acquisiscono il valore, tutt’altro che scontato, di auten-
tiche forme di conoscenza.

Un esempio canonico di questa tendenza,9 poiché stabilisce in qualche 
modo un inizio riconosciuto nei secoli successivi e da autori seguenti, è 
rappresentato dal Didascalicon di Ugo di San Vittore, opera enciclopedica 
scritta nel primo quarto del XII secolo «volta a ricostruire su nuove basi 
l’impianto del sapere all’interno delle coordinate fissate dalla dottrina cri-
stiana»:10 in essa troviamo una risistemazione originale di molti elementi 
precedenti, ereditati sia dalla tradizione boeziana (e quindi, mediatamen-
te, aristotelica), sia da quella agostiniana (che ovviamente è di matrice più 
genericamente platonica); tra questi, però, un aspetto di indubbia origina-
lità è dato dalla dignità che viene attribuita appunto alle artes mechani-

7  Whitney, Paradise Restored, 79-80.
8  Si veda l’utile elenco di studi sul tema ivi, 80 nota 24.
9  Fin dal pioneristico studio di P. Sternagel, Die artes mechanicae im Mittelalter. Begriffs- 

und Bedeutungsgeschichte bis zum Ende des 13. Jahrhunderts, Verlag M. Lassleben, Kallmünz 
1966; ma anche ad esempio in F. Alessio, La riflessione sulle artes mechanicae (secoli XII-XIV), 
in Id., Studi di storia della filosofia medievale, ETS, Pisa 2002, 122.

10  S. Vecchio, Nec mimus, nec hystrio: l’ars theatrica nel XII secolo, in Vedere nell’ombra. 
Studi su natura, spiritualità e scienze operative offerti a Michela Pereira, a cura di C. Panti – N. 
Polloni, SISMEL – Edizioni del Galluzzo, Firenze 2018, 50.

 ATT 2024 1.indb   15 ATT 2024 1.indb   15 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



16

Amos Corbini

cae11 (e anche la loro denominazione con questa espressione diviene ca-
nonica proprio a partire da questo scritto).12 Esse vi sono presentate come 
una irrinunciabile espressione dell’attività della ragione umana, inserita 
in una prospettiva che ha per scopo ultimo la salvezza ultraterrena.13 Sono 
presentate sette arti meccaniche, in ovvia analogia con il settenario delle 
arti liberali14 (tessitura, produzione di armi, commercio, agricoltura, caccia, 
medicina e recitazione), le quali si affiancano alle discipline che più tradi-
zionalmente costituivano l’edificio del sapere, articolato in discipline teo-
riche, pratiche e logiche. Certamente, la loro rivalutazione non è del tutto 
esente dal pregiudizio storico sopra ricordato, per cui Ugo enuncia a chiare 
lettere che le arti meccaniche sono così chiamate da moechus, l’adultero,15 
e portano quindi in sé il marchio della finzione e dell’artificio, legate come 
sono ad una mimesis della natura che di per sé le relegherebbe al di fuori 
dell’ambito del sapere filosofico. Nonostante questo, però, Ugo le colloca 
all’interno del sapere filosofico,16 affidando loro la piena positività del com-
pito di costituire possibili rimedi alle conseguenze del peccato originale:17 
esse, che riguardano tutti gli ambiti dell’operare umano, sopperiscono in-
fatti alle necessità del corpo umano indebolito e corrotto18 rivestendolo, cu-
randolo, rafforzando le sue difese, restaurando nella misura del possibile 
la perfezione in cui esso si trovava al momento della creazione. Va tenuto 
presente il fatto che in qualche modo, per Ugo, la filosofia riguarda tutte 
le res humanae e contribuisce essenzialmente a renderci comprensibile 
la condizione dell’uomo:19 ecco perché anche le arti meccaniche, sebbene 
il tentativo che esse compiono certamente sia cosa modesta rispetto alla 

11  Sebbene vadano certamente tenute in conto le considerazioni articolate di Alessio, 
La riflessione sulle artes mechanicae, 127-128. Sull’originalità filosofica di questa posizione 
ugoniana, interessante il contributo di C.J. Nederman, Practical and Productive Knowledge in 
the Twelfth Century: Extending the Aristotelian Paradigm, c. 1120-1160, in Parergon 31 (2014), 
27-36.

12  A. Burgon, “Ars mechanica”, the Work of Restoration, and “Poiesis” in the Didascalicon 
of Hugh of Saint-Victor and the Allegories of Bernard Silvestris and Alan of Lille, in Viator 59 
(2019), 131

13  Whitney, Paradise Restored, 98-99.
14  Burgon, “Ars mechanica”, 140.
15  Su questa etimologia errata fornita da Ugo si vedano le considerazioni d’insieme di 

Allard, Les arts mécaniques, 16-19.
16  R. Imbach, Die Arbor humanalis und die anthropologische Relevanz der Artes mechanicae, 

in Arbor scientiae. Der Baum des Wissens von Ramon Lull, Akten des Internationalen Kongresses 
aus Anlaß des 40-jährigen Jubiläums des Raimundus-Lullus-Institut der Universität Freiburg 
i. Br., 142.

17  Burgon, “Ars mechanica”, 142-148.
18  Vecchio, Nec mimus, nec hystrio: l’ars theatrica nel XII secolo, 51; Imbach, Die Arbor 

humanalis, 142.
19  Imbach, Die Arbor humanalis, 141.

 ATT 2024 1.indb   16 ATT 2024 1.indb   16 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



17

Uomo e tecnica. Spunti per una riflessione nel pensiero medievale

grandiosità dell’azione creatrice, hanno tuttavia il non trascurabile ruolo 
di restituire all’uomo per quanto possibile la condizione in cui egli è stato 
creato, e questo le spoglia in misura significativa del loro alone tradizio-
nalmente negativo. Inoltre, non va dimenticato che Ugo manifesta, nella 
sua descrizione di ogni arte meccanica, un approccio pragmatico e sim-
patetico, oltre che su diversi punti ben documentato, in modo particolare 
sull’arte della tessitura e su quella della navigazione.20

L’impostazione di Ugo ha avuto una notevole fortuna nel Medioevo21 
e, tra gli autori più noti di questi secoli, dobbiamo ricordare almeno il fat-
to che essa è ripresa nel XIII secolo in un altro testo fondamentale per le 
successive classificazioni medievali del sapere, cioè il De ortu scientiarum 
di Roberto Kilwardby.22 Nella classificazione del sapere qui presentata le 
arti meccaniche sono unite all’etica nell’ambito pratico della filosofia, il 
cui scopo è non il completamento del naturale desiderio umano di sape-
re proprio delle discipline speculative, bensì la realizzazione di un bene 
che l’uomo desidera e attraverso il quale si perfeziona:23 però un punto 
di differenziazione rispetto a Ugo sta nel fatto che Kilwardby, nonostante 
l’esplicito riconoscimento del proprio debito nei confronti del Didascali-
con, dice chiaramente che non è poi necessario limitare forzatamente il 
ventaglio delle arti meccaniche entro il numero di sette, perché potremmo 
facilmente trovare qualche disciplina meccanica che non è possibile far 
rientrare nella classificazione ugoniana, oppure ritenere che la theatrica 
non ne debba fare parte.24 

20  Whitney, Paradise Restored, 85-87. Sulla effettiva conoscenza da parte di Ugo di pratiche 
tecniche e sul carattere più o meno astratto e libresco delle sue considerazioni, in realtà, non c’è 
pieno accordo tra gli studiosi: si veda ad esempio Alessio, La riflessione sulle artes mechanicae, 
126-127; Imbach, Die Arbor humanalis, 142, e l’equilibrata messa a punto di C. Panti,  Arti 
liberali e arti meccaniche fra sapientia, natura e scientia nei libri I e II del Didascalicon di Ugo 
di San Vittore (e nei commenti di Boezio all’Isagoge), in Ugo di San Vittore. Atti del XLVII 
Convegno storico internazionale Todi, 10-12 ottobre 2010, Fondazione Centro italiano di studi 
sull’Alto Medioevo (CISAM), Spoleto 2011, 413-414 e 440-441.

21  Su questo, mi limito qui a rimandare alla completa rassegna presente in Whitney, 
Paradise Restored, 99-123, in cui sono ricordati molti autori del XII così come del XIII secolo; 
più brevemente Alessio, La riflessione sulle artes mechanicae, 122-124.

22  Su quest’opera, scritta intorno al 1250, si può vedere A. Maierù, Robert Kilwardby on the 
Division of Sciences, in E. Lagerlund – P. Thom (a cura di), A Companion to the Philosophy of 
Robert Kilwardby, Brill, Leiden-New York 2013, 353-389. Nonostante la matrice ugoniana sia 
certamente fondamentale per l’esposizione di Kilwardby, sono però ancora acute e pertinenti le 
considerazioni di Alessio, La riflessione sulle artes mechanicae, 136-137 sulle diverse sfumature 
che Kilwardby dà rispetto ad Ugo sul tema del lavoro umano.

23  Imbach, Die Arbor humanalis, 145-146.
24  Alessio, La riflessione sulle artes mechanicae, 140-143; Whitney, Paradise Restored, 118-

119; Maierù, Robert Kilwardby on the Division of Sciences, 381-382.

 ATT 2024 1.indb   17 ATT 2024 1.indb   17 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



18

Amos Corbini

Una più decisa valorizzazione delle arti meccaniche rispetto a Ugo si 
vede anche nel fatto che, per Roberto, se consideriamo le varie discipline 
nella loro gerarchia di dignità, data dal loro ordo naturalis, non c’è alcun 
dubbio che le discipline speculative (metafisica e fisica) debbano tenere 
il primo posto, seguite dall’etica a cui sono a loro volta subordinate le arti 
meccaniche. Se però consideriamo l’ordo inventionis, che è centrale nella 
sua opera al punto da determinare anche il suo titolo (che verte esplicita-
mente sulla nascita e la scoperta delle varie discipline), le arti meccaniche 
sono le prime ad essere state scoperte dall’uomo, data la loro rilevanza per 
le necessità concrete della vita quotidiana, seguite nel tempo dalle disci-
pline speculative e infine dall’etica.25 Inoltre per Kilwardby, a differenza 
dell’impostazione generale del discorso data da Ugo e ricordata in prece-
denza, le arti meccaniche non sono direttamente finalizzate alla salvezza 
eterna dell’uomo, quanto piuttosto subordinate a corrispondenti discipline 
teoriche come la fisica e la matematica: in questo modo, le arti tecniche 
sono situate ancor più decisamente nel corpo di un sapere filosofico in sé 
autonomo e completo, sulla linea della tradizione aristotelica, e solo indi-
rettamente sono legate a orizzonti antropologici soprannaturali.26

Un altro passo avanti nel percorso qui condotto è rappresentato dalle 
diverse opere in cui Raimondo Lullo27 si occupa delle arti meccaniche. Il 
suo Liber contemplationis presenta una descrizione, più dettagliata e ric-
ca rispetto a quelle qui ricordate in precedenza, di numerose arti mecca-
niche;28 egli inoltre mostra una conoscenza ben più documentata di reali 
mestieri e pratiche tecniche dell’epoca, di ognuna delle quali specifica una 
precisa finalità etica, essendo però anche consapevole che in alcuni casi 
(ad esempio, giudici e medici) essa può essere e realmente viene perverti-
ta;29 inoltre, e anche questo è significativo di tempi nuovi, la sua presenta-
zione si rifà in alcuni passaggi a memorie personali dell’esercizio di alcuni 
mestieri, tratto sicuramente estraneo alle trattazioni precedentemente ri-
cordate anche per via dello stato di vita laicale del loro autore.30 Anche nel-
la sua Doctrina pueril, senza più presentare una classificazione che preten-
da di essere esaustiva ma più pragmaticamente enumerando varie attività 
manuali e lasciando aperto l’elenco a possibili ampliamenti, Lullo insiste 

25  Imbach, Die Arbor humanalis, 147-148.
26  Whitney, Paradise Restored, 121-123.
27  Per un primo orientamento su questo autore del XIII secolo, molto eccentrico rispetto alle 

linee portanti del pensiero del suo secolo: A. Fidora – J.E. Rubio (a cura di), Raimundus Lullus. 
And Introduction to his Life, Works, and Thought, Brepols, Turnhout 2008.

28  R.L. da Costa, Las definiciones de las siete artes liberales y mecánicas en la obra de 
Ramón Llull, in Anales del Seminario de Historia de la Filosofía 23 (2006), 136-139.

29  da Costa, Las definiciones de las siete artes liberales y mecánicas, 132-135.
30  Imbach, Die Arbor humanalis, 152-153.

 ATT 2024 1.indb   18 ATT 2024 1.indb   18 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



19

Uomo e tecnica. Spunti per una riflessione nel pensiero medievale

sull’aspetto del guadagno che queste arti danno per il sostentamento della 
propria vita,31 e consegna al figlio l’esortazione ad imparare per vivere un 
mestiere qualsiasi, affermando senza esitazioni che non c’è occupazione 
umana che non abbia in sé un certo grado di bontà, poiché ogni occupa-
zione anche manuale e tecnica contribuisce all’ordine del mondo.32 Infine, 
anche nell’Arbor humanalis troviamo una vivace descrizione di attività la-
vorative e manuali, come ad esempio quella dei viaggi necessari ai mer-
canti per procurarsi le proprie merci, insieme a un’aspra critica al cattivo 
esercizio dell’arte medica, che può portare alla morte anziché alla salute: 
ma soprattutto troviamo la considerazione secondo la quale un lavoro ma-
nuale può essere esercitato molto meglio da parte di chi ne abbia anche la 
scientia rispetto a chi abbia solo un’istruzione pratica, perché l’apprendi-
mento e l’istruzione permettono, ad esempio, al carpentiere di disegnare, 
immaginare e comprendere con più precisione le figure geometriche che 
sono necessarie allo sviluppo del progetto al quale egli lavora manualmen-
te.33 Siamo quindi senz’altro di fronte a un’attitudine più pratica e realistica 
nei confronti dell’aspetto tecnico e meccanico delle attività umane.

Su un piano differente e forse ancora più stimolante si pongono infine 
le riflessioni di quell’outsider del pensiero medievale che è Ruggero Ba-
cone, le cui pioneristiche profezie su possibili invenzioni scientifiche gli 
hanno valso talora persino la qualifica di antesignano di Leonardo da Vin-
ci. Anche se oggi questa visione è stata fortemente ridimensionata, studi 
recenti hanno comunque rivendicato a questo autore il valore di aver pro-
posto in suoi scritti a partire dagli anni Sessanta del Duecento «sogni tec-
nico-scientifici»34 in vari elenchi che ritornano in modi analoghi in opere 
differenti, tra cui la palma della più famosa e citata spetta senz’altro alla 
Epistola de secretis operibus artis et naturae (originariamente intitolata 
in modo significativo De mirabili potestate artis et naturae): imbarcazioni 
che possono navigare senza rematori e guidate da un solo capitano, carri 
in grado di muoversi senza cavalli che li trainino, macchine per volare con 
ali artificiali, strumenti piccoli in grado di sollevare pesi molto gradi, mac-
chine per andare in fondo al mare, ponti senza pilastri. Bacone afferma 
di aver visto di persona queste invenzioni, eccezion fatta per la macchina 
per volare, e afferma che esse sono state realizzate già nei tempi antichi, 
come anche forse nei tempi presenti ma in regioni troppo lontane per poter 

31  da Costa, Las definiciones de las siete artes liberales y mecánicas, 152-153.
32  Ivi, 153-155.
33  Ivi, 155-156.
34  N. Weill-Parot, Roger Bacon et l’utopie scientifique au Moyen Âge, in R. Poma – N. 

Weill-Parot (a cura di), Les utopies scientifiques au Moyen Âge et à la Renaissance, SISMEL – 
Edizioni del Galluzzo, Firenze 2021, 47.

 ATT 2024 1.indb   19 ATT 2024 1.indb   19 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



20

Amos Corbini

essere osservate. Noi sappiamo oggi che le pretese realizzazioni antiche 
sono in realtà racconti letterari e leggendari;35 invece, quando Bacone si ri-
ferisce all’esistenza ai tempi suoi di queste invenzioni, sta con ogni proba-
bilità facendo estrapolazioni a partire dalla scienza sua contemporanea.36 
La tendenza generale sottesa alle invenzioni che Bacone prospetta è però 
del tutto chiara: si tratta della possibilità di affrancare l’uomo da una fatica 
eccessiva ovvero dalla sua dipendenza dalla forza degli animali,37 possibi-
lità data però sicuramente dallo sviluppo scientifico e tecnologico, che vie-
ne da Bacone fieramente contrapposto alle pretese indebite della magia38 
dalla quale la filosofia e la scienza si distinguono poiché il loro operato e le 
loro indagini si fondano su una conoscenza effettiva dei meccanismi della 
causalità naturale.39 In effetti, le proiezioni utopistiche presentate da Baco-
ne si fondano sicuramente sulla propria idea che la scientia experimentalis 
da lui prospettata sia possibile poiché questo autore è straordinariamente 
ottimista sulle possibilità dei poteri delle artes umane: ben al di là della 
considerazione tradizionale che, ancora negli autori precedentemente ri-
cordati, relegava comunque le arti e le tecniche in una posizione tenden-
zialmente secondaria all’interno del sapere umano, Bacone è convinto che 
l’arte umana possa non solo imitare la natura, ma fare ben di più, ovvero 
superarla,40 e che la scienza, lungi dall’essere giunta alla sua pienezza 
e maturità, abbia ancora molti segreti della natura da indagare, in una 
tensione sempre volta al futuro e alla possibile scoperta di nuove possi-
bilità: la scienza, così come la tecnica, per Bacone, è sempre in qualche 
modo aperta e incompiuta,41 e lo svelamento dei segreti della natura è in 
realtà la scoperta progressiva di ciò che Dio ha posto in essa. C’è infatti, 
per Bacone, una fondamentale differenza tra la mentalità dei semplici e 
dei fanciulli, attratta dal meraviglioso e dall’insolito, e quella dei filosofi 
che, in forza della loro conoscenza razionale, scopre nel concatenamento 

35  Ivi, 48-51.
36  Ivi, 53-54.
37  Ivi, 54-55.
38  Ivi, 57-59.
39  Ivi, 73-83. La risoluta e ferma condanna della magia trova una limitata mitigazione solo 

nel riconoscimento che il mondo magico piò anche, in qualche modo, rappresentare una fonte di 
ispirazione e di immaginazione per possibili scoperte scientifiche, che però vanno poi compiute 
e condotte alla luce dei ben differenti e più esigenti caratteri della scientia experimentalis (F. 
Alessio, Mito e scienza in Ruggero Bacone, Ceschina, Milano 1957, 214-215 e 221).

40  Weill-Parot, Roger Bacon et l’utopie scientifique, 61.
41  Ivi, 63; Alessio, Mito e scienza in Ruggero Bacone, 215-221 e 234. Un caso particolarmente 

interessante di questo sviluppo potenzialmente infinito della nostra possibilità di conoscere e 
dominare tecnologicamente la natura è rappresentato per Bacone in modo particolare dal volo 
umano: cf. N. Weill-Parot, Le vol dans les airs au Moyen Âge. Essai historique sur une utopie 
scientifique, Les Belles Lettres, Paris 2020, 92-95.

 ATT 2024 1.indb   20 ATT 2024 1.indb   20 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



21

Uomo e tecnica. Spunti per una riflessione nel pensiero medievale

causale della natura sempre nuove possibilità che danno luogo all’incre-
mento di un autentico sapere scientifico e tecnico.42 Quindi, le invenzioni 
straordinarie che Bacone a volte immagina, a volte trae da fonti letterarie 
più antiche, a volte da autori contemporanei (ben nota è la sua ammirazio-
ne per l’Epistola de magnete di Pietro di Maricourt), sono in realtà nel suo 
pensiero basate sulla conoscenza razionale delle leggi di funzionamento 
della natura, salvo che esse richiedono e in qualche modo stimolano passi 
ulteriori nella nostra conoscenza del mondo naturale.

2. 

Le considerazioni filosofiche ricordate, che attribuiscono al sapere tecnico 
un valore via via più rilevante, per poter essere più correttamente compre-
se vanno però anche collocate sulla base di alcune assunzioni metafisiche 
di fondo, che determinano l’orientamento fondamentale della riflessione 
razionale della grande maggioranza degli autori medievali e attribuiscono 
ad essa il suo reale significato. Anche in questo caso, come in quello di 
Ugo di San Vittore, il pensiero del XII secolo sembra un punto di partenza 
particolarmente ricco di indicazioni feconde: se infatti è vero che prevalen-
temente sono i filosofi degli ultimi due secoli del periodo medievale, il XIII 
e il XIV, a essere di solito considerati come gli autori più rilevanti e storica-
mente significativi in una prospettiva di storia delle idee di lungo periodo, 
è una tendenza storiografica ormai ampiamente consolidata quella di va-
lorizzare il secolo che ha preceduto questa innegabile ed impressionante 
fioritura filosofica, un’epoca vivissima e ricca, dai tratti inconfondibilmente 
originali e certamente gravida degli sviluppi successivi.43 

La prospettiva fondamentale in cui dobbiamo porci è quella che po-
tremmo indicare con l’espressione ottimismo metafisico, ed è proprio per-
ché essa è tanto lontana dalle tendenze generali del pensiero contempo-
raneo che occorre metterla particolarmente bene a fuoco. Ci può guidare 
nell’illustrazione di questa prospettiva la figura di Pietro Abelardo, ben 
noto come autore di fondamentali opere di logica oltre che per le condan-
ne dottrinali subite a causa delle sue dottrine trinitarie, ma forse meno 
conosciuto per l’ampiezza dello sviluppo del suo pensiero etico, che va ben 

42  Alessio, Mito e scienza in Ruggero Bacone, 213.
43  Per una prima ricostruzione di insieme, si può vedere ancora il classico volume di P. 

Dronke, A History of Twelfth-Century Western Philosophy, Cambridge University Press, 
Cambridge 1988. Anche l’ultimo convegno ad oggi della Società italiana per lo studio 
del pensiero medievale (SISPM), tenutosi a Roma dal 20 al 22 settembre 2023, ha avuto 
significativamente per tema Le filosofie del XII secolo. Nuovi approcci, diverse prospettive.

 ATT 2024 1.indb   21 ATT 2024 1.indb   21 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



22

Amos Corbini

al di là della relativamente nota Ethica sive scito te ipsum, e si sviluppa 
attraverso le opere filosofiche e teologiche scritte nella seconda parte della 
vita di questo autore (in particolare, le Collationes, la Theologia Christiana 
e la Theologia Scholarium) su una pluralità di livelli in una dialettica serra-
ta tra istanze teologiche e argomentazioni puramente razionali.44

Il punto di partenza fondamentale è l’assunzione, del tutto tradiziona-
le a quest’epoca, secondo la quale Dio non fa nulla che non sia buono;45 
d’altra parte, sicuramente per Abelardo Dio è, agostinianamente, il bene 
sommo, ma questo non significa che la sua bontà sia incommensurabile 
con qualsiasi bene creato, come spesso nella tradizione precedente era 
stato sostenuto e lo sarà ancora, ad esempio, da Tommaso d’Aquino. Inve-
ce, in qualche modo per il maestro palatino è possibile rinvenire una misu-
ra comune tra il bene sommo che è Dio e il bene particolare costituito da 
ogni Sua creatura.46 Questo si lega nel suo pensiero all’idea che il bene sia 
senz’altro ciò che costituisce l’essenza divina, ma anche per certi versi sia 
indipendente dall’intelletto e dalla volontà di Dio. Per dirla con una specie 
di slogan: ciò che è buono, non è buono perché Dio vuole che lo sia; ma 
Dio vuole ciò che è buono proprio perché esso è buono.47 In questo modo, 
Abelardo tende a riferirsi ad una nozione di bene che sembra essere indi-
pendente da Dio, sebbene certamente Dio sempre faccia ciò che è bene: 
non ci sono infatti dubbi sul fatto che il bene sia ciò che deve essere fatto, 
e il bene coincide per Abelardo con ciò che ha una causa razionale; ecco 
allora che, anche sulla scorta del Timeo di Platone noto agli autori latini 
nella versione e nel commento di Calcidio,48 Abelardo conclude che Dio, 
libero da qualsiasi possibilità di invidia, ha fatto il mondo il più possibile 
simile a Sé e, quindi, che Egli non avrebbe potuto farlo migliore di come 
lo ha fatto; il che implica che, in qualche modo, la bontà del mondo creato 
sia commensurabile con quella che è l’essenza stessa del suo Creatore.49

Questa prospettiva pone, ovviamente, il problema di spiegare razional-
mente l’esistenza del male: ma l’idea del maestro palatino è senz’altro che 
Dio ordini qualsiasi male ad un bene più alto, usando il male stesso per il 

44  Per tutti questi aspetti, rimane fondamentale lo studio di J. Marenbon, The Philosophy of 
Peter Abelard, Cambridge University Press, Cambridge 1997, particolarmente nella terza parte 
alle pp. 213-331, dal quale mi faccio guidare in questa breve esposizione.

45  Cf. A. Kenny, The God of the Philosophers, Clarendon Press, Oxford 1979, 110-113.
46  Marenbon, The Philosophy of Peter Abelard, 217-218.
47  Ivi, 219.
48  Su Calcidio, la sua fortuna e influenza, è finalmente disponibile l’esauriente monografia 

di G. Reydams-Schils, Calcidius on Plato’s Timaeus. Greek Philosophy, Latin Reception, and 
Christian Contexts, Cambrigde University Press, Cambridge 2021, punto di riferimento ora 
fondamentale anche per l’indagine sulla straordinaria importanza di questo autore nella 
tradizione medievale.

49  Marenbon, The Philosophy of Peter Abelard, 219.

 ATT 2024 1.indb   22 ATT 2024 1.indb   22 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



23

Uomo e tecnica. Spunti per una riflessione nel pensiero medievale

conseguimento di un bene più grande; anche da questo punto di vista, la 
divina provvidenza opera nella creazione in modo che essa sia sempre la 
migliore possibile e non possa, nemmeno teoricamente, essere migliore 
di come effettivamente essa è. Sempre rielaborando originalmente testi 
agostiniani e del Timeo, Abelardo utilizza queste auctoritates proprio per 
sostenere che il nostro mondo è il risultato del miglior piano provviden-
ziale possibile, poiché Dio ha organizzato ogni evento in modo che, anche 
quando la libertà umana porti gli individui razionali a fare scelte cattive, 
tutto ciò che avviene in realtà sia parte della migliore provvidenza possibi-
le.50 Ma non solo tutte le cose sono ordinate da Dio in modo da essere sem-
pre per il meglio; l’eccellente disposizione dell’universo è anche tale da es-
sere evidente all’uomo, fin dal sesto giorno della creazione. La valutazione 
del tutto positiva dell’uomo si manifesta nell’idea abelardiana secondo cui 
anche nel paradiso terrestre, persino se Dio non avesse formulato la proi-
bizione di cibarsi dall’albero della conoscenza del bene e del male, l’uo-
mo avrebbe comunque potuto peccare poiché alla sua ragione naturale è 
possibile senz’altro comprendere che cosa può offendere Dio. Abelardo 
presenta quindi anche una visione estrema, non solo per i tempi suoi, del 
valore positivo del peccato: secondo lui, infatti, il peccato dà all’uomo una 
ragione più grande per amare Dio che ha permesso la redenzione, molto 
più di quanto potrebbe avvenire se l’uomo non avesse peccato. Nell’amo-
re che abbiamo per Dio, più grande – quindi – dopo e a causa del peccato 
originale, l’uomo ha la possibilità di divenire migliore, e d’altra parte una 
vittoria ottenuta senza combattimento è certamente meno meritoria e por-
ta ad un miglioramento molto inferiore rispetto a quello che è consentito 
all’uomo nel suo stato postlapsario.51

Siamo di fronte, come si vede, ad una concezione estremamente ottimi-
stica, nella quale la presenza del male nella realtà creata sembra di fatto 
totalmente ricompresa nel bene a cui mira l’azione provvidenziale di Dio. 
Naturalmente, non tutti gli autori del Medioevo, e nemmeno tutti quelli 
del XII secolo, condividono esattamente questa stessa posizione:52 tuttavia, 
anche senza arrivare ad una lettura così risolutamente sbilanciata sulla 
bontà di tutte le cose, anche del peccato, rimane il fatto che certamente il 
primo racconto genesiaco della creazione ha potentemente influenzato la 
riflessione filosofica degli autori medievali per tutto il lungo arco storico di 

50  Ivi, 233-235.
51  Ivi, 248-250.
52  Per quanto riguarda gli sviluppi successivi delle concezioni filosofiche medievali 

relativamente alla natura e all’azione della divina Provvidenza nel mondo, si può vedere ora 
il fondamentale studio di M. Posti, Medieval Theories of Divine Providence 1250-1350, Brill, 
Leiden-Boston 2020.

 ATT 2024 1.indb   23 ATT 2024 1.indb   23 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



24

Amos Corbini

quest’epoca, orientandola ad una concezione ampiamente e risolutamente 
convinta della bontà originaria e fondamentale di tutte le cose.

3. 

Al centro del basilare ottimismo metafisico presente negli autori del Me-
dioevo, però, vi è un altro elemento che merita senz’altro di essere messo 
in risalto: si tratta del perno stesso intorno a cui ruota l’idea della bontà 
fondamentale di tutto il creato, ovvero la centralità e la superiorità dell’uo-
mo rispetto a tutte le creature.

Come scrisse Eugenio Garin in un suo pioneristico studio al riguardo:

L’accentuazione dell’originalità innegabile del moto umanistico ha invece 
molto spesso fatto porre in ombra le radici lontane dei motivi ritornanti, le 
correnti nascoste per cui talora essi avevano in qualche modo continuato ad 
operare; non sembri quindi inopportuno il porre in rilievo, sia pur sommaria-
mente, quanto la celebrazione quattrocentesca della dignitas hominis ripren-
da, dopo il secolare sforzo medievale, tentativi di sintesi caratteristici delle 
prime fasi del pensiero cristiano.53

Il discorso, naturalmente, sarebbe assai ampio e molto sfaccettato, poi-
ché l’idea dell’eccellenza dell’uomo è nel mondo latino saldamente radica-
ta fin da scritti ciceroniani, a loro volta fondati su elementi delle tradizioni 
stoiche e medioplatoniche.54 Tuttavia, all’interno della tradizione cristiana 
il topos si arricchisce del fondamentale racconto della creazione dell’uo-
mo in Gen 1,26-28, che fa diventare in essa la dottrina della superiore e 
centrale dignità dell’essere umano un tema centrale di riflessione anche 
filosofica. Anzi, prima ancora che negli autori cristiani si possono rintrac-
ciare elementi in questo senso già nel De opificio mundi di Filone di Ales-
sandria, dove si trova affermata l’idea che l’uomo sia stato creato nel sesto 
e ultimo giorno poiché egli condivide con Dio il fatto di avere una mente 
e una capacità razionale, per cui l’uomo ha dovuto avere l’universo già 

53  E. Garin, La “dignitas hominis” e la letteratura patristica, in La Rinascita 1 (1938), 102-
146; ora in E. Garin, Interpretazioni del Rinascimento, a cura di M. Ciliberto, Edizioni di Storia 
e Letteratura, Roma 2009, 3.

54  Per un primo orientamento su questi aspetti si può ancora vedere C. Trinkaus, In Our 
Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Humanist Thought, vol. 1, Constable, 
London 1970, 183; e il più recente P. Steenbakkers, Human Dignity in Renaissance Humanism, 
in M. Düwell – J. Braarvig – R. Brownsword – D. Mieth (a cura di), The Cambridge Handbook of 
Human Dignity, Cambridge University Press, Cambridge 2014, 86-88.

 ATT 2024 1.indb   24 ATT 2024 1.indb   24 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



25

Uomo e tecnica. Spunti per una riflessione nel pensiero medievale

completamente costituito a propria disposizione per poter vivere e vivere 
bene. 

Ma sono certamente i padri della Chiesa a sviluppare questo complesso 
di idee: per quanto riguarda il mondo culturale di lingua latina, in questa 
rassegna non possiamo se non limitarci a ricordare la presenza di elemen-
ti di rilievo ad esempio in Arnobio e Lattanzio,55 anche se naturalmente 
su questo come su moltissimi altri punti è l’eredità agostiniana a stabilire 
alcuni pilastri fondamentali, primo fra tutti quello stabilito nella seconda 
parte del De Trinitate sulla natura dell’anima umana, nella quale in ogni 
atto conoscitivo, in ogni articolazione della vita interiore, in ogni facoltà 
umana l’Ipponate insegna ai pensatori successivi a trovare tracce della 
presenza di un Dio che è unità dinamica e vitale nella Sua trinità.56 Anche 
per questo, quando nel De Genesi ad litteram Agostino si trova a commen-
tare il versetto 26 del primo capitolo, il pronome personale plurale viene 
da lui inteso in senso trinitario: sono tutte e tre le Persone a partecipare alla 
creazione dell’uomo, e non solo il Padre. E tutti questi temi passeranno al 
Medioevo latino attraverso le Sentenze di Pietro Lombardo, che ha rappre-
sentato notoriamente il manuale fondamentale di teologia delle università 
europee ben oltre i confini dell’epoca medievale ed è quindi stato oggetto 
di innumerevoli commenti filosofici, il quale nella distinzione III del libro 
primo si interroga sulla modalità in cui l’anima sia immagine della Trinità, 
e nelle distinzioni XVI e XVII mette a tema la creazione dell’uomo e quella 
della sua anima. 

Se ci volgiamo ai padri della Chiesa di cultura e lingua greca, sicu-
ramente la figura fondamentale è quella di Gregorio di Nissa, che natu-
ralmente riprende nella sua antropologia elementi tratti da Clemente di 
Alessandria ed Origene. Ma a questo riguardo è il suo De opificio hominis 
che rappresenta uno snodo centrale, anche per la sua notevole fama nel 
mondo latino dovuta alla sua traduzione da parte di Giovanni Scoto Eriu-
gena fin dal IX secolo, fama poi ampiamente proseguita in epoca rinasci-
mentale e moderna. In questo scritto, fin dal suo inizio, Gregorio inaugura 

55  Ancora molto efficaci e suggestive per un primo orientamento le pagine di Garin, La 
“dignitas hominis”, 11-15.

56  Non è qui possibile toccare e approfondire i tanti problemi suscitati da queste pagine 
di eccezionale influenza storica: tra i contributi più recenti, si possono vedere ad esempio M. 
Marrocco, Participation in divine life in the «De Trinitate» of St. Augustine, in Augustinianum 
42 (2002), 149-185; C. Pierantoni, El verbum cordis formabile agustiniano y la imagen 
trinitaria en el hombre, in Teología y Vida 52 (2011), 197-210; L. Aires, ”Where Does the 
Trinity Appear?” Augustine’s Apologetics and “Philosophical” Readings of the De Trinitate, 
in Augustinian Studies 43 (2012), 109-126; A. Dupont – C.Y. Yam, Enfoque de la «imago Dei» 
centrado en la mente: una construcción dinámica en De Trinitate 14, in Augustinus 59 (2014), 
219-254; C. Calabrese, Huellas de Dios en el espíritu humano. San Agustín, «De Trinitate», 
Libro IX, in Scripta Theologica 54 (2022), 35-59.

 ATT 2024 1.indb   25 ATT 2024 1.indb   25 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



26

Amos Corbini

una modalità espositiva destinata anch’essa a diventare in qualche modo 
canonica, che prende le mosse dai sei giorni della creazione per spiegare 
come e perché il mondo creaturale abbia dovuto precedere l’uomo, e sof-
fermarsi sul superiore valore dell’essere umano rispetto a tutti gli animali; 
anche la costituzione fisica dell’uomo è l’occasione di sottolineare la sua 
somiglianza con Dio,57 la sua regalità, la sua razionalità, l’articolarsi psi-
cologico e organico delle sue facoltà conoscitive.58 Così come il De natura 
hominis di Nemesio di Emesa,59 ben noto in traduzione latina agli autori 
del XII e del XIII secolo latino, diffuse nel mondo latino l’idea dell’uomo 
come microcosmo che riflette l’intera creazione, che unisce in sé irraziona-
le e razionale, mortale e immortale: l’uomo è nella natura l’espressione di 
vita più completa e perfetta, posto in una posizione di assoluta eminenza 
rispetto alla quale tutto il mondo naturale ha una funzione strumentale e, 
dunque, portatore di una funzione cosmica di completamento e di rica-
pitolazione. Nemesio presenta quindi con accenti entusiastici e decisi un 
«antropocentrismo ottimistico»60 destinato anch’esso ad influire in modo 
massiccio sulla tradizione medievale.

Il complesso di elementi che confluiscono nelle riflessioni medievali 
sulla dignità dell’uomo trova un momento qualificante di passaggio anche 
in compilazioni redatte nei secoli in cui, in corrispondenza col venir meno 
della compagine politica imperiale, il pensiero latino ha subito gli effetti 
delle invasioni barbariche: basti pensare a testi notissimi anche oggi come 

57  Per inciso, il discorso qui condotto sulle riflessioni medievali riguardo alla dignità 
dell’uomo segue come strada maestra la via della somiglianza con Dio; ma si possono trovare 
accennate varie altre piste possibili di affrontare la questione in R. Imbach, Human Dignity in 
the Middle Ages (twelfth to fourteenth Century), in M. Düwell – J. Braarvig – R. Brownsword – 
D. Mieth (a cura di), The Cambridge Handbook of Human Dignity, 64-73.

58  I.L.E. Ramelli, Gregorio di Nissa, De hominis opificio 1-13: la natura magnifica della 
creatura umana, opera di Dio (traduzione e commento filologico) [online], in Stylos 22 (2013); 
disponibile su: http://bibliotecadigital.uca.edu.ar/repositorio/revistas/gregorio-nissa-hominis-
opificio.pdf. Anche sul De opificio hominis non è qui possibile soffermarsi: oltre al classico 
studio di R. Leys, L’image de Dieu chez Saint Grégoire de Nysse. Esquisse d’une doctrine, 
Desclée de Brouwer, Paris 1951, si possono vedere ad esempio i più recenti saggi di O. Sferlea, 
L’infinité divine chez Grégoire de Nysse: de l’anthropologie à la polémique trinitaire, in 
Vigiliae Christianae 67 (2013), 137-168; e G. Mandolino, «Come un indovinello»: doppia 
creazione e immagine di Dio nel De opificio hominis di Gregorio di Nissa, in Adamantius 
24 (2018), 416-434.

59  Lo studio più completo e aggiornato sull’opera è certamente quello di B. Motta, La 
mediazione estrema. L’antropologia di Nemesio di Emesa tra platonismo e aristotelismo, Il 
Poligrafo, Padova 2004, che si concentra alle pp. 33-44 sulla notevole fortuna dello scritto.

60  A. Siclari, L’antropologia di Nemesio di Emesa, La Garangola, Padova 1974, 50-59; 
l’espressione citata in particolare a p. 55.

 ATT 2024 1.indb   26 ATT 2024 1.indb   26 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



27

Uomo e tecnica. Spunti per una riflessione nel pensiero medievale

la Consolatio boeziana,61 oppure molto letti nei secoli medievali come il 
commento al Somnium Scipionis di Macrobio,62 nei quali temi come il po-
sto che l’uomo ha nel cosmo, i suoi scopi e il suo destino ultraterreno hanno 
contribuito a tramandare e sostanziare riflessioni significative.

Non è certamente un caso che sia Giovanni Scoto Eriugena nel IX se-
colo ad ereditare in modo particolarmente importante questo complesso di 
riflessioni elaborate nel periodo patristico, dato il suo ben noto e struttu-
rale legame col pensiero dei padri greci.63 D’altronde, la sua antropologia, 
espressa in modo specifico nel quarto libro del Periphyseon, si trova all’in-
crocio di molti altri temi e problemi nella sua «grande epopea metafisica» 
(per usare le parole di Étienne Gilson), per cui essa si presenta come par-
ticolarmente ricca e stimolante dal punto di vista teorico. Da una parte, la 
natura umana è connessa con il mondo animale, di cui rappresenta certa-
mente la manifestazione più preziosa ed elevata;64 dall’altra, essa trascende 
senz’altro la dimensione animale, poiché connessa con il mondo angelico e 
immagine e somiglianza di Dio. In qualche modo, nel suo carattere ancipi-
te, la natura umana è misteriosa e in ultima analisi indefinibile (si è parlato 
di una «antropologia negativa» riguardo ad Eriugena), anche poiché essa 
(sulla scorta di testi di Massimo il Confessore) è delineata come contenitore 
del tutto, e in qualche modo laboratorio di tutta la creazione.65 La sua inde-
finibilità è, in fondo, ancora una volta il riflesso di quella del Dio a cui im-
magine essa è creato,66 sulla base di una idea presente nella mente di quel 

61  Sul tema in quest’opera si possono vedere L. Houwen, The Beast Within. The Animal-
Man Dichotomy in the Consolation of Philosophy, in R.F. Glei – N. Kaminski – F. Lebsanft (a cura 
di), Boethius Christianus? The Reception of Boethius’ Consolatio Philosophiae in the Middle 
Ages and Early Modern Age, De Gruyter, Berlin 2010, 247-260; M. Wiitala,  Every Happy 
Man Is a God: Deification in Boethius, in J. Ortiz (a cura di), Deification in the Latin Patristic 
Tradition, The Catholic University of America Press, Washington DC 2019, 231-252.

62  Per alcune messe a punto recenti su questo autore: S. Lecompte, La chaîne d’or des poètes. 
Présence de Macrobe dans l’Europe humaniste, Droz, Genève 2009; M. Barbanti, Macrobio tra 
Antichità e Medioevo. La metafora del corpo-carcere, in C. Urso – P. Dalena (a cura di), Ut 
sementem feceris, ita metes. Studi in onore di Biagio Saitta, Bonanno, Acireale-Roma 2016, 573-
589.

63  La letteratura su Giovanni Scoto è assai vasta: per un primo orientamento generale 
si possono vedere É. Jeauneau, Études érigéniennes, Institut d’Études Augustiniennes, Paris 
1987; D.B. Moran, The Philosophy of John Scottus Eriugena. A Study of Idealism in the Middle 
Ages, Cambridge University Press, Cambridge 1989. Per avere un’idea dell’ampiezza e della 
capillarità della presenza della tradizione patristica greca in Eriugena, proprio rispetto al 
tema che qui ci interessa e all’influsso di Gregorio di Nissa si veda P. Dronke, Introduzione, 
in Giovanni Scoto, Sulle nature dell’universo, libro IV, Fondazione Lorenzo Valla-Mondadori, 
Milano 2016, XXVI-XXXVIII.

64  D. Carabine, John Scottus Eriugena, Oxford University Press, New York-Oxford 2000, 69.
65  O.F. Bauchwitz, Del hombre como interlocutor divino: hacia la antropología de Juan 

Escoto, in Patristica et Mediaevalia 23 (2002), 16-26.
66  Carabine, John Scottus Eriugena, 69-70.

 ATT 2024 1.indb   27 ATT 2024 1.indb   27 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



28

Amos Corbini

Dio che, solo, la può conoscere veramente,67 al punto che nemmeno l’essere 
umano potrà mai avere una piena comprensione della propria natura.68

D’altra parte, l’immagine e la somiglianza dell’uomo rispetto a Dio si re-
alizza pienamente soltanto nel Verbo, e non nella realtà creata; e in modo 
eminente l’immagine divina si realizza nell’intellectus, funzione gnoseo-
logica immediatamente connessa con il mondo intellegibile,69 mentre la 
ratio discorsiva collocandosi già al livello della vita materiale è a sua vol-
ta immagine dell’immagine.70 E, ancora una volta, la dottrina trinitaria di 
Agostino si fa sentire poiché ogni possibile manifestazione della presenza 
nell’anima dell’immagine divina è, per Giovanni, a sua volta trinitaria.71 
Tuttavia, anche se certamente Giovanni trae da Gregorio di Nissa l’idea 
di una «doppia creazione», in cui la dimensione sensibile dell’uomo viene 
dopo quella intellegibile, il fatto che la natura umana esista simultanea-
mente nella mente di Dio e nella sua dimensione sensibile72 lo rende il 
mediatore per eccellenza tra Dio e tutte le sue manifestazioni73 e permette 
all’uomo di esplicare pienamente la propria superiorità su tutto il creato, in 
fondo non del tutto o prevalentemente oscurata neppure dal peccato origi-
nale: la vera natura dell’anima come immagine del Dio trascendente non 
è mai del tutto cancellata,74 il che è senz’altro un’ulteriore manifestazione 
dell’atteggiamento di ottimismo metafisico che caratterizza tanti ambiti 
del pensiero medievale.

Tutte queste suggestioni confluiscono sicuramente in organiche e ma-
ture riflessioni del XII secolo, al punto che si è potuto scrivere che

The first fundamental characteristic of the products of the schools is a strong 
sense of the dignity of human nature.75

Addirittura, secondo Richard Southern, le scuole del XII secolo sarebbe-
ro state le prime istituzioni europee ad avere come scopo principale la 

67  Ivi, 72-73.
68  Ivi, 74-75. Bauchwitz, Del hombre como interlocutor divino, 39-44.
69  Bauchwitz, Del hombre como interlocutor divino, 35-36.
70  Carabine, John Scottus Eriugena, 76-77.
71  Bauchwitz, Del hombre como interlocutor divino, 30-35.
72  Ivi, 24-25; l’esistenza sensibile dell’uomo è presentata come un effetto dell’idea presente 

intellegibilmente in Dio (ivi, 28-29).
73   J.L. Alonso, El hombre como lugar universal en Escoto Eriúgena, in A. Musco et al. 

(a cura di), Universalità della ragione. Pluralità delle filosofie nel Medioevo. Universalité 
de la raison. Pluralité des philosophies au Moyen Age. Universality of Reason. Plurality of 
Philosophies in the Middle Ages. XII Congresso internazionale di filosofia medievale. Palermo, 
17-22 settembre 2007, vol. II/1, Officina di Studi Medievali, Palermo 2012, 73-81.

74  Carabine, John Scottus Eriugena, 78.
75  R. Southern, Scholastic Humanism and the Unification of Europe, vol. 1, Blackwell, 

Oxford-Cambridge, MA 1995, 22.

 ATT 2024 1.indb   28 ATT 2024 1.indb   28 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



29

Uomo e tecnica. Spunti per una riflessione nel pensiero medievale

restaurazione, nella misura più ampia possibile, della condizione prelap-
saria, proprio attraverso un ampliamento e una sistematizzazione delle ri-
flessioni precedenti.76 Tuttavia, mi sembra importante sottolineare come 
anche in momenti successivi del Medioevo il tema abbia ricevuto svilup-
pi notevoli. È importante infatti parlare del vescovo di Lincoln Roberto 
Grossatesta, che ha operato nella prima metà del XIII secolo, nella cui 
produzione tornano anche temi legati ad uno scritto del periodo carolingio 
molto interessante per il nostro tema e che ha sicuramente influenzato gli 
sviluppi successivi delle riflessioni sul tema del primato dell’uomo tra tutte 
le creature: si tratta del De dignitate conditionis humanae.77 Il breve trat-
tato è infatti la rielaborazione fatta da un autore a noi ignoto di due dicta 
appunto di epoca carolingia: si tratta peraltro del primo testo a noi noto in 
epoca medievale che tratti come proprio tema esclusivo quello che qui ci 
interessa, e che connette il valore della persona umana e la sua dignità al 
suo essere un microcosmo che riflette in sé tutta la creazione. Esso, inoltre, 
è stato inglobato in parte nella compilazione pseudoagostiniana circolata 
nel Medioevo sotto il titolo di De spiritu et anima: quest’ultimo a sua volta 
è uno scritto composto in realtà nel dodicesimo secolo che rifonde, oltre al 
trattato sopra ricordato, testi di Agostino, Boezio, Cassiodoro, Isidoro, Beda 
il Venerabile, Ugo di San Vittore, Bernardo di Chiaravalle e altri ancora. 

Ora, per tornare a noi, anche il De spiritu et anima è conosciuto da Ro-
berto Grossatesta, la cui speculazione sul tema della dignità dell’uomo si 
segnala come particolarmente sviluppata e articolata e che, pur operando 
nella prima metà del XIII secolo, presenta nel suo pensiero certamente 
molti temi e motivi ereditati dalle epoche precedenti78 e in particolare una 
forte connessione con la tradizione speculativa dei padri della Chiesa.79 
Sebbene Grossatesta non abbia redatto un’opera in cui sviluppi sistema-
ticamente la sua dottrina della dignità dell’uomo, i vari luoghi della sua 
produzione in cui egli tocca questo complesso tematico sono indicativi 
dell’ampio articolarsi delle sue riflessioni a questo proposito, a partire dal-

76  Ivi.
77  M. Lebech – J. McEvoy – J. Flood, De dignitate conditionis humanae: Translation, 

Commentary, and Reception History of the Dicta Albini (Ps.-Alcuin) and the Dicta Candidi, in 
Viator 40 (2002), 1-34.

78  Per un inquadramento generale, si può ancora fare riferimento ai fondamentali lavori di 
John McEvoy (in particolare The Philosophy of Robert Grosseteste, Clarendon Press, Oxford 
1986; e Robert Grosseteste, Oxford University Press, Oxford 2000), oppure a R. Southern, 
Robert Grosseteste: The Growth of an English Mind in Medieval Europe, Clarendon Press, 
Oxford 1992.

79  P.B. Rossi, «Magna magni Augustini auctoritas»: Roberto Grossatesta e i Padri, in F. 
Amerini – S. Caroti (a cura di), Ipsum verum non videbis nisi in philosophiam totum intraveris. 
Studi in onore di Franco De Capitani, E-Theca online Open Access Edizioni (Quaderni di 
Noctua 3), 2016, 437-469.

 ATT 2024 1.indb   29 ATT 2024 1.indb   29 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



30

Amos Corbini

la Tabula magistri Roberti Lincolniensis, indice di voci lasciato incompleto 
intorno al 1230 che presenta rimandi a fonti bibliche, antiche, patristiche 
e medievali, latine e arabe, riguardo a numerose categorie tematiche rag-
gruppate in nove distinctiones:80 e nella distinzione de creaturis il nostro 
tema emerge come centrale, nella voce che suona esattamente come de di-
gnitate conditionis humanae (appunto come il trattato di epoca carolingia 
sopra ricordato) e che qualifica un interesse particolarmente accentuato in 
questo autore rispetto a molti suoi contemporanei. In questa voce, inoltre, 
emerge un tratto teoretico tutt’altro che trascurabile: la superiorità dello 
statuto dell’uomo è fondata sull’idea di comunicazione, dato che Dio stesso 
ha ritenuto di consultarsi in qualche modo con se stesso nell’atto di creare 
l’uomo (il riferimento è sempre al pronome plurale di Gen 1,26). Fin dal 
suo primo apparire, quindi, l’uomo è lo specchio della natura comunicativa 
di Dio, che si riflette nel suo articolarsi in facoltà dinamicamente intercon-
nesse, ma tutte unite in un’unica persona, in analogia con la divina Trinità 
(in base all’ormai pacifico dettato agostiniano). Dunque, sicuramente l’uo-
mo è immagine del suo Creatore, ma lo è nello specifico senso di riflettere 
la sua comunicazione intratrinitaria nel dinamico articolarsi di memoria, 
intelletto e volontà.81 Che questo aspetto sia centrale per Roberto è testi-
moniato anche dal suo tornare nel Dictum 54, che colloca la fonte della 
somiglianza dell’uomo con Dio e quindi della dignità umana esattamente 
nella sua capacità di comunicare e di parlare, fonte e radice del suo parti-
colare e privilegiato statuto ontologico.82

Un altro aspetto emerge dalla prima lettera dell’epistolario tramandato 
a nome di Grossatesta, nella quale questa volta la dignità umana è fondata 
sul parallelo tra l’onnipresenza dell’anima nel corpo e quella di Dio nella 
sua creazione, puntando nella direzione dell’unicità di Dio come origine 
e scopo di tutto e, quindi, sottolineando il motivo microcosmico, ben pre-
sente anche in altri scritti di questo autore.83 Ad esempio, esso ritorna nella 
discussione sul quinto comandamento nel De decem mandatis, dove Gros-
satesta ribadisce che l’essere umano è in se stesso tutte le creature, incor-
porando e sintetizzando le altre dimensioni del mondo naturale; o, ancora, 
esso è alla base del commento grossatestiano al compianto di Os 4,1-2 

80  Robertus Grosseteste, Opera, I, a cura di J. McEvoy et al., Brepols, Turnhout 1995 
(CCCM 130), 235-320.

81  M. Lebech – J. McEvoy, Robert Grosseteste’s Understanding of Human Dignity, in J. 
Flood – J.R. Ginther – J.W. Goering (a cura di), Robert Grosseteste and His Intellectual Milieu. 
New Editions and Studies, Pontifical Institute of Medieval Studies, Toronto 2013, 37-48; alle 
pp. 41-43 vengono esaminati dettagliatamente i riferimenti biblici riportati da Grossatesta a 
supporto della sua esposizione. 

82  Ivi, 54-55.
83  Ivi, 48-51.

 ATT 2024 1.indb   30 ATT 2024 1.indb   30 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



31

Uomo e tecnica. Spunti per una riflessione nel pensiero medievale

presente nel Dictum 21.84 Inoltre, esso è pure al centro del De confessione, 
opera della maturità in cui diventa chiaro che è proprio poiché l’umanità 
sintetizza in sé tutta la creazione che essa ha un grado di dignità superiore 
a quello di ogni altra creatura: l’uomo è il minor mundus che porta in sé a 
unità tutto l’esistente senza per questo essere paragonabile direttamente 
a nulla di ciò che esiste, creato per ultimo proprio per la sua funzione emi-
nentemente sintetica e riepilogativa del reale.85

Ma sicuramente un’opera in cui il tema emerge con ampiezza e ric-
chezza di dettaglio è l’Hexaëmeron, fondamentale saggio all’interno della 
storia di questo genere letterario:86 in quest’opera,87 il tema della comuni-
cazione e del linguaggio, e quindi la natura trinitaria dell’anima umana, 
è ripreso nuovamente in riferimento al De spiritu et anima pseudoago-
stiniano, ma ad esso si aggiunge un altro tema nuovo e significativo del-
la grande statura teorica di questo autore: si tratta del superamento di 
una «prospettiva androcentrica»88 nella trattazione della dignità umana. 
Infatti, spiega Grossatesta, la ripetizione presente nell’espressione gene-
siaca: «Dio creò l’uomo a sua immagine, a immagine di Dio lo creò», lungi 
dall’essere una mera ridondanza, andrebbe intesa come la sottolineatura 
del fatto che l’uomo è a immagine di Dio Padre, e non del Verbo incarnato. 
Sulla base di questo assunto esegetico, per Grossatesta l’espressione del 
testo sacro in realtà sottolinea che la creazione è stata del maschio e della 
femmina insieme, proprio perché la donna è immagine di Dio Padre tanto 
quanto lo è l’uomo. La natura femminile ha quindi pari dignità rispetto a 
quella maschile.89

84  Ivi, 51-53.
85  Ivi, 53-54.
86  Per un primo sguardo d’insieme a questa produzione, si può consultare la voce 

Hexaemeron del Lexikon des Mittelalters, vol. 4, Artemis Verlag, Münich-Zürich 1989, 2199-
2200. Si tratta di una tradizione di scritti che combinano l’esegesi del racconto biblico di Gen 
1 con nozioni scientifiche e filosofiche, portate allo scopo di spiegare razionalmente quanto 
emerge dal dettato del testo sacro; dopo il modello costituito da Basilio il Grande e la sua 
ripresa da parte di Ambrogio nel mondo latino, il genere conobbe una fioritura particolarmente 
ampia nel XII secolo, ma arrivò anche oltre (come testimoniano, tra le altre opere, anche le 
monumentali Collationes in Hexaemeron di Bonaventura da Bagnoregio) per un totale di quasi 
duecento opere nel periodo medievale.

87  In particolare sull’Exaëmeron di Grossatesta si può vedere G.E.M. Gasper, The 
Fulfillment of Science: Nature, Creation, and Man in the Hexaemeron of Robert Grosseteste, in 
J.P. Cunningham – M. Hocknull (a cura di), Robert Grosseteste and the Pursuit of Religious and 
Scientific Learning in the Middle Ages, Springer Switzerland 2016, 221-242.

88  Per usare l’efficace espressione di F. Retucci, La dignità dell’uomo nell’Inghilterra 
medievale, in Per studium et doctrinam. Fonti e testi di filosofia medievale dal XII al XIV secolo. 
Studi in onore di Loris Sturlese, a cura di A. Beccarisi – A. Palazzo, Aracne, Roma 2018, 63.

89  Ivi, 63-64; cf. Lebech – McEvoy, Robert Grosseteste’s Understanding of Human Dignity, 
58-59.

 ATT 2024 1.indb   31 ATT 2024 1.indb   31 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



32

Amos Corbini

I testi grossatestiani quindi, nel loro insieme, ci consegnano gli ele-
menti fondamentali di una dottrina della dignità umana considerata da 
diversi punti di vista: la comunicazione e la relazione come qualificanti 
il peculiare carattere ontologico dell’uomo, la dignità come caratteristica 
propria della persona, il suo riflettere nel proprio microcosmo l’intera na-
tura creata. Se dunque il Lincolniense non conclude certamente le rifles-
sioni medievali sul tema,90 che arrivano fino a una personalità del calibro 
di Francesco Petrarca,91 certamente presenta una loro sintesi che, con la 
profondità filosofica che caratterizza questo autore, consegna ai decenni 
successivi suggestioni feconde.

Concludendo questi cenni storici, e tornando al tema di questo fascico-
lo, due considerazioni mi sembra che possano essere fatte.

La prima è che il pensiero medievale cristiano non ha avuto certamente 
un diffuso e generalizzato atteggiamento di disprezzo nei confronti delle 
novità tecnologiche che la storia via via presentava e offriva; anzi proprio 
nel XII secolo, quando l’ondata di queste novità ha cominciato sempre più 
rapidamente e decisamente a cambiare aspetti importanti della vita degli 
uomini medievali, è iniziata una riflessione razionale volta a dare un senso 
e a inquadrare questi sviluppi nella visione del mondo e dell’uomo di quei 
secoli. Certamente, non è che questo sia poi diventato uno dei temi por-
tanti del pensiero del tardo Medioevo; d’altronde, a questo riguardo sono 
stati ricordati almeno due autori sicuramente atipici nel panorama del XIII 
secolo come Raimondo Lullo e Ruggero Bacone. Tuttavia, non si può cor-
rettamente sostenere in sede storica che il pensiero medievale sia stato 
sempre o generalmente ostile ad una valutazione positiva dello svilup-
po delle acquisizioni tecnologiche e dei cambiamenti che esse portavano, 
anzi ha sviluppato al loro riguardo considerazioni positive e circostanziate.

La seconda riflessione nasce da una sottolineatura fatta da Luciano Flo-
ridi, che costituisce un ponte tra due capitoli del suo libro La quarta rivo-
luzione e che, certamente non a caso, è uno spunto che permette al suo 
autore di enunciare proprio il titolo del libro:

In questo capitolo e in quelli precedenti abbiamo tratteggiato il modo in cui 
le ICT hanno prodotto talune significative trasformazioni nella nostra sto-
ria (l’iperstoria), nel nostro ambiente (l’infosfera) e nello sviluppo dei nostri 

90  Oltre al saggio di Retucci citato alla nota 88, per una trattazione più focalizzata su autori 
di area germanica si può vedere L. Sturlese, Von der Wünde des unwürdigen Menschen. 
Theologische und hilosophische Anthropologie in Spätmittelalter, in M. Neumeyer (a cura di), 
Mittelalterliche Meschenbilder, Pustet, Regensburg 2000, 35-45. 

91  Su cui si possono ancora vedere le importanti pagine di Trinkaus, In Our Image, vol. 1, 
3-50 e 191-199.

 ATT 2024 1.indb   32 ATT 2024 1.indb   32 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



33

Uomo e tecnica. Spunti per una riflessione nel pensiero medievale

sé (l’esperienza onlife). Alle radici di queste trasformazioni sembra esserci 
una profonda svolta filosofica nel nostro modo di concepire il posto e il ruolo 
«speciali» che abbiamo nell’Universo. Si tratta di una quarta rivoluzione nella 
comprensione di noi stessi, come discuteremo nel capitolo che segue.92

L’antropologia, insomma, rimane un aspetto fondante rispetto a tutte le 
altre discussioni che possiamo fare sulla rivoluzione tecnologica e digitale 
di cui facciamo parte oggi. Chiederci chi siamo noi continua ad essere un 
passaggio irrinunciabile per arrivare a dare risposte alla domanda su che 
cosa siano per noi le nuove tecnologie e, quindi, per poter elaborare teorie 
etiche, politiche, giuridiche, sociali sul loro uso, le loro potenzialità positi-
ve e i loro rischi per noi. A me pare però che il pensiero medievale, anche 
solo nella carrellata del tutto riassuntiva che ho presentato, se riteniamo 
che abbia ancora qualche cosa di valido da dirci, ci indichi una possibile 
linea d’orizzonte dentro la quale poter iniziare e inquadrare tutte le altre 
successive riflessioni: la tecnologia non deve soverchiare l’essere umano 
cercando un bene puramente tecnico, che non lo riguardi, oppure, peggio 
ancora, facendo ciò che non è bene per l’uomo. Se è vero che «la quarta 
rivoluzione offre l’opportunità teorica di ripensare che cosa ci sia in noi di 
eccezionale»,93 il pensiero medievale continua a ricordarci che può vale-
re la pena di tenere fermo un timone: quel minor mundus che è l’uomo è 
ciò in cui si specchia tutto il macrocosmo, ed è in lui, e non altrove, che 
dobbiamo guardare per trovare, anche alle novità e alle sfide delle nuove 
tecnologie, un senso e un significato che siano ancora, anche oggi e per 
noi, in definitiva, buoni.

Amos Corbini
Dipartimento di Filosofia e Scienze dell’educazione
Università di Torino
Via s. Ottavio 20
10124 Torino
amos.corbini@unito.it

92  L. Floridi, La quarta rivoluzione. Come l’infosfera sta trasformando il mondo, Raffaello 
Cortina, Milano 2017, 97-98 (prima ed. in inglese Oxford University Press, Oxford 2014). I 
corsivi sono miei.

93  Id., Pensare l’infosfera, 15.

 ATT 2024 1.indb   33 ATT 2024 1.indb   33 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



34

Amos Corbini

Sommario
Il contributo suggerisce due modi in cui il pensiero dell’Età di mezzo può 
presentare elementi di interesse nella discussione sui problemi dell’attuale ri-
voluzione tecnologica e digitale. Il primo è il fatto che il pensiero cristiano me-
dievale a partire dal XII secolo non ha disprezzato le innovazioni tecnologiche 
di quel tempo come filosoficamente prive di valore: da Ugo di San Vittore in 
poi troviamo infatti alcune interessanti riflessioni filosofiche sulla natura, la 
portata e l’importanza per l’uomo dello sviluppo della tecnologia. Il secondo 
affonda le sue radici nel generale atteggiamento di ottimismo metafisico tipi-
co del Medioevo latino, che ha uno dei suoi principali corollari nell’idea della 
suprema dignità dell’uomo e della sua centralità nella creazione. Basandosi 
sulla tradizione patristica, da Giovanni Scoto Eriugena a Roberto Grossate-
sta e oltre, il pensiero medievale stabilì che il microcosmo umano è il centro 
dell’intera creazione e che tutte le cose naturali sono dirette a lui come al loro 
fine ultimo. A partire da questi fatti storici sono suggerite due considerazioni 
conclusive.

Summary – Man and Technology. Ideas for Reflection in Medieval Thought
The paper suggests two ways in which medieval thought can provide us with 
some interesting elements for discussing the problems of the current tech-
nological and digital revolution. The first is the fact that medieval Christian 
thought from the XIIth century did not despise technological innovations of 
the time as philosophically invaluable: from Hugues of Saint Victor onwards, 
we find some interesting philosophical reflections on the nature, scope and 
significance of technological development for mankind. The second is rooted 
in the general attitude of metaphysical optimism that was typical of the Latin 
Middle Ages and which was reflected above all in the idea of the supreme 
dignity of man and his central place in creation. Starting from the patristic 
tradition, from Johannes Scottus Eriugena to Robert Grosseteste and beyond, 
medieval thought established that the human microcosmus is the center of all 
creation and that all natural things are oriented towards it as their ultimate 
goal. Two conclusions can be drawn from these historical facts.

 ATT 2024 1.indb   34 ATT 2024 1.indb   34 07/03/24   08:5907/03/24   08:59




