ARCHIVIOTROLOGIOD
TORINESE

2024/1

gennaio-giugno 2024 « Anno XXX ¢ Numero 1

Rivista della FACOLTA TEOLOGICA DELL'ITALIA SETTENTRIONALE
SEZIONE DI TORINO

INTELLIGENZA ARTIFICIALE (E DINTORNI)
ALLA PROVA DI FILOSOFIA E TEOLOGIA



ARCHIVIO TEOLOGICO TORINESE
A cura della Facolta Teologica dell’Italia Settentrionale — Sezione di Torino
Anno XXX -2024,n. 1

Proprieta:
Fondazione Polo Teologico Torinese

Facolta Teologica dell'Italia Settentrionale — Sezione di Torino
Via XX Settembre, 83 — 10122 Torino

tel. 011 4360249 — fax 011 4319338
istituzionale@teologiatorino.it

e-mail Segreteria: donandrea.pacini@gmail.com

Registrazione n. 1 presso il Tribunale di Torino del 27 gennaio 2015
Direttore responsabile: Mauro Grosso
Redazione: Andrea Pacini (direttore), Gian Luca Carrega e Antonio Sacco (segretari), Oreste

Aime, Dino Barberis, Roberto Carelli, Ferruccio Ceragioli, Carla Corbella, Mauro Grosso,
Pier Davide Guenzi, Luca Margaria, Paolo Mirabella, Alberto Nigra, Alberto Piola

Editore:
Edizioni Nerbini - Prohemio Editoriale srl
via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze - ROC n. 34429 (10.6.2020)

e-mail: edizioni@nerbini.it
www.nerbini.it

Realizzazione editoriale e stampa: Prohemio Editoriale srl - via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze

Amministrazione e ufficio abbonamenti:
abbonamenti@nerbini.it

ABBONAMENTO 2024
Italia € 44,50 — Europa € 64,50 — Resto del mondo € 74,50
Una copia: € 27,00

Per gli abbonamenti e I'acquisto di singoli fascicoli dal 2022 in poi:

Versamento sul c.c.p. 1015092776
intestato a Prohemio Editoriale srl, Firenze

ISBN 9788864348049 ISSN 1591-2957



Sommario

Intelligenza artificiale (e dintorni)

alla prova di filosofia e teologia

Introduzione
Mauro Grosso — LUCA PEYTOn ... »

Uomo e tecnica.
Spunti per una riflessione nel pensiero medievale
A0S COTDINT ...t »

Dal mondo al dato, dal dato al codice.

Sulla necessita di una teoria della conoscenza

e del linguaggio nel rapporto con il mondo

LUCa MATGATIA ..ottt »

Tra umano e digitale: un contributo dalla metafisica
MaAUTo GIOSSO ... »

Senza entrare in competizione:
intelligenza umana e intelligenza artificiale
AIDETt0 PiOlA ... »

La teologia morale alla prova del mondo digitale
Alessandro PicCRIATEIIT ........ovovveiiiiiiiiiteeee e »

Il capitalismo dell’intelligenza artificiale (IA)
ANEONIO SACCO ...t »

13

35

55

73

89

107



Sommario

Lavorare e scrivere con le proprie mani:
tecnica e tecnologia al servizio della missione paolina
Gian LUCA CATTE .........cvvuiuiiiiiiiiiiiiiicccccssces »

I padri della Chiesa e la «tecnologia»: fra giudizio (krisis)
e buon uso (chrésis)
AIDETto NIQHA ... »

Dalla soggettivita all’'oggettivita: la filosofia di Bernard Lonergan
come fondamento per il design sensibile ai valori
Steven UMDYello ... »

Intelligenza artificiale e medicina: sfide tecniche ed etiche
Alessandro MAntini ... »

Teologia dell’educazione. Come educare al tempo dell'IA,
come insegnare teologia al tempo dell’TA
MarCo SANAVIO ... »

RECENSIONI

M. FERRARIS — G. SARACCO, Tecnosofia. Tecnologia e umanesimo
per una scienza nuova (O. AIMe) ..o »

L. PEYRON, Incarnazione digitale. Custodire I'umano nell’infosfera
(C. COrbEIla) ....ceieveiiriirieieetree et »

Y. BEr1O RAPETTI, La societa senza squardo. Divinizzazione
della tecnica nell’era della teocnocrazia (M. GIross0) .......c.coeveevevcenunne »

P. BENANTI Human in the Loop. Decisioni umane
e intelligenze artificiali (P. SIMONINI)........coovivviiiiiiciniiiicice, »

J.C. DE MARTIN, Contro lo smartphone. Per una tecnologia
piit democratica (P. SIMONINI) .......cevvviiiiiiiiiiiiiiicccccces »

L. FLoripy, Etica dell'intelligenza artificiale. Sviluppi, opportunita, sfide
(G. ZePPEGNO)...viiririiiriirieicieiiei i »

M. PriotroO, L'itinerario geografico-teologico dei patriarchi di Israele
(Gen 11-50) (G. Galvagno) .......ccceuvuiiuiiciiiiiiiiiiicee e »

129

145

161

173

199

217

220

222

226

230

233

236



Sommario

B. KowaLczyk, La «Vetus Syra» del vangelo di Marco.
Commento e traduzione (G.L. Carrega).........cccccocvuveevvirericnsivccnninnn, »

T. HaLix, Pomeriggio del cristianesimo. Il coraggio di cambiare
(O AIMNE) .ttt »

E.IuLa, La pazienza del vasaio.
La riparazione a confronto con la modernita
(P. MITabella) ....cvoveveveiiiieieieeieieetee e »

H. pE LuBac — H.U. voN BALTHASAR, Conversazioni sulla Chiesa.
Interviste di Angelo Scola, a cura di J.-R. ARMOGATHE (L. Casto)..... »

M.V. CerurrtI (a cura di), Allo specchio dell’altro.
Strategie di resilienza di «pagani» e gnostici tra 1l e IV secolo d.C.

(AL NIZLA) coviiiiiei s »

L. BERZANO, Senza piil la domenica.

Viaggio nella spiritualita secolarizzata (O. AIme) .......cccccevevcueuvininnee. »

M. Conpg, Il vangelo del nuovo mondo (M. Nisii).....cccoceveervrieunnn. »
SCHEDE

G. PALESTRO — M. RossiNoO — G. ZEPPEGNO, Uomo e ambiente.
Movimenti ambientalisti e proposta cristiana a confronto (F. Casazza) »

S. RoNDINARA (a cura di), Metodo (A. Piola) .......cccccveveeiririerenennnen. »

238

242

245

248

254

260

263

269

270



Uomo e tecnica.
Spunti per una riflessione
nel pensiero medievale

Amos Corbini

Se la domanda che intendiamo porci fosse, semplicemente e direttamente,
che cosa hanno detto i pensatori del Medioevo latino su temi riconducibili
a quelli, oggi tanto discussi, relativi all'innovazione digitale e all'intelli-
genza artificiale, la risposta sarebbe ovvia e inevitabile: semplicemente,
non hanno detto nulla. A tanti secoli di distanza, prima che fossero trascor-
sii cambiamenti culturali ed epocali di enorme portata a cui abbiamo as-
sistito, non e semplicemente (e banalmente) possibile che problemi tanto
vicini a noi siano stati toccati sic et simpliciter da pensatori vissuti tra il V
e il XIV secolo.

Altra cosa pero e porre la questione da un differente punto di vista,
chiedendoci se e che cosa a noi oggi ha da dire la speculazione di quel
millennio in cui chi ha sostenuto a chiare lettere con le opere e con le
dottrine il valore della speculazione razionale, chi ha posto con acume e
grande ricchezza di sfumature tanti interrogativi urgenti e importanti che
poi hanno sostanziato riflessioni di secoli successivi, in parole semplici, chi
ha fatto filosofia, ha fatto anche della propria fede religiosa cristiana un
cardine essenziale non solo della propria vita personale, ma anche assai
spesso dell'orientamento e dello scopo — almeno ultimo — della propria in-
dagine razionale. Posta in questi termini, la domanda diventa non solo in-
nanzitutto possibile, ma anche interessante: se andiamo a guardare in quel
millennio di filosofia, non troviamo proprio nulla che possa dire a noi oggi
qualche cosa, quando siamo posti di fronte ai tanti e complessi problemi
che l'innovazione tecnologica ci pone davanti? Certo, «la buona filosofia
inizia con l'accettare il rischio di sbagliare»,! e anche qui questo rischio
non potra essere eluso. Pero, puo valere la pena di provare.

! L. Frorpi, Pensare l'infosfera. La filosofia come design concettuale, Raffaello Cortina,
Milano 2020, 11 (prima ed. inglese Oxford University Press, Oxford 2019).

ARCHIVIO TEOLOGICO TORINESE 1 (2024), 13-34 13



AMO0s CORBINT

Dal punto di vista dal quale si pone questo contributo, almeno due
aspetti mi sembra che possano essere sottolineati: il primo riguarda il fat-
to che il Medioevo ha sviluppato riflessioni filosofiche piu ampie e acute
di quanto forse ci potremmo aspettare sul tema piu generale del sapere
tecnico. Il secondo e un presupposto metafisico e antropologico generale,
che potrebbe darci qualche utile spunto di inquadramento globale di tanti
problemi particolari che la tecnologia ci pone.

1.

E un dato ormai ampiamente acquisito negli studi storici che in particolare
il XII secolo fu un'epoca di intenso sviluppo sociale ed economico, a cui
corrispose un notevole sviluppo tecnologico:? & proprio a partire da que-
sto secolo (e dal seguente) che ad esempio carriole, ruote girevoli, archi
rampanti, torni a palo, timoni e chiglie, compassi, orologi meccanici, oc-
chiali, camini, vetri colorati® fecero la comparsa sulla scena europea e non
la abbandonarono mai piu. Questo ampio sviluppo tecnologico fu, da una
parte, il riflesso e 1'effetto di una nuova mentalita che si andava formando,
e, dall'altra, contribuil potentemente a causarne il consolidamento: si tratta
della nuova consapevolezza della possibilita di dominare il mondo natura-
le e utilizzarlo per i propri scopi. E, come conseguenza di tutto questo mo-
vimento storico e fattuale, cambio anche, a poco a poco ma chiaramente, il
valore teorico attribuito all'attivita tecnica.*

Sia chiaro: 1'elaborazione teorica, portata avanti da monaci e da pen-
satori, non fu né uniformemente favorevole a questo sviluppo tecnologico,
né sempre ai nostri occhi del tutto adeguata alle tante novita che si af-
facciavano via via nella vita degli uomini medievali:® spesso, in effetti, il
discorso sulle cosiddette arti meccaniche e sulle risorse tecniche che esse
mettono in gioco si svolge di fatto in una modalita prevalentemente lette-
raria e astratta, che relega comunque queste discipline in fondo alla ge-
rarchia dei saperi;® tuttavia, va detto ci sono anche testimonianze da parte
di monaci e scrittori che, pur senza essere pensatori di particolare statura,

2 Come base di partenza, si puo consultare 'ampia bibliografia, seppur ormai un po' datata,
riportata da E. WHiTNEY, Paradise Restored. The Mechanical Arts from Antiquity through the
Thirteenth Century, The American Philosophical Society, Philadelphia 1990, 75 nota 1.

3 Traggo questo elenco da WHITNEY, Paradise Restored, 76.

4 v, 77.

° G.H. ALLarD, Les arts mécaniques aux jeux de l'idéologie médiévale, in Ip. — S. LUSIGNAN
(a cura di), Les arts mécaniques au moyen dge, Bellarmin-Vrin, Montréal-Paris 1982, 15.

6 Ivi, 19-24.

14



Uomo e tecnica. Spunti per una riflessione nel pensiero medievale

manifestano entusiasmo e intuizioni che vanno nella direzione di una de-
cisa valorizzazione.’

Non e difficile comprendere le ragioni di questa possibile ambivalenza
nella valutazione delle tecniche e del loro valore: di fatto, comunque, in
questi secoli certamente persiste un'impostazione teoretica di base per la
quale la tecnologia € una risorsa che la civilta umana ha elaborato e messo
in atto per rimediare ai danni causati dalla caduta di Adamo e dalla conse-
guente cacciata dal Paradiso terrestre; e il suo obiettivo possibile e quello,
se non di colmare, almeno di accorciare la distanza che separa la condizio-
ne prelapsaria da quella attuale dell'uvomo. Certamente, da una parte in
questo suo ruolo la tecnologia eredita, nella considerazione dei filosofi, la
diffidenza di lontana ascendenza platonica nei confronti di tutto cio che e
basato su un'imitazione del mondo naturale, che sa di finzione; dall'altra
pero, e questo potrebbe essere meno ovvio, sicuramente 1'eta di mezzo ha
anche saputo sviluppare elementi nuovi, con riflessioni che hanno notevol-
mente valorizzato il ruolo e il significato del sapere tecnico.

Ne e un segno caratteristico anche il fatto che le dottrine piu interes-
santi a questo riguardo si trovano nella tradizione delle opere che presen-
tano la divisio philosophiae, in diverse delle quali® le discipline tecniche
trovano un certo spazio, spazio particolarmente significativo per noi per-
ché, tramite questa loro progressiva adozione nello schema delle discipli-
ne filosofiche, esse acquisiscono il valore, tutt'altro che scontato, di auten-
tiche forme di conoscenza.

Un esempio canonico di questa tendenza,’ poiché stabilisce in qualche
modo un inizio riconosciuto nei secoli successivi e da autori seguenti, e
rappresentato dal Didascalicon di Ugo di San Vittore, opera enciclopedica
scritta nel primo quarto del XII secolo «volta a ricostruire su nuove basi
I'impianto del sapere all'interno delle coordinate fissate dalla dottrina cri-
stiana»:'’ in essa troviamo una risistemazione originale di molti elementi
precedenti, ereditati sia dalla tradizione boeziana (e quindi, mediatamen-
te, aristotelica), sia da quella agostiniana (che ovviamente e di matrice piu
genericamente platonica); tra questi, pero, un aspetto di indubbia origina-
lita e dato dalla dignita che viene attribuita appunto alle artes mechani-

? WHITNEY, Paradise Restored, 79-80.

8 Si veda 1'utile elenco di studi sul tema ivi, 80 nota 24.

® Fin dal pioneristico studio di P. STERNAGEL, Die artes mechanicae im Mittelalter. Begriffs-
und Bedeutungsgeschichte bis zum Ende des 13. Jahrhunderts, Verlag M. Lassleben, Kallmiinz
1966; ma anche ad esempio in F. ALEssio, La riflessione sulle artes mechanicae (secoli XII-X1V),
in Ip., Studi di storia della filosofia medievale, ETS, Pisa 2002, 122.

1S, Vecchio, Nec mimus, nec hystrio: I'ars theatrica nel XII secolo, in Vedere nell'ombra.
Studi su natura, spiritualita e scienze operative offerti a Michela Pereira, a cura di C. Panti— N.
Porront, SISMEL - Edizioni del Galluzzo, Firenze 2018, 50.

15



AMO0s CORBINT

cae' (e anche la loro denominazione con questa espressione diviene ca-
nonica proprio a partire da questo scritto).'? Esse vi sono presentate come
una irrinunciabile espressione dell'attivita della ragione umana, inserita
in una prospettiva che ha per scopo ultimo la salvezza ultraterrena.’® Sono
presentate sette arti meccaniche, in ovvia analogia con il settenario delle
arti liberali' (tessitura, produzione di armi, commercio, agricoltura, caccia,
medicina e recitazione), le quali si affiancano alle discipline che piu tradi-
zionalmente costituivano 1'edificio del sapere, articolato in discipline teo-
riche, pratiche e logiche. Certamente, la loro rivalutazione non e del tutto
esente dal pregiudizio storico sopra ricordato, per cui Ugo enuncia a chiare
lettere che le arti meccaniche sono cosi chiamate da moechus, 1'adultero,®
e portano quindi in sé il marchio della finzione e dell'artificio, legate come
sono ad una mimesis della natura che di per sé le relegherebbe al di fuori
dell'ambito del sapere filosofico. Nonostante questo, pero, Ugo le colloca
all'interno del sapere filosofico,'® affidando loro la piena positivita del com-
pito di costituire possibili rimedi alle conseguenze del peccato originale:'’
esse, che riguardano tutti gli ambiti dell'operare umano, sopperiscono in-
fatti alle necessita del corpo umano indebolito e corrotto!® rivestendolo, cu-
randolo, rafforzando le sue difese, restaurando nella misura del possibile
la perfezione in cui esso si trovava al momento della creazione. Va tenuto
presente il fatto che in qualche modo, per Ugo, la filosofia riguarda tutte
le res humanae e contribuisce essenzialmente a renderci comprensibile
la condizione dell'uomo:!® ecco perché anche le arti meccaniche, sebbene
il tentativo che esse compiono certamente sia cosa modesta rispetto alla

11 Sebbene vadano certamente tenute in conto le considerazioni articolate di ALESsIO,
La riflessione sulle artes mechanicae, 127-128. Sull'originalita filosofica di questa posizione
ugoniana, interessante il contributo di C.J. NepErMAN, Practical and Productive Knowledge in
the Twelfth Century: Extending the Aristotelian Paradigm, c. 1120-1160, in Parergon 31 (2014),
27-36.

12° A. BURGON, “Ars mechanica”, the Work of Restoration, and “Poiesis” in the Didascalicon
of Hugh of Saint-Victor and the Allegories of Bernard Silvestris and Alan of Lille, in Viator 59
(2019), 131

13 WHITNEY, Paradise Restored, 98-99.

4 BurGoN, “Ars mechanica”, 140.

15 Su questa etimologia errata fornita da Ugo si vedano le considerazioni d'insieme di
ArLARD, Les arts mécaniques, 16-19.

16 R.ImBAcH, Die Arbor humanalis und die anthropologische Relevanz der Artes mechanicae,
in Arborscientiae. Der Baum des Wissens von Ramon Lull, Akten des Internationalen Kongresses
aus AnlaB} des 40-jahrigen Jubilaums des Raimundus-Lullus-Institut der Universitdat Freiburg
i. Br., 142.

7 BURGON, “Ars mechanica”, 142-148.

8 VeccHio, Nec mimus, nec hystrio: I'ars theatrica nel XII secolo, 51; ImBacH, Die Arbor
humanalis, 142.

19 ImBacH, Die Arbor humanalis, 141.

16



Uomo e tecnica. Spunti per una riflessione nel pensiero medievale

grandiosita dell'azione creatrice, hanno tuttavia il non trascurabile ruolo
di restituire all'uomo per quanto possibile la condizione in cui egli e stato
creato, e questo le spoglia in misura significativa del loro alone tradizio-
nalmente negativo. Inoltre, non va dimenticato che Ugo manifesta, nella
sua descrizione di ogni arte meccanica, un approccio pragmatico e sim-
patetico, oltre che su diversi punti ben documentato, in modo particolare
sull'arte della tessitura e su quella della navigazione.?

L'impostazione di Ugo ha avuto una notevole fortuna nel Medioevo?!
e, tra gli autori piu noti di questi secoli, dobbiamo ricordare almeno il fat-
to che essa e ripresa nel XIII secolo in un altro testo fondamentale per le
successive classificazioni medievali del sapere, cioe il De ortu scientiarum
di Roberto Kilwardby.?* Nella classificazione del sapere qui presentata le
arti meccaniche sono unite all'etica nell'ambito pratico della filosofia, il
cui scopo € non il completamento del naturale desiderio umano di sape-
re proprio delle discipline speculative, bensi la realizzazione di un bene
che l'uomo desidera e attraverso il quale si perfeziona:* perdo un punto
di differenziazione rispetto a Ugo sta nel fatto che Kilwardby, nonostante
'esplicito riconoscimento del proprio debito nei confronti del Didascali-
con, dice chiaramente che non € poi necessario limitare forzatamente il
ventaglio delle arti meccaniche entro il numero di sette, perché potremmo
facilmente trovare qualche disciplina meccanica che non e possibile far
rientrare nella classificazione ugoniana, oppure ritenere che la theatrica
non ne debba fare parte.

2 'WHITNEY, Paradise Restored, 85-87. Sulla effettiva conoscenza da parte di Ugo di pratiche
tecniche e sul carattere piu o meno astratto e libresco delle sue considerazioni, in realta, non c'é
pieno accordo tra gli studiosi: si veda ad esempio ALEssio, La riflessione sulle artes mechanicae,
126-127; ImBacH, Die Arbor humanalis, 142, e l'equilibrata messa a punto di C. PanTi, Arti
liberali e arti meccaniche fra sapientia, natura e scientia nei libri I e II del Didascalicon di Ugo
di San Vittore (e nei commenti di Boezio all'lsagoge), in Ugo di San Vittore. Atti del XLVII
Convegno storico internazionale Todi, 10-12 ottobre 2010, Fondazione Centro italiano di studi
sull' Alto Medioevo (CISAM), Spoleto 2011, 413-414 e 440-441.

2 Su questo, mi limito qui a rimandare alla completa rassegna presente in WHITNEY,
Paradise Restored, 99-123, in cui sono ricordati molti autori del XII cosi come del XIII secolo;
piu brevemente ALEssio, La riflessione sulle artes mechanicae, 122-124.

22 Su quest'opera, scritta intorno al 1250, si puo vedere A. Maiery, Robert Kilwardby on the
Division of Sciences, in E. LAGERLUND — P. THoM (a cura di), A Companion to the Philosophy of
Robert Kilwardby, Brill, Leiden-New York 2013, 353-389. Nonostante la matrice ugoniana sia
certamente fondamentale per |'esposizione di Kilwardby, sono pero ancora acute e pertinenti le
considerazioni di ALEssio, La riflessione sulle artes mechanicae, 136-137 sulle diverse sfumature
che Kilwardby da rispetto ad Ugo sul tema del lavoro umano.

2 ImBAcH, Die Arbor humanalis, 145-146.

24 ALEssIO, La riflessione sulle artes mechanicae, 140-143; WHiTNEY, Paradise Restored, 118-
119; Maieru, Robert Kilwardby on the Division of Sciences, 381-382.

17



AMO0s CORBINT

Una piu decisa valorizzazione delle arti meccaniche rispetto a Ugo si
vede anche nel fatto che, per Roberto, se consideriamo le varie discipline
nella loro gerarchia di dignita, data dal loro ordo naturalis, non c'e alcun
dubbio che le discipline speculative (metafisica e fisica) debbano tenere
il primo posto, seguite dall'etica a cui sono a loro volta subordinate le arti
meccaniche. Se pero consideriamo 1'ordo inventionis, che & centrale nella
sua opera al punto da determinare anche il suo titolo (che verte esplicita-
mente sulla nascita e la scoperta delle varie discipline), le arti meccaniche
sono le prime ad essere state scoperte dall'uomo, data la loro rilevanza per
le necessita concrete della vita quotidiana, seguite nel tempo dalle disci-
pline speculative e infine dall'etica.” Inoltre per Kilwardby, a differenza
dell'impostazione generale del discorso data da Ugo e ricordata in prece-
denza, le arti meccaniche non sono direttamente finalizzate alla salvezza
eterna dell'uomo, quanto piuttosto subordinate a corrispondenti discipline
teoriche come la fisica e la matematica: in questo modo, le arti tecniche
sono situate ancor piu decisamente nel corpo di un sapere filosofico in sé
autonomo e completo, sulla linea della tradizione aristotelica, e solo indi-
rettamente sono legate a orizzonti antropologici soprannaturali.?

Un altro passo avanti nel percorso qui condotto & rappresentato dalle
diverse opere in cui Raimondo Lullo? si occupa delle arti meccaniche. 11
suo Liber contemplationis presenta una descrizione, piu dettagliata e ric-
ca rispetto a quelle qui ricordate in precedenza, di numerose arti mecca-
niche;?® egli inoltre mostra una conoscenza ben piu documentata di reali
mestieri e pratiche tecniche dell'epoca, di ognuna delle quali specifica una
precisa finalita etica, essendo pero anche consapevole che in alcuni casi
(ad esempio, giudici e medici) essa puo essere e realmente viene perverti-
ta;*? inoltre, e anche questo ¢ significativo di tempi nuovi, la sua presenta-
zione sirifa in alcuni passaggi a memorie personali dell'esercizio di alcuni
mestieri, tratto sicuramente estraneo alle trattazioni precedentemente ri-
cordate anche per via dello stato di vita laicale del loro autore.*® Anche nel-
la sua Doctrina pueril, senza piu presentare una classificazione che preten-
da di essere esaustiva ma piu pragmaticamente enumerando varie attivita
manuali e lasciando aperto 1'elenco a possibili ampliamenti, Lullo insiste

25 ImBAcH, Die Arbor humanalis, 147-148.

26 WHITNEY, Paradise Restored, 121-123.

27 Per un primo orientamento su questo autore del XIII secolo, molto eccentrico rispetto alle
linee portanti del pensiero del suo secolo: A. Fipora — J.E. Ruslo (a cura di), Raimundus Lullus.
And Introduction to his Life, Works, and Thought, Brepols, Turnhout 2008.

% R.L. pa Costa, Las definiciones de las siete artes liberales y mecdnicas en la obra de
Ramén Llull, in Anales del Seminario de Historia de la Filosofia 23 (2006), 136-139.

% pa CosTa, Las definiciones de las siete artes liberales y mecdnicas, 132-135.

30 ImBacH, Die Arbor humanalis, 152-153.

18



Uomo e tecnica. Spunti per una riflessione nel pensiero medievale

sull'aspetto del guadagno che queste arti danno per il sostentamento della
propria vita,*! e consegna al figlio I'esortazione ad imparare per vivere un
mestiere qualsiasi, affermando senza esitazioni che non c'e occupazione
umana che non abbia in sé un certo grado di bonta, poiché ogni occupa-
zione anche manuale e tecnica contribuisce all'ordine del mondo.?? Infine,
anche nell' Arbor humanalis troviamo una vivace descrizione di attivita la-
vorative e manuali, come ad esempio quella dei viaggi necessari ai mer-
canti per procurarsi le proprie merci, insieme a un'aspra critica al cattivo
esercizio dell'arte medica, che puo portare alla morte anziché alla salute:
ma soprattutto troviamo la considerazione secondo la quale un lavoro ma-
nuale puo essere esercitato molto meglio da parte di chi ne abbia anche la
scientia rispetto a chi abbia solo un'istruzione pratica, perché l'apprendi-
mento e l'istruzione permettono, ad esempio, al carpentiere di disegnare,
immaginare e comprendere con piu precisione le figure geometriche che
sono necessarie allo sviluppo del progetto al quale egli lavora manualmen-
te.® Siamo quindi senz'altro di fronte a un'attitudine piu pratica e realistica
nei confronti dell'aspetto tecnico e meccanico delle attivita umane.

Su un piano differente e forse ancora piu stimolante si pongono infine
le riflessioni di quell'outsider del pensiero medievale che ¢ Ruggero Ba-
cone, le cui pioneristiche profezie su possibili invenzioni scientifiche gli
hanno valso talora persino la qualifica di antesignano di Leonardo da Vin-
ci. Anche se oggi questa visione e stata fortemente ridimensionata, studi
recenti hanno comunque rivendicato a questo autore il valore di aver pro-
posto in suoi scritti a partire dagli anni Sessanta del Duecento «sogni tec-
nico-scientifici»* in vari elenchi che ritornano in modi analoghi in opere
differenti, tra cui la palma della piu famosa e citata spetta senz'altro alla
Epistola de secretis operibus artis et naturae (originariamente intitolata
in modo significativo De mirabili potestate artis et naturae): imbarcazioni
che possono navigare senza rematori e guidate da un solo capitano, carri
in grado di muoversi senza cavalli che li trainino, macchine per volare con
ali artificiali, strumenti piccoli in grado di sollevare pesi molto gradi, mac-
chine per andare in fondo al mare, ponti senza pilastri. Bacone afferma
di aver visto di persona queste invenzioni, eccezion fatta per la macchina
per volare, e afferma che esse sono state realizzate gia nei tempi antichi,
come anche forse nei tempi presenti ma in regioni troppo lontane per poter

31 pa Costa, Las definiciones de las siete artes liberales y mecanicas, 152-153.

32 Ivi, 153-155.

3 Ivi, 155-156.

34 N. WEILL-PAROT, Roger Bacon et I'utopie scientifique au Moyen Age, in R. Poma — N.
WeILL-PaROT (a cura di), Les utopies scientifiques au Moyen Age et a la Renaissance, SISMEL —
Edizioni del Galluzzo, Firenze 2021, 47.

19



AMO0s CORBINT

essere osservate. Noi sappiamo oggi che le pretese realizzazioni antiche
sono in realta racconti letterari e leggendari;* invece, quando Bacone si ri-
ferisce all'esistenza ai tempi suoi di queste invenzioni, sta con ogni proba-
bilita facendo estrapolazioni a partire dalla scienza sua contemporanea.*®
La tendenza generale sottesa alle invenzioni che Bacone prospetta e pero
del tutto chiara: si tratta della possibilita di affrancare 1'uomo da una fatica
eccessiva ovvero dalla sua dipendenza dalla forza degli animali,* possibi-
lita data pero sicuramente dallo sviluppo scientifico e tecnologico, che vie-
ne da Bacone fieramente contrapposto alle pretese indebite della magia*
dalla quale la filosofia e la scienza si distinguono poiché il loro operato e le
loro indagini si fondano su una conoscenza effettiva dei meccanismi della
causalita naturale.* In effetti, le proiezioni utopistiche presentate da Baco-
ne sifondano sicuramente sulla propria idea che la scientia experimentalis
da lui prospettata sia possibile poiché questo autore e straordinariamente
ottimista sulle possibilita dei poteri delle artes umane: ben al di la della
considerazione tradizionale che, ancora negli autori precedentemente ri-
cordati, relegava comunque le arti e le tecniche in una posizione tenden-
zialmente secondaria all'interno del sapere umano, Bacone e convinto che
I'arte umana possa non solo imitare la natura, ma fare ben di piu, ovvero
superarla,’’ e che la scienza, lungi dall'essere giunta alla sua pienezza
e maturita, abbia ancora molti segreti della natura da indagare, in una
tensione sempre volta al futuro e alla possibile scoperta di nuove possi-
bilita: la scienza, cosi come la tecnica, per Bacone, & sempre in qualche
modo aperta e incompiuta,*' e lo svelamento dei segreti della natura & in
realta la scoperta progressiva di cio che Dio ha posto in essa. C'e infatti,
per Bacone, una fondamentale differenza tra la mentalita dei semplici e
dei fanciulli, attratta dal meraviglioso e dall'insolito, e quella dei filosofi
che, in forza della loro conoscenza razionale, scopre nel concatenamento

% Ivi, 48-51.

% Ivi, 53-54.

3 Ivi, 54-55.

% Ivi, 57-59.

3 Ivi, 73-83. La risoluta e ferma condanna della magia trova una limitata mitigazione solo
nel riconoscimento che il mondo magico pio anche, in qualche modo, rappresentare una fonte di
ispirazione e di immaginazione per possibili scoperte scientifiche, che perd vanno poi compiute
e condotte alla luce dei ben differenti e piu esigenti caratteri della scientia experimentalis (F.
ALEssio, Mito e scienza in Ruggero Bacone, Ceschina, Milano 1957, 214-215 e 221).

40 WEiLL-PArOT, Roger Bacon et l'utopie scientifique, 61.

41 Ivi, 63; ALEssIO, Mito e scienza in Ruggero Bacone, 215-221 e 234. Un caso particolarmente
interessante di questo sviluppo potenzialmente infinito della nostra possibilita di conoscere e
dominare tecnologicamente la natura e rappresentato per Bacone in modo particolare dal volo
umano: cf. N. WEILL-PARroT, Le vol dans les airs au Moyen Age. Essai historique sur une utopie
scientifique, Les Belles Lettres, Paris 2020, 92-95.

20



Uomo e tecnica. Spunti per una riflessione nel pensiero medievale

causale della natura sempre nuove possibilita che danno luogo all'incre-
mento di un autentico sapere scientifico e tecnico.*> Quindi, le invenzioni
straordinarie che Bacone a volte immagina, a volte trae da fonti letterarie
piu antiche, a volte da autori contemporanei (ben nota e la sua ammirazio-
ne per I'Epistola de magnete di Pietro di Maricourt), sono in realta nel suo
pensiero basate sulla conoscenza razionale delle leggi di funzionamento
della natura, salvo che esse richiedono e in qualche modo stimolano passi
ulteriori nella nostra conoscenza del mondo naturale.

2.

Le considerazioni filosofiche ricordate, che attribuiscono al sapere tecnico
un valore via via piu rilevante, per poter essere piu correttamente compre-
se vanno pero anche collocate sulla base di alcune assunzioni metafisiche
di fondo, che determinano l'orientamento fondamentale della riflessione
razionale della grande maggioranza degli autori medievali e attribuiscono
ad essa il suo reale significato. Anche in questo caso, come in quello di
Ugo di San Vittore, il pensiero del XII secolo sembra un punto di partenza
particolarmente ricco di indicazioni feconde: se infatti € vero che prevalen-
temente sono i filosofi degli ultimi due secoli del periodo medievale, il XIII
e il XIV, a essere di solito considerati come gli autori piu rilevanti e storica-
mente significativi in una prospettiva di storia delle idee di lungo periodo,
e una tendenza storiografica ormai ampiamente consolidata quella di va-
lorizzare il secolo che ha preceduto questa innegabile ed impressionante
fioritura filosofica, un'epoca vivissima e ricca, dai tratti inconfondibilmente
originali e certamente gravida degli sviluppi successivi.*?

La prospettiva fondamentale in cui dobbiamo porci e quella che po-
tremmo indicare con l'espressione ottimismo metafisico, ed e proprio per-
ché essa e tanto lontana dalle tendenze generali del pensiero contempo-
raneo che occorre metterla particolarmente bene a fuoco. Ci puo guidare
nell'illustrazione di questa prospettiva la figura di Pietro Abelardo, ben
noto come autore di fondamentali opere di logica oltre che per le condan-
ne dottrinali subite a causa delle sue dottrine trinitarie, ma forse meno
conosciuto per I'ampiezza dello sviluppo del suo pensiero etico, che va ben

42 ALEssio, Mito e scienza in Ruggero Bacone, 213.

4 Per una prima ricostruzione di insieme, si puo vedere ancora il classico volume di P.
Dronkge, A History of Twelfth-Century Western Philosophy, Cambridge University Press,
Cambridge 1988. Anche l'ultimo convegno ad oggi della Societa italiana per lo studio
del pensiero medievale (SISPM), tenutosi a Roma dal 20 al 22 settembre 2023, ha avuto
significativamente per tema Le filosofie del XII secolo. Nuovi approcci, diverse prospettive.

21



AMO0s CORBINT

al di la della relativamente nota Ethica sive scito te ipsum, e si sviluppa
attraverso le opere filosofiche e teologiche scritte nella seconda parte della
vita di questo autore (in particolare, le Collationes, la Theologia Christiana
e la Theologia Scholarium) su una pluralita di livelli in una dialettica serra-
ta tra istanze teologiche e argomentazioni puramente razionali.*

Il punto di partenza fondamentale e 1'assunzione, del tutto tradiziona-
le a quest'epoca, secondo la quale Dio non fa nulla che non sia buono;*
d'altra parte, sicuramente per Abelardo Dio e, agostinianamente, il bene
sommo, ma questo non significa che la sua bonta sia incommensurabile
con qualsiasi bene creato, come spesso nella tradizione precedente era
stato sostenuto e lo sara ancora, ad esempio, da Tommaso d'Aquino. Inve-
ce, in qualche modo per il maestro palatino e possibile rinvenire una misu-
ra comune tra il bene sommo che e Dio e il bene particolare costituito da
ogni Sua creatura.*® Questo silega nel suo pensiero all'idea che il bene sia
senz'altro cio che costituisce 1'essenza divina, ma anche per certi versi sia
indipendente dall'intelletto e dalla volonta di Dio. Per dirla con una specie
di slogan: cio che e buono, non e buono perché Dio vuole che lo sia; ma
Dio vuole cio che & buono proprio perché esso &€ buono.*” In questo modo,
Abelardo tende a riferirsi ad una nozione di bene che sembra essere indi-
pendente da Dio, sebbene certamente Dio sempre faccia cio che e bene:
non ci sono infatti dubbi sul fatto che il bene sia cio che deve essere fatto,
e il bene coincide per Abelardo con cio che ha una causa razionale; ecco
allora che, anche sulla scorta del Timeo di Platone noto agli autori latini
nella versione e nel commento di Calcidio,*® Abelardo conclude che Dio,
libero da qualsiasi possibilita di invidia, ha fatto il mondo il piu possibile
simile a Sé e, quindi, che Egli non avrebbe potuto farlo migliore di come
lo ha fatto; il che implica che, in qualche modo, la bonta del mondo creato
sia commensurabile con quella che e 1'essenza stessa del suo Creatore.*

Questa prospettiva pone, ovviamente, il problema di spiegare razional-
mente l'esistenza del male: ma l'idea del maestro palatino e senz'altro che
Dio ordini qualsiasi male ad un bene piu alto, usando il male stesso per il

4 Per tutti questi aspetti, rimane fondamentale lo studio di J. MarenBoN, The Philosophy of
Peter Abelard, Cambridge University Press, Cambridge 1997, particolarmente nella terza parte
alle pp. 213-331, dal quale mi faccio guidare in questa breve esposizione.

45 Cf. A. Kenny, The God of the Philosophers, Clarendon Press, Oxford 1979, 110-113.

46 MARENBON, The Philosophy of Peter Abelard, 217-218.

47 Ivi, 219.

48 Su Calcidio, la sua fortuna e influenza, € finalmente disponibile 1'esauriente monografia
di G. Reypams-ScHiLs, Calcidius on Plato’s Timaeus. Greek Philosophy, Latin Reception, and
Christian Contexts, Cambrigde University Press, Cambridge 2021, punto di riferimento ora
fondamentale anche per l'indagine sulla straordinaria importanza di questo autore nella
tradizione medievale.

49 MARENBON, The Philosophy of Peter Abelard, 219.

22



Uomo e tecnica. Spunti per una riflessione nel pensiero medievale

conseguimento di un bene piu grande; anche da questo punto di vista, la
divina provvidenza opera nella creazione in modo che essa sia sempre la
migliore possibile e non possa, nemmeno teoricamente, essere migliore
di come effettivamente essa e. Sempre rielaborando originalmente testi
agostiniani e del Timeo, Abelardo utilizza queste auctoritates proprio per
sostenere che il nostro mondo e il risultato del miglior piano provviden-
ziale possibile, poiché Dio ha organizzato ogni evento in modo che, anche
quando la liberta umana porti gli individui razionali a fare scelte cattive,
tutto cio che avviene in realta sia parte della migliore provvidenza possibi-
le.®® Ma non solo tutte le cose sono ordinate da Dio in modo da essere sem-
pre per il meglio; I'eccellente disposizione dell'universo e anche tale da es-
sere evidente all'uomo, fin dal sesto giorno della creazione. La valutazione
del tutto positiva dell'uomo si manifesta nell'idea abelardiana secondo cui
anche nel paradiso terrestre, persino se Dio non avesse formulato la proi-
bizione di cibarsi dall'albero della conoscenza del bene e del male, 1'uo-
mo avrebbe comunque potuto peccare poiché alla sua ragione naturale e
possibile senz'altro comprendere che cosa puo offendere Dio. Abelardo
presenta quindi anche una visione estrema, non solo per i tempi suoi, del
valore positivo del peccato: secondo lui, infatti, il peccato da all'uomo una
ragione piu grande per amare Dio che ha permesso la redenzione, molto
piu di quanto potrebbe avvenire se l'uomo non avesse peccato. Nell'amo-
re che abbiamo per Dio, piu grande — quindi — dopo e a causa del peccato
originale, I'uvomo ha la possibilita di divenire migliore, e d'altra parte una
vittoria ottenuta senza combattimento e certamente meno meritoria e por-
ta ad un miglioramento molto inferiore rispetto a quello che e consentito
all'uomo nel suo stato postlapsario.°!

Siamo di fronte, come si vede, ad una concezione estremamente ottimi-
stica, nella quale la presenza del male nella realta creata sembra di fatto
totalmente ricompresa nel bene a cui mira l'azione provvidenziale di Dio.
Naturalmente, non tutti gli autori del Medioevo, e nemmeno tutti quelli
del XII secolo, condividono esattamente questa stessa posizione:*? tuttavia,
anche senza arrivare ad una lettura cosi risolutamente sbilanciata sulla
bonta di tutte le cose, anche del peccato, rimane il fatto che certamente il
primo racconto genesiaco della creazione ha potentemente influenzato la
riflessione filosofica degli autori medievali per tutto il lungo arco storico di

S0 Ivi, 233-235.

St Ivi, 248-250.

2 Per quanto riguarda gli sviluppi successivi delle concezioni filosofiche medievali
relativamente alla natura e all'azione della divina Provvidenza nel mondo, si puo vedere ora
il fondamentale studio di M. Posti, Medieval Theories of Divine Providence 1250-1350, Brill,
Leiden-Boston 2020.

23



AMO0s CORBINT

quest'epoca, orientandola ad una concezione ampiamente e risolutamente
convinta della bonta originaria e fondamentale di tutte le cose.

3.

Al centro del basilare ottimismo metafisico presente negli autori del Me-
dioevo, pero, vi € un altro elemento che merita senz'altro di essere messo
in risalto: si tratta del perno stesso intorno a cui ruota l'idea della bonta
fondamentale di tutto il creato, ovvero la centralita e la superiorita dell'uo-
mo rispetto a tutte le creature.

Come scrisse Eugenio Garin in un suo pioneristico studio al riguardo:

L'accentuazione dell'originalita innegabile del moto umanistico ha invece
molto spesso fatto porre in ombra le radici lontane dei motivi ritornanti, le
correnti nascoste per cui talora essi avevano in qualche modo continuato ad
operare; non sembri quindi inopportuno il porre in rilievo, sia pur sommaria-
mente, quanto la celebrazione quattrocentesca della dignitas hominis ripren-
da, dopo il secolare sforzo medievale, tentativi di sintesi caratteristici delle
prime fasi del pensiero cristiano.*

Il discorso, naturalmente, sarebbe assai ampio e molto sfaccettato, poi-
ché l'idea dell'eccellenza dell'uomo e nel mondo latino saldamente radica-
ta fin da scritti ciceroniani, a loro volta fondati su elementi delle tradizioni
stoiche e medioplatoniche.* Tuttavia, all'interno della tradizione cristiana
il topos si arricchisce del fondamentale racconto della creazione dell'uo-
mo in Gen 1,26-28, che fa diventare in essa la dottrina della superiore e
centrale dignita dell'essere umano un tema centrale di riflessione anche
filosofica. Anzi, prima ancora che negli autori cristiani si possono rintrac-
ciare elementi in questo senso gia nel De opificio mundi di Filone di Ales-
sandria, dove si trova affermata 1'idea che 1'uomo sia stato creato nel sesto
e ultimo giorno poiché egli condivide con Dio il fatto di avere una mente
e una capacita razionale, per cui l'uomo ha dovuto avere 1'universo gia

% E. GarIN, La “dignitas hominis” e la letteratura patristica, in La Rinascita 1 (1938), 102-
146; ora in E. GarIN, Interpretazioni del Rinascimento, a cura di M. CiLiBerto, Edizioni di Storia
e Letteratura, Roma 2009, 3.

* Per un primo orientamento su questi aspetti si puo ancora vedere C. Trinkaus, In Our
Image and Likeness. Humanity and Divinity in Italian Humanist Thought, vol. 1, Constable,
London 1970, 183; e il piu recente P. SteenBakkers, Human Dignity in Renaissance Humanism,
in M. DOWELL — J. BRAARVIG — R. BRowNswoRD — D. MIeTH (a cura di), The Cambridge Handbook of
Human Dignity, Cambridge University Press, Cambridge 2014, 86-88.

24



Uomo e tecnica. Spunti per una riflessione nel pensiero medievale

completamente costituito a propria disposizione per poter vivere e vivere
bene.

Ma sono certamente i padri della Chiesa a sviluppare questo complesso
di idee: per quanto riguarda il mondo culturale di lingua latina, in questa
rassegna non possiamo se non limitarci a ricordare la presenza di elemen-
ti di rilievo ad esempio in Arnobio e Lattanzio,” anche se naturalmente
su questo come su moltissimi altri punti e 'eredita agostiniana a stabilire
alcuni pilastri fondamentali, primo fra tutti quello stabilito nella seconda
parte del De Trinitate sulla natura dell'anima umana, nella quale in ogni
atto conoscitivo, in ogni articolazione della vita interiore, in ogni facolta
umana l'Ipponate insegna ai pensatori successivi a trovare tracce della
presenza di un Dio che € unita dinamica e vitale nella Sua trinita.”® Anche
per questo, quando nel De Genesi ad litteram Agostino si trova a commen-
tare il versetto 26 del primo capitolo, il pronome personale plurale viene
da lui inteso in senso trinitario: sono tutte e tre le Persone a partecipare alla
creazione dell'uomo, e non solo il Padre. E tutti questi temi passeranno al
Medioevo latino attraverso le Sentenze di Pietro Lombardo, che ha rappre-
sentato notoriamente il manuale fondamentale di teologia delle universita
europee ben oltre i confini dell'epoca medievale ed € quindi stato oggetto
di innumerevoli commenti filosofici, il quale nella distinzione III del libro
primo si interroga sulla modalita in cui l'anima sia immagine della Trinita,
e nelle distinzioni XVI e XVII mette a tema la creazione dell'uomo e quella
della sua anima.

Se ci volgiamo ai padri della Chiesa di cultura e lingua greca, sicu-
ramente la figura fondamentale e quella di Gregorio di Nissa, che natu-
ralmente riprende nella sua antropologia elementi tratti da Clemente di
Alessandria ed Origene. Ma a questo riguardo ¢ il suo De opificio hominis
che rappresenta uno snodo centrale, anche per la sua notevole fama nel
mondo latino dovuta alla sua traduzione da parte di Giovanni Scoto Eriu-
gena fin dal IX secolo, fama poi ampiamente proseguita in epoca rinasci-
mentale e moderna. In questo scritto, fin dal suo inizio, Gregorio inaugura

% Ancora molto efficaci e suggestive per un primo orientamento le pagine di GariN, La
“dignitas hominis”, 11-15.

% Non e qui possibile toccare e approfondire i tanti problemi suscitati da queste pagine
di eccezionale influenza storica: tra i contributi piu recenti, si possono vedere ad esempio M.
Marrocco, Participation in divine life in the «De Trinitate» of St. Augustine, in Augustinianum
42 (2002), 149-185; C. PieranTONI, El verbum cordis formabile agustiniano y la imagen
trinitaria en el hombre, in Teologia y Vida 52 (2011), 197-210; L. Ares, "Where Does the
Trinity Appear?” Augustine’s Apologetics and “Philosophical” Readings of the De Trinitate,
in Augustinian Studies 43 (2012), 109-126; A. DuronT — C.Y. Yam, Enfoque de la «imago Dei»
centrado en la mente: una construccién dindmica en De Trinitate 14, in Augustinus 59 (2014),
219-254; C. CaraBresg, Huellas de Dios en el espiritu humano. San Agustin, «De Trinitate»,
Libro IX, in Scripta Theologica 54 (2022), 35-59.

25



AMO0s CORBINT

una modalita espositiva destinata anch'essa a diventare in qualche modo
canonica, che prende le mosse dai sei giorni della creazione per spiegare
come e perché il mondo creaturale abbia dovuto precedere 1'uomo, e sof-
fermarsi sul superiore valore dell'essere umano rispetto a tutti gli animalji;
anche la costituzione fisica dell'uomo € 1'occasione di sottolineare la sua
somiglianza con Dio,” la sua regalita, la sua razionalita, 1'articolarsi psi-
cologico e organico delle sue facolta conoscitive.’® Cosi come il De natura
hominis di Nemesio di Emesa,* ben noto in traduzione latina agli autori
del XII e del XIII secolo latino, diffuse nel mondo latino 1'idea dell'uomo
come microcosmo che riflette 1'intera creazione, che unisce in sé irraziona-
le e razionale, mortale e immortale: I'uvomo e nella natura 1'espressione di
vita piu completa e perfetta, posto in una posizione di assoluta eminenza
rispetto alla quale tutto il mondo naturale ha una funzione strumentale e,
dunque, portatore di una funzione cosmica di completamento e di rica-
pitolazione. Nemesio presenta quindi con accenti entusiastici e decisi un
«antropocentrismo ottimistico»® destinato anch'esso ad influire in modo
massiccio sulla tradizione medievale.

Il complesso di elementi che confluiscono nelle riflessioni medievali
sulla dignita dell'uomo trova un momento qualificante di passaggio anche
in compilazioni redatte nei secoli in cui, in corrispondenza col venir meno
della compagine politica imperiale, il pensiero latino ha subito gli effetti
delle invasioni barbariche: basti pensare a testi notissimi anche oggi come

% Per inciso, il discorso qui condotto sulle riflessioni medievali riguardo alla dignita
dell'uomo segue come strada maestra la via della somiglianza con Dio; ma si possono trovare
accennate varie altre piste possibili di affrontare la questione in R. IMBacH, Human Dignity in
the Middle Ages (twelfth to fourteenth Century), in M. DUWELL — J. BRAARVIG — R. BROWNSWORD —
D. MieTH (a cura di), The Cambridge Handbook of Human Dignity, 64-73.

% L.L.E. RamELLI, Gregorio di Nissa, De hominis opificio 1-13: la natura magnifica della
creatura umana, opera di Dio (traduzione e commento filologico) [online], in Stylos 22 (2013);
disponibile su: http://bibliotecadigital.uca.edu.ar/repositorio/revistas/gregorio-nissa-hominis-
opificio.pdf. Anche sul De opificio hominis non & qui possibile soffermarsi: oltre al classico
studio di R. Levs, L'image de Dieu chez Saint Grégoire de Nysse. Esquisse d'une doctrine,
Desclée de Brouwer, Paris 1951, si possono vedere ad esempio i pit recenti saggi di O. SFERLEA,
L'infinité divine chez Grégoire de Nysse: de I'anthropologie a la polémique trinitaire, in
Vigiliae Christianae 67 (2013), 137-168; e G. ManpoLino, «Come un indovinello»: doppia
creazione e immagine di Dio nel De opificio hominis di Gregorio di Nissa, in Adamantius
24 (2018), 416-434.

% Lo studio pit completo e aggiornato sull'opera & certamente quello di B. MortTa, La
mediazione estrema. L'antropologia di Nemesio di Emesa tra platonismo e aristotelismo, 11
Poligrafo, Padova 2004, che si concentra alle pp. 33-44 sulla notevole fortuna dello scritto.

80" A. SicLari, L'antropologia di Nemesio di Emesa, La Garangola, Padova 1974, 50-59;
l'espressione citata in particolare a p. 55.

26



Uomo e tecnica. Spunti per una riflessione nel pensiero medievale

la Consolatio boeziana,® oppure molto letti nei secoli medievali come il
commento al Somnium Scipionis di Macrobio,*” nei quali temi come il po-
sto che I'uomo ha nel cosmo, i suoi scopi e il suo destino ultraterreno hanno
contribuito a tramandare e sostanziare riflessioni significative.

Non e certamente un caso che sia Giovanni Scoto Eriugena nel IX se-
colo ad ereditare in modo particolarmente importante questo complesso di
riflessioni elaborate nel periodo patristico, dato il suo ben noto e struttu-
rale legame col pensiero dei padri greci.®® D'altronde, la sua antropologia,
espressa in modo specifico nel quarto libro del Periphyseon, si trova all'in-
crocio di molti altri temi e problemi nella sua «grande epopea metafisica»
(per usare le parole di Etienne Gilson), per cui essa si presenta come par-
ticolarmente ricca e stimolante dal punto di vista teorico. Da una parte, la
natura umana e connessa con il mondo animale, di cui rappresenta certa-
mente la manifestazione piu preziosa ed elevata;* dall'altra, essa trascende
senz'altro la dimensione animale, poiché connessa con il mondo angelico e
immagine e somiglianza di Dio. In qualche modo, nel suo carattere ancipi-
te, la natura umana & misteriosa e in ultima analisi indefinibile (si & parlato
di una «antropologia negativa» riguardo ad Eriugena), anche poiché essa
(sulla scorta di testi di Massimo il Confessore) € delineata come contenitore
del tutto, e in qualche modo laboratorio di tutta la creazione.® La sua inde-
finibilita e, in fondo, ancora una volta il riflesso di quella del Dio a cui im-
magine essa e creato,’ sulla base di una idea presente nella mente di quel

61 Sul tema in quest'opera si possono vedere L. HouweN, The Beast Within. The Animal-
Man Dichotomy in the Consolation of Philosophy, in R.F. GLEl — N. Kaminski — F. LEBSANFT (a cura
di), Boethius Christianus? The Reception of Boethius’ Consolatio Philosophiae in the Middle
Ages and Early Modern Age, De Gruyter, Berlin 2010, 247-260; M. WutaLa, Every Happy
Man Is a God: Deification in Boethius, in J. OrTiz (a cura di), Deification in the Latin Patristic
Tradition, The Catholic University of America Press, Washington DC 2019, 231-252.

62 Per alcune messe a punto recenti su questo autore: S. LEcompTE, La chaine d’or des poétes.
Présence de Macrobe dans I'Europe humaniste, Droz, Geneve 2009; M. BarBanTI, Macrobio tra
Antichita e Medioevo. La metafora del corpo-carcere, in C. Urso — P. DaLENA (a cura di), Ut
sementem feceris, ita metes. Studi in onore di Biagio Saitta, Bonanno, Acireale-Roma 2016, 573-
589.

63 La letteratura su Giovanni Scoto € assai vasta: per un primo orientamento generale
si possono vedere E. JEAUNEAU, FEtudes érigéniennes, Institut d'Etudes Augustiniennes, Paris
1987; D.B. MoraN, The Philosophy of John Scottus Eriugena. A Study of Idealism in the Middle
Ages, Cambridge University Press, Cambridge 1989. Per avere un'idea dell'ampiezza e della
capillarita della presenza della tradizione patristica greca in Eriugena, proprio rispetto al
tema che qui ci interessa e all'influsso di Gregorio di Nissa si veda P. DronNkg, Introduzione,
in Giovanni Scoto, Sulle nature dell’'universo, libro IV, Fondazione Lorenzo Valla-Mondadori,
Milano 2016, XXVI-XXXVIII.

64 D. CaraBINE, John Scottus Eriugena, Oxford University Press, New York-Oxford 2000, 69.

% O.F. Bauchawitz, Del hombre como interlocutor divino: hacia la antropologia de Juan
Escoto, in Patristica et Mediaevalia 23 (2002), 16-26.

% CARABINE, John Scottus Eriugena, 69-70.

27



AMO0s CORBINT

Dio che, solo, la puo conoscere veramente,®” al punto che nemmeno 1'essere
umano potra mai avere una piena comprensione della propria natura.®

D'altra parte, I'immagine e la somiglianza dell'uomo rispetto a Dio sire-
alizza pienamente soltanto nel Verbo, e non nella realta creata; e in modo
eminente l'immagine divina si realizza nell'intellectus, funzione gnoseo-
logica immediatamente connessa con il mondo intellegibile,*® mentre la
ratio discorsiva collocandosi gia al livello della vita materiale e a sua vol-
ta immagine dell'immagine.”® E, ancora una volta, la dottrina trinitaria di
Agostino si fa sentire poiché ogni possibile manifestazione della presenza
nell'anima dell'immagine divina €, per Giovanni, a sua volta trinitaria.”
Tuttavia, anche se certamente Giovanni trae da Gregorio di Nissa l'idea
di una «doppia creazione», in cui la dimensione sensibile dell'uomo viene
dopo quella intellegibile, il fatto che la natura umana esista simultanea-
mente nella mente di Dio e nella sua dimensione sensibile’? lo rende il
mediatore per eccellenza tra Dio e tutte le sue manifestazioni” e permette
all'uomo di esplicare pienamente la propria superiorita su tutto il creato, in
fondo non del tutto o prevalentemente oscurata neppure dal peccato origi-
nale: la vera natura dell'anima come immagine del Dio trascendente non
e mai del tutto cancellata,” il che é senz'altro un'ulteriore manifestazione
dell'atteggiamento di ottimismo metafisico che caratterizza tanti ambiti
del pensiero medievale.

Tutte queste suggestioni confluiscono sicuramente in organiche e ma-
ture riflessioni del XII secolo, al punto che si e potuto scrivere che

The first fundamental characteristic of the products of the schools is a strong
sense of the dignity of human nature.”

Addirittura, secondo Richard Southern, le scuole del XII secolo sarebbe-
ro state le prime istituzioni europee ad avere come scopo principale la

o7 Ivi, 72-73.
Ivi, 74-75. Baucnwitz, Del hombre como interlocutor divino, 39-44.
Baucnuwrrz, Del hombre como interlocutor divino, 35-36.
70 CARABINE, John Scottus Eriugena, 76-77.
Baucnuwirz, Del hombre como interlocutor divino, 30-35.
Ivi, 24-25; I'esistenza sensibile dell'uomo é presentata come un effetto dell'idea presente
intellegibilmente in Dio (ivi, 28-29).

7 J.L. ALonso, El hombre como lugar universal en Escoto Eritigena, in A. Musco ET AL.
(a cura di), Universalita della ragione. Pluralita delle filosofie nel Medioevo. Universalité
de la raison. Pluralité des philosophies au Moyen Age. Universality of Reason. Plurality of
Philosophies in the Middle Ages. XII Congresso internazionale di filosofia medievale. Palermo,
17-22 settembre 2007, vol. 1I/1, Officina di Studi Medievali, Palermo 2012, 73-81.

4 CaraBINE, John Scottus Eriugena, 78.

# R. SoutHERN, Scholastic Humanism and the Unification of Europe, vol. 1, Blackwell,
Oxford-Cambridge, MA 1995, 22.

28



Uomo e tecnica. Spunti per una riflessione nel pensiero medievale

restaurazione, nella misura piu ampia possibile, della condizione prelap-
saria, proprio attraverso un ampliamento e una sistematizzazione delle ri-
flessioni precedenti.”® Tuttavia, mi sembra importante sottolineare come
anche in momenti successivi del Medioevo il tema abbia ricevuto svilup-
pi notevoli. E importante infatti parlare del vescovo di Lincoln Roberto
Grossatesta, che ha operato nella prima meta del XIII secolo, nella cui
produzione tornano anche temi legati ad uno scritto del periodo carolingio
molto interessante per il nostro tema e che ha sicuramente influenzato gli
sviluppi successivi delle riflessioni sul tema del primato dell'uomo tra tutte
le creature: si tratta del De dignitate conditionis humanae.” Il breve trat-
tato e infatti la rielaborazione fatta da un autore a noi ignoto di due dicta
appunto di epoca carolingia: si tratta peraltro del primo testo a noi noto in
epoca medievale che tratti come proprio tema esclusivo quello che qui ci
interessa, e che connette il valore della persona umana e la sua dignita al
suo essere un microcosmo che riflette in sé tutta la creazione. Esso, inoltre,
e stato inglobato in parte nella compilazione pseudoagostiniana circolata
nel Medioevo sotto il titolo di De spiritu et anima: quest'ultimo a sua volta
€ uno scritto composto in realta nel dodicesimo secolo che rifonde, oltre al
trattato sopra ricordato, testi di Agostino, Boezio, Cassiodoro, Isidoro, Beda
il Venerabile, Ugo di San Vittore, Bernardo di Chiaravalle e altri ancora.
Ora, per tornare a noi, anche il De spiritu et anima € conosciuto da Ro-
berto Grossatesta, la cui speculazione sul tema della dignita dell'uomo si
segnala come particolarmente sviluppata e articolata e che, pur operando
nella prima meta del XIII secolo, presenta nel suo pensiero certamente
molti temi e motivi ereditati dalle epoche precedenti’® e in particolare una
forte connessione con la tradizione speculativa dei padri della Chiesa.”
Sebbene Grossatesta non abbia redatto un'opera in cui sviluppi sistema-
ticamente la sua dottrina della dignita dell'uomo, i vari luoghi della sua
produzione in cui egli tocca questo complesso tematico sono indicativi
dell'ampio articolarsi delle sue riflessioni a questo proposito, a partire dal-

6 Ivi,

7 M. LeBecH - J. McEvoy - J. FLoop, De dignitate conditionis humanae: Translation,
Commentary, and Reception History of the Dicta Albini (Ps.-Alcuin) and the Dicta Candidi, in
Viator 40 (2002), 1-34.

8 Per un inquadramento generale, si puo ancora fare riferimento ai fondamentali lavori di
John McEvoy (in particolare The Philosophy of Robert Grosseteste, Clarendon Press, Oxford
1986; e Robert Grosseteste, Oxford University Press, Oxford 2000), oppure a R. SOUTHERN,
Robert Grosseteste: The Growth of an English Mind in Medieval Europe, Clarendon Press,
Oxford 1992.

# P.B. Rossi, «Magna magni Augustini auctoritas»: Roberto Grossatesta e i Padri, in F.
AMERINI — S. CaARroTI (a cura di), I[psum verum non videbis nisi in philosophiam totum intraveris.
Studi in onore di Franco De Capitani, E-Theca online Open Access Edizioni (Quaderni di
Noctua 3), 2016, 437-469.

29



AMO0s CORBINT

la Tabula magistri Roberti Lincolniensis, indice di voci lasciato incompleto
intorno al 1230 che presenta rimandi a fonti bibliche, antiche, patristiche
e medievali, latine e arabe, riguardo a numerose categorie tematiche rag-
gruppate in nove distinctiones:* e nella distinzione de creaturis il nostro
tema emerge come centrale, nella voce che suona esattamente come de di-
gnitate conditionis humanae (appunto come il trattato di epoca carolingia
sopra ricordato) e che qualifica un interesse particolarmente accentuato in
questo autore rispetto a molti suoi contemporanei. In questa voce, inoltre,
emerge un tratto teoretico tutt'altro che trascurabile: la superiorita dello
statuto dell'uomo e fondata sull'idea di comunicazione, dato che Dio stesso
ha ritenuto di consultarsi in qualche modo con se stesso nell'atto di creare
I'vomo (il riferimento € sempre al pronome plurale di Gen 1,26). Fin dal
suo primo apparire, quindi, I'uomo e lo specchio della natura comunicativa
di Dio, che si riflette nel suo articolarsi in facolta dinamicamente intercon-
nesse, ma tutte unite in un'unica persona, in analogia con la divina Trinita
(in base all'ormai pacifico dettato agostiniano). Dunque, sicuramente 1'uo-
mo e immagine del suo Creatore, ma lo e nello specifico senso di riflettere
la sua comunicazione intratrinitaria nel dinamico articolarsi di memoria,
intelletto e volonta.?! Che questo aspetto sia centrale per Roberto e testi-
moniato anche dal suo tornare nel Dictum 54, che colloca la fonte della
somiglianza dell'uomo con Dio e quindi della dignita umana esattamente
nella sua capacita di comunicare e di parlare, fonte e radice del suo parti-
colare e privilegiato statuto ontologico.??

Un altro aspetto emerge dalla prima lettera dell'epistolario tramandato
a nome di Grossatesta, nella quale questa volta la dignita umana e fondata
sul parallelo tra 1'onnipresenza dell’'anima nel corpo e quella di Dio nella
sua creazione, puntando nella direzione dell'unicita di Dio come origine
e scopo di tutto e, quindi, sottolineando il motivo microcosmico, ben pre-
sente anche in altri scritti di questo autore.®® Ad esempio, esso ritorna nella
discussione sul quinto comandamento nel De decem mandatis, dove Gros-
satesta ribadisce che 1'essere umano e in se stesso tutte le creature, incor-
porando e sintetizzando le altre dimensioni del mondo naturale; o, ancora,
esso e alla base del commento grossatestiano al compianto di Os 4,1-2

80 RoserTUs GROSSETESTE, Opera, I, a cura di J. McEvoy ET aL., Brepols, Turnhout 1995
(CCCM 130), 235-320.

8 M. LeBecH - J. McEvoy, Robert Grosseteste’s Understanding of Human Dignity, in J.
Froop — J.R. GINTHER — J.W. GOERING (a cura di), Robert Grosseteste and His Intellectual Milieu.
New Editions and Studies, Pontifical Institute of Medieval Studies, Toronto 2013, 37-48; alle
pp- 41-43 vengono esaminati dettagliatamente i riferimenti biblici riportati da Grossatesta a
supporto della sua esposizione.

82 Ivi, 54-55.

8 Ivi, 48-51.

30



Uomo e tecnica. Spunti per una riflessione nel pensiero medievale

presente nel Dictum 21.3 Inoltre, esso & pure al centro del De confessione,
opera della maturita in cui diventa chiaro che e proprio poiché 1'umanita
sintetizza in sé tutta la creazione che essa ha un grado di dignita superiore
a quello di ogni altra creatura: l'uomo e il minor mundus che porta in s€ a
unita tutto l'esistente senza per questo essere paragonabile direttamente
a nulla di cio che esiste, creato per ultimo proprio per la sua funzione emi-
nentemente sintetica e riepilogativa del reale.®

Ma sicuramente un'opera in cui il tema emerge con ampiezza e ric-
chezza di dettaglio e I'Hexaémeron, fondamentale saggio all'interno della
storia di questo genere letterario:*® in quest'opera,® il tema della comuni-
cazione e del linguaggio, e quindi la natura trinitaria dell’'anima umana,
e ripreso nuovamente in riferimento al De spiritu et anima pseudoago-
stiniano, ma ad esso si aggiunge un altro tema nuovo e significativo del-
la grande statura teorica di questo autore: si tratta del superamento di
una «prospettiva androcentrica»®® nella trattazione della dignita umana.
Infatti, spiega Grossatesta, la ripetizione presente nell'espressione gene-
siaca: «Dio creo l'uomo a sua immagine, a immagine di Dio lo creo», lungi
dall'essere una mera ridondanza, andrebbe intesa come la sottolineatura
del fatto che l'uvomo e a immagine di Dio Padre, e non del Verbo incarnato.
Sulla base di questo assunto esegetico, per Grossatesta l'espressione del
testo sacro in realta sottolinea che la creazione e stata del maschio e della
femmina insieme, proprio perché la donna e immagine di Dio Padre tanto
quanto lo € 'uomo. La natura femminile ha quindi pari dignita rispetto a
quella maschile.®

8 Ivi, 51-53.

8 Ivi, 53-54.

% Per un primo sguardo d'insieme a questa produzione, si pud consultare la voce
Hexaemeron del Lexikon des Mittelalters, vol. 4, Artemis Verlag, Minich-Zirich 1989, 2199-
2200. Si tratta di una tradizione di scritti che combinano !'esegesi del racconto biblico di Gen
1 con nozioni scientifiche e filosofiche, portate allo scopo di spiegare razionalmente quanto
emerge dal dettato del testo sacro; dopo il modello costituito da Basilio il Grande e la sua
ripresa da parte di Ambrogio nel mondo latino, il genere conobbe una fioritura particolarmente
ampia nel XII secolo, ma arrivo anche oltre (come testimoniano, tra le altre opere, anche le
monumentali Collationes in Hexaemeron di Bonaventura da Bagnoregio) per un totale di quasi
duecento opere nel periodo medievale.

8 In particolare sull'Exaémeron di Grossatesta si puo vedere G.E.M. Gasper, The
Fulfillment of Science: Nature, Creation, and Man in the Hexaemeron of Robert Grosseteste, in
J.P. CunninGHAM — M. HocknuLL (a cura di), Robert Grosseteste and the Pursuit of Religious and
Scientific Learning in the Middle Ages, Springer Switzerland 2016, 221-242.

8 Per usare l'efficace espressione di F. Rerucci, La dignita dell'uomo nell'Inghilterra
medievale, in Per studium et doctrinam. Fonti e testi di filosofia medievale dal XII al XIV secolo.
Studi in onore di Loris Sturlese, a cura di A. Beccarisi — A. PaLazzo, Aracne, Roma 2018, 63.

8 Ivi, 63-64; cf. LeBecH — McEvoy, Robert Grosseteste’s Understanding of Human Dignity,
58-59.

31



AMO0s CORBINT

I testi grossatestiani quindi, nel loro insieme, ci consegnano gli ele-
menti fondamentali di una dottrina della dignita umana considerata da
diversi punti di vista: la comunicazione e la relazione come qualificanti
il peculiare carattere ontologico dell'uomo, la dignita come caratteristica
propria della persona, il suo riflettere nel proprio microcosmo l'intera na-
tura creata. Se dunque il Lincolniense non conclude certamente le rifles-
sioni medievali sul tema,? che arrivano fino a una personalita del calibro
di Francesco Petrarca,’® certamente presenta una loro sintesi che, con la
profondita filosofica che caratterizza questo autore, consegna ai decenni
successivi suggestioni feconde.

Concludendo questi cenni storici, e tornando al tema di questo fascico-
lo, due considerazioni mi sembra che possano essere fatte.

La prima e che il pensiero medievale cristiano non ha avuto certamente
un diffuso e generalizzato atteggiamento di disprezzo nei confronti delle
novita tecnologiche che la storia via via presentava e offriva; anzi proprio
nel XII secolo, quando l'ondata di queste novita ha cominciato sempre piu
rapidamente e decisamente a cambiare aspetti importanti della vita degli
uomini medievali, € iniziata una riflessione razionale volta a dare un senso
e a inquadrare questi sviluppi nella visione del mondo e dell'uomo di quei
secoli. Certamente, non e che questo sia poi diventato uno dei temi por-
tanti del pensiero del tardo Medioevo; d'altronde, a questo riguardo sono
stati ricordati almeno due autori sicuramente atipici nel panorama del XIII
secolo come Raimondo Lullo e Ruggero Bacone. Tuttavia, non si puo cor-
rettamente sostenere in sede storica che il pensiero medievale sia stato
sempre o generalmente ostile ad una valutazione positiva dello svilup-
po delle acquisizioni tecnologiche e dei cambiamenti che esse portavano,
anzi ha sviluppato al loro riguardo considerazioni positive e circostanziate.

La seconda riflessione nasce da una sottolineatura fatta da Luciano Flo-
ridi, che costituisce un ponte tra due capitoli del suo libro La quarta rivo-
luzione e che, certamente non a caso, € uno spunto che permette al suo
autore di enunciare proprio il titolo del libro:

In questo capitolo e in quelli precedenti abbiamo tratteggiato il modo in cui
le ICT hanno prodotto talune significative trasformazioni nella nostra sto-
ria (l'iperstoria), nel nostro ambiente (l'infosfera) e nello sviluppo dei nostri

% Qltre al saggio di Retucci citato alla nota 88, per una trattazione piu focalizzata su autori
di area germanica si puo vedere L. SturLesg, Von der Wiinde des unwiirdigen Menschen.
Theologische und hilosophische Anthropologie in Spdtmittelalter, in M. NEUMEYER (a cura di),
Mittelalterliche Meschenbilder, Pustet, Regensburg 2000, 35-45.

9 Su cui si possono ancora vedere le importanti pagine di Trinkaus, In Our Image, vol. 1,
3-50 e 191-199.

32



Uomo e tecnica. Spunti per una riflessione nel pensiero medievale

sé (l'esperienza onlife). Alle radici di queste trasformazioni sembra esserci
una profonda svolta filosofica nel nostro modo di concepire il posto e il ruolo
«speciali» che abbiamo nell’Universo. Si tratta di una quarta rivoluzione nella
comprensione di noi stessi, come discuteremo nel capitolo che segue.®

L'antropologia, insomma, rimane un aspetto fondante rispetto a tutte le
altre discussioni che possiamo fare sulla rivoluzione tecnologica e digitale
di cui facciamo parte oggi. Chiederci chi siamo noi continua ad essere un
passaggio irrinunciabile per arrivare a dare risposte alla domanda su che
cosa siano per noile nuove tecnologie e, quindi, per poter elaborare teorie
etiche, politiche, giuridiche, sociali sul loro uso, le loro potenzialita positi-
ve e iloro rischi per noi. A me pare pero che il pensiero medievale, anche
solo nella carrellata del tutto riassuntiva che ho presentato, se riteniamo
che abbia ancora qualche cosa di valido da dirci, ci indichi una possibile
linea d'orizzonte dentro la quale poter iniziare e inquadrare tutte le altre
successive riflessioni: la tecnologia non deve soverchiare l'essere umano
cercando un bene puramente tecnico, che non lo riguardi, oppure, peggio
ancora, facendo cio che non € bene per I'uvomo. Se € vero che «la quarta
rivoluzione offre 1'opportunita teorica di ripensare che cosa ci sia in noi di
eccezionale»,” il pensiero medievale continua a ricordarci che puo vale-
re la pena di tenere fermo un timone: quel minor mundus che € 1'uvomo e
cio in cui si specchia tutto il macrocosmo, ed e in lui, e non altrove, che
dobbiamo guardare per trovare, anche alle novita e alle sfide delle nuove
tecnologie, un senso e un significato che siano ancora, anche oggi e per
noi, in definitiva, buoni.

Amos Corbini

Dipartimento di Filosofia e Scienze dell'educazione
Universita di Torino

Via s. Ottavio 20

10124 Torino

amos.corbini@unito.it

92 L. Froripl, La quarta rivoluzione. Come I'infosfera sta trasformando il mondo, Raffaello
Cortina, Milano 2017, 97-98 (prima ed. in inglese Oxford University Press, Oxford 2014). I
corsivi sono miei.

% Ip., Pensare l'infosfera, 15.

33



AMO0s CORBINT

Sommario

Il contributo suggerisce due modi in cui il pensiero dell'Eta di mezzo puo
presentare elementi di interesse nella discussione sui problemi dell'attuale ri-
voluzione tecnologica e digitale. Il primo ¢ il fatto che il pensiero cristiano me-
dievale a partire dal XII secolo non ha disprezzato le innovazioni tecnologiche
di quel tempo come filosoficamente prive di valore: da Ugo di San Vittore in
poi troviamo infatti alcune interessanti riflessioni filosofiche sulla natura, la
portata e l'importanza per 'uomo dello sviluppo della tecnologia. Il secondo
affonda le sue radici nel generale atteggiamento di ottimismo metafisico tipi-
co del Medioevo latino, che ha uno dei suoi principali corollari nell'idea della
suprema dignita dell'uomo e della sua centralita nella creazione. Basandosi
sulla tradizione patristica, da Giovanni Scoto Eriugena a Roberto Grossate-
sta e oltre, il pensiero medievale stabili che il microcosmo umano é il centro
dell'intera creazione e che tutte le cose naturali sono dirette a lui come al loro
fine ultimo. A partire da questi fatti storici sono suggerite due considerazioni
conclusive.

Summary - Man and Technology. Ideas for Reflection in Medieval Thought
The paper suggests two ways in which medieval thought can provide us with
some interesting elements for discussing the problems of the current tech-
nological and digital revolution. The first is the fact that medieval Christian
thought from the XII** century did not despise technological innovations of
the time as philosophically invaluable: from Hugues of Saint Victor onwards,
we find some interesting philosophical reflections on the nature, scope and
significance of technological development for mankind. The second is rooted
in the general attitude of metaphysical optimism that was typical of the Latin
Middle Ages and which was reflected above all in the idea of the supreme
dignity of man and his central place in creation. Starting from the patristic
tradition, from Johannes Scottus Eriugena to Robert Grosseteste and beyond,
medieval thought established that the human microcosmus is the center of all
creation and that all natural things are oriented towards it as their ultimate
goal. Two conclusions can be drawn from these historical facts.

34





