
AR
CH

IV
IO

 T
EO

LO
GI

CO
 T

O
RI

N
ES

E
N
er
bi
ni

2024
1

Grosso – Peyron, Introduzione  Corbini, Uomo e tecnica. Spunti per una 
riflessione nel pensiero medievale  Margaria, Dal mondo al dato, dal dato al 
codice. Sulla necessità di una teoria della conoscenza e del linguaggio nel rapporto 
con il mondo  Grosso, Tra umano e digitale: un contributo dalla metafisica  
Piola, Senza entrare in competizione: intelligenza umana e intelligenza artificia-
le  Picchiarelli, La teologia morale alla prova del mondo digitale  Sacco, Il 
capitalismo dell’intelligenza artificiale (IA)  Carrega, Lavorare e scrivere con 
le proprie mani: tecnica e tecnologia al servizio della missione paolina  Nigra, 
I padri della Chiesa e la «tecnologia»: fra giudizio (krisis) e buon uso (chrêsis)  
Umbrello, Dalla soggettività all’oggettività: la filosofia di Bernard Lonergan 
come fondamento per il design sensibile ai valori  Mantini, Intelligenza arti-
ficiale e medicina: sfide tecniche ed etiche  Sanavio, Teologia dell’educazio-
ne. Come educare al tempo dell’IA, come insegnare teologia al tempo dell’IA  

 Recensioni

€ 27,00

POSTE ITALIANE S.p.A. – SPEDIZIONE IN ABBONAMENTO POSTALE - AUT. n. CN- NE/01992/07.2022 PERIODICO ROC Nerbini

ARCHIVIO   TEOLOGICO 
TORINESE

2024/1
gennaio-giugno 2024 • Anno XXX • Numero 1 

Rivista della FACOLTÀ TEOLOGICA DELL’ITALIA SETTENTRIONALE
SEZIONE DI TORINO

INTELLIGENZA ARTIFICIALE (E DINTORNI)  
ALLA PROVA DI FILOSOFIA E TEOLOGIA

ATT 2024 1 - copertina.indd   1ATT 2024 1 - copertina.indd   1 21/03/24   16:1421/03/24   16:14



ARCHIVIO TEOLOGICO TORINESE
A cura della Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale – Sezione di Torino
Anno XXX – 2024, n. 1

Proprietà:
Fondazione Polo Teologico Torinese

Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale – Sezione di Torino
Via XX Settembre, 83 – 10122 Torino
tel. 011 4360249 – fax 011 4319338
istituzionale@teologiatorino.it
e-mail Segreteria: donandrea.pacini@gmail.com

Registrazione n. 1 presso il Tribunale di Torino del 27 gennaio 2015

Direttore responsabile: Mauro Grosso

Redazione: Andrea Pacini (direttore), Gian Luca Carrega e Antonio Sacco (segretari), Oreste 
Aime, Dino Barberis, Roberto Carelli, Ferruccio Ceragioli, Carla Corbella, Mauro Grosso, 
Pier Davide Guenzi, Luca Margaria, Paolo Mirabella, Alberto Nigra, Alberto Piola

Editore:
Edizioni Nerbini - Prohemio Editoriale srl
via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze         -       ROC n. 34429 (10.6.2020)
e-mail: edizioni@nerbini.it
www.nerbini.it

Realizzazione editoriale e stampa: Prohemio Editoriale srl - via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze

Amministrazione e ufficio abbonamenti:
abbonamenti@nerbini.it

Abbonamento 2024
Italia € 44,50 – Europa € 64,50 – Resto del mondo € 74,50
Una copia: € 27,00

Per gli abbonamenti e l’acquisto di singoli fascicoli dal 2022 in poi: 
Versamento sul c.c.p. 1015092776
intestato a Prohemio Editoriale srl, Firenze

ISBN 9788864348049	 ISSN 1591-2957

 ATT 2024 1.indb   2 ATT 2024 1.indb   2 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



3

Sommario

Intelligenza artificiale (e dintorni)  
alla prova di filosofia e teologia

Introduzione 
Mauro Grosso – Luca Peyron................................................................... 	 »	 7

Uomo e tecnica.  
Spunti per una riflessione nel pensiero medievale
Amos Corbini ........................................................................................... 	 »	 13

Dal mondo al dato, dal dato al codice.  
Sulla necessità di una teoria della conoscenza 
e del linguaggio nel rapporto con il mondo 
Luca Margaria.......................................................................................... 	 »	 35

Tra umano e digitale: un contributo dalla metafisica 
Mauro Grosso........................................................................................... 	 »	 55

Senza entrare in competizione: 
intelligenza umana e intelligenza artificiale 
Alberto Piola............................................................................................. 	 »	 73

La teologia morale alla prova del mondo digitale 
Alessandro Picchiarelli............................................................................. 	 »	 89

Il capitalismo dell’intelligenza artificiale (IA)
Antonio Sacco........................................................................................... 	 »	 107

 ATT 2024 1.indb   3 ATT 2024 1.indb   3 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



4

Sommario

Lavorare e scrivere con le proprie mani: 
tecnica e tecnologia al servizio della missione paolina
Gian Luca Carrega.................................................................................... 	 »	 129

I padri della Chiesa e la «tecnologia»: fra giudizio (krisis) 
e buon uso (chrêsis) 
Alberto Nigra............................................................................................ 	 »	 145

Dalla soggettività all’oggettività: la filosofia di Bernard Lonergan 
come fondamento per il design sensibile ai valori 
Steven Umbrello....................................................................................... 	 »	 161

Intelligenza artificiale e medicina: sfide tecniche ed etiche 
Alessandro Mantini.................................................................................. 	 »	 173

Teologia dell’educazione. Come educare al tempo dell’IA, 
come insegnare teologia al tempo dell’IA
Marco Sanavio.......................................................................................... 	 »	 199

RECENSIONI

M. Ferraris – G. Saracco, Tecnosofia. Tecnologia e umanesimo 
per una scienza nuova (O. Aime)............................................................ 	 »	 217

L. Peyron, Incarnazione digitale. Custodire l’umano nell’infosfera  
(C. Corbella)............................................................................................ 	 »	 220

Y. Berio Rapetti, La società senza sguardo. Divinizzazione 
della tecnica nell’era della teocnocrazia (M. Grosso).............................. 	 »	 222

P. Benanti Human in the Loop. Decisioni umane 
e intelligenze artificiali (P. Simonini)...................................................... 	 »	 226

J.C. De Martin, Contro lo smartphone. Per una tecnologia  
più democratica (P. Simonini)................................................................. 	 »	 230

L. Floridi, Etica dell’intelligenza artificiale. Sviluppi, opportunità, sfide  
(G. Zeppegno)......................................................................................... 	 »	 233

M. Priotto, L’itinerario geografico-teologico dei patriarchi di Israele  
(Gen 11–50) (G. Galvagno).................................................................... 	 »	 236

 ATT 2024 1.indb   4 ATT 2024 1.indb   4 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



5

Sommario

B. Kowalczyk, La «Vetus Syra» del vangelo di Marco. 
Commento e traduzione (G.L. Carrega).................................................. 	 »	 238

T. Halík, Pomeriggio del cristianesimo. Il coraggio di cambiare  
(O. Aime)................................................................................................. 	 »	 242

E. Iula, La pazienza del vasaio.  
La riparazione a confronto con la modernità  
(P. Mirabella).......................................................................................... 	 »	 245

H. de Lubac – H.U. von Balthasar, Conversazioni sulla Chiesa. 
Interviste di Angelo Scola, a cura di J.-R. Armogathe (L. Casto)...... 	 »	 248

M.V. Cerutti (a cura di), Allo specchio dell’altro. 
Strategie di resilienza di «pagani» e gnostici tra II e IV secolo d.C.  
(A. Nigra)................................................................................................ 	 »	 254

L. Berzano, Senza più la domenica. 
Viaggio nella spiritualità secolarizzata (O. Aime) ................................. 	 »	 260

M. Condé, Il vangelo del nuovo mondo (M. Nisii)................................ 	 »	 263

SCHEDE

G. Palestro – M. Rossino – G. Zeppegno, Uomo e ambiente. 
Movimenti ambientalisti e proposta cristiana a confronto (F. Casazza).	 »	 269

S. Rondinara (a cura di), Metodo (A. Piola)...................................... 	 »	 270

 ATT 2024 1.indb   5 ATT 2024 1.indb   5 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



55Archivio teologico torinese 1 (2024), 55-71

Tra umano e digitale:  
un contributo dalla metafisica

Mauro Grosso

Chiamo «metafisiche» le riflessioni che seguono, perché esse vertono sulla 
natura delle cose e non soltanto sul loro aspetto fenomenico. Quando uti-
lizzerò l’aggettivo «ontologico», significa che il discorso si situa sul piano 
dell’essere di una data cosa, ovverosia sulla sua identità profonda,1 su ciò 
che ne costituisce la natura propria.2

Mi soffermerò sul rapporto tra essere umano e dispositivi tecnologici 
digitali dotati di sistemi di calcolo, codifica e, in qualche misura, decisione. 
Per brevità, chiamerò semplicemente «macchine» questi ultimi, includen-
do dunque tutto ciò che va dagli elaboratori di dati ai sistemi di intelligen-
za artificiale generativa.

In questione non pongo che cosa faccia una macchina. Essa, se ad 
esempio è allenata a riconoscere che l’espressione A = A non è solo una 
tautologia, ma esprime l’identità nella sua profondità,3 identificherà anche 
lei questa realtà in tal modo; non come la pensa un essere umano, ma 
nel suo modo di «pensare». Del resto, anche l’uomo si istruisce a pensare, 
attraverso l’insegnamento e l’apprendimento. Quel che qui piuttosto mi 
interessa rilevare è l’alterità sul piano dell’essere tra macchina e umano.

Lascio naturalmente ogni valutazione morale e di valore ai saperi com-
petenti. Tuttavia, sono convinto che l’etica non possa essere a fondamento 
delle proprie prospettive, perché è un sapere che si occupa di una porzio-
ne dell’essere, quella appunto che ne valuta la moralità. È necessario che 

1  Con «identità» intendo l’insieme delle caratteristiche che definiscono un essente, non 
il concetto metafisico che esprime la «relazione che ciascuna entità ha con sé stessa e con 
nessun’altra»: M. Carrara – C. De Florio – G. Lando – V. Morato, Introduzione alla metafisica 
contemporanea, Il Mulino, Bologna 2021, 59.

2  La differenza e la distinzione tra metafisica e ontologia non sono oggi sempre chiare: cf. il 
quadro offerto da P. Gilbert, Ontologia, in O. Aime et al. (a cura di), Nuovo dizionario teologico 
interdisciplinare, EDB, Bologna 2020, 553-558. La mia prospettiva è esattamente quella del 
pensiero capace d’analizzare e poi di giudicare sinteticamente, «metafisico» od «ontologico» 
che dir si voglia.

3  Cf. V. Possenti, Nichilismo e metafisica. Terza navigazione, Armando, Roma 22004, 130.

 ATT 2024 1.indb   55 ATT 2024 1.indb   55 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



56

Mauro Grosso

la metafisica le offra strumenti e argomenti ontologici, che si fondano cioè 
su una riflessione generale sull’essere delle cose. I nodi tematici che mi 
permetto di delineare in questo articolo vogliono essere un modesto con-
tributo in tal senso.

1. Relazione e informazione:  
essere e funzionamento

La realtà nella quale siamo immersi e della quale facciamo parte è rela-
zione? Ovverosia, ha la caratteristica relazionale come elemento costi-
tutivo della propria identità? La filosofia dell’essere,4 con i suoi concetti 
cardine di analogia e partecipazione, può offrire una risposta affermativa 
in tal senso. Infatti, il rapporto che intercorre tra l’essere degli essenti 
contingenti e l’essere del fondamento necessario è una relazione in senso 
profondo e al massimo grado, perché comporta un reciproco coinvolgi-
mento sul piano ontologico e non soltanto su quello funzionale. L’Essere 
(il fondamento necessario) dà l’essere agli essenti contingenti ed è coin-
volto nella loro esistenza in quanto essi partecipano al suo essere; gli es-
senti sono nella misura in cui partecipano all’essere del loro fondamento. 
Questa relazione mette in gioco l’identità di entrambi, giacché incide sul 
loro essere e lo definisce;5 pertanto, essa si colloca sul piano ontologico, 

4  Nell’impossibilità di fornire qui una descrizione di cosa si intenda per «filosofia 
dell’essere», rimando al lodevole volume di V. Possenti, Ritorno all’essere. Addio alla metafisica 
moderna, Armando, Roma 2019, 11-58.

5  Cf. P. Donati, L’enigma della relazione e la matrice teologica della società, in P. Donati 
– A. Malo – G. Maspero (a cura di), La vita come relazione. Un dialogo fra teologia, filosofia 
e scienze sociali, Edizioni Santa Croce, Roma 2016, 23-72, che afferma una dimensione 
ontologica della relazione e non solo una sua dimensione funzionale: la realtà è caratterizzata 
dalla relazione e non è soltanto il luogo in cui si danno relazioni. Scrive l’autore: «La sostanza 
e la relazione sono co-principi originari dell’essere» (53). Concordo con questa impostazione, 
come pure con G. Serrano, Le promesse religiose del digitale, in P. Sequeri (a cura di), Iniziare 
dai molti. Orizzonti del pensiero fraterno, Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 2022, 
213-233, secondo cui il rapporto tra l’uomo e il mondo è di tipo responsivo: «la loro relazione 
induce una trasformazione reciproca del mondo e del soggetto» (227). Si tratta esattamente di 
un rapporto di tipo relazionale come quello tra l’Essere e gli essenti descritto dalla metafisica 
dell’essere. Interessanti sono pure le riflessioni di G. Simondon, Epistemologia della cibernetica 
(1953), in aut aut 68/377 (2018), 12-35, che distingue struttura e operazione sul piano dell’essere 
(15, 21, 34-35). Cf. a tal proposito F. Sunseri, “Ciberneretica” simondoniana, in Philosophy 
Kitchen. Rivista di filosofia contemporanea, 18/1 (2023), 73-87. [doi: 10.13135/2385-1945/7833], 
che mostra come in Simondon si trovi un’«ontologia relazionale […] in cui l’essere è operativo, 
dinamico e mai identico a se stesso», per cui «l’essere, non è soltanto struttura, ma anche 
insieme di operazioni» (79).

 ATT 2024 1.indb   56 ATT 2024 1.indb   56 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



57

Tra umano e digitale: un contributo dalla metafisica

è oggetto d’indagine metafisica e va al di là della mera comunicazione 
informazionale.

Possiamo addurre alcuni esempi di rapporti di tipo relazionale. L’atti-
vità conoscitiva è di questo tipo, perché modifica l’essere umano: il cono-
scente diventa ciò che conosce, è trasformato da ciò che conosce.6 Ancora, 
in tal senso le interazioni microscopiche tra oggetti fisici descritte dalla 
meccanica quantistica sono relazionali, perché operano una trasforma-
zione reciproca tra tali oggetti.7 Così orientano a pensare il cosiddetto 
«effetto tunnel»;8 il collasso della funzione d’onda, con la modificazione 
prodotta dal sistema di misura sulla grandezza da misurare; l’esperimen-
to della doppia fenditura, che induce la materia a comportarsi o come 
insieme di punti o come insieme di onde.9 Anche la parola performativa 
dei sacramenti è di tipo relazionale, perché trasforma ciò a cui è applicata 
in qualcosa di diverso sul piano dell’essere, pur nella permanenza degli 
aspetti materiali.

I rapporti di connessione o di informazione o di comunicazione si si-
tuano invece su un altro piano, quello della trasformazione fisica, senza 
coinvolgere l’essere degli essenti interessati – o almeno uno di loro – in 
alcuna trasformazione o definizione di sé. Ogni trasmissione o elaborazio-
ne di informazioni è infatti procedura, operazione algoritmica, lavorazione 
di dati, e realizza connessioni e collegamenti. Questi non compiono una 
modificazione sul piano ontologico, perché non creano qualcosa di nuovo, 
non operano una trasformazione o definizione in un essente.10

Possiamo indicare alcuni esempi di rapporti non relazionali. Uno è la 
registrazione di dati su un supporto digitale, il quale non agisce sul piano 

6  Cf. J. Maritain, Distinguere per unire. I gradi del sapere, Morcelliana, Brescia 32013, 
142: «un soggetto [che conosce] non esiste più soltanto di un’esistenza limitata a ciò che esso 
è in quanto cosa rinchiusa in un genere, in quanto soggetto esistente per sé, ma esiste di 
un’esistenza illimitata nella quale esso è o diviene, in forza della sua stessa attività, se stesso 
e gli altri». Il supporto digitale che registra dati non è trasformato in tal senso. Del resto, non 
diremmo che un disco fisso conosce i dati che registra.

7  Cf. la ricostruzione di F. Ceragioli, La meccanica quantistica e le sue interpretazioni. Ai 
confini tra fisica, filosofia e teologia, in Archivio Teologico Torinese 27/2 (2021), 383-392, che 
evidenzia come la meccanica quantistica forzi a pensare tutto in termini di relazioni (388), con 
riferimento al pensiero di Carlo Rovelli (388-389) e Bernard d’Espagnat (389-392).

8  Cf. C. Rossetti, Rudimenti di meccanica quantistica, Levrotto & Bella, Torino 22011, 230 
e, in dettaglio, 481-486.

9  Cf. G. Gionti, La meccanica quantistica. Genesi di una teoria dagli inizi alla sua 
sistematizzazione finale, in Archivio Teologico Torinese 27/2 (2021), 375-376.

10  Cf. Y. Berio Rapetti, La società senza sguardo. Divinizzazione della tecnica nell’era della 
teocnocrazia, Mimesis, Milano-Udine 2021, 147-151, il quale distingue con acume procedura 
da apertura, algoritmo da pensiero. Concordo con l’analisi dell’autore. Infatti, nella prospettiva 
che propongo, la struttura dell’essere, cui appartengono l’apertura e il pensiero, è relazionale, 
mentre le operazioni, come procedura e algoritmo, non lo sono.

 ATT 2024 1.indb   57 ATT 2024 1.indb   57 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



58

Mauro Grosso

dell’essere di tale supporto, ma semplicemente sul piano funzionale, per-
ché la capacità di registrazione è funzione propria del supporto digitale 
in questione. Il rapporto tra il supporto e i dati che esso registra non è 
una relazione, perché non insiste sul piano ontologico. Un altro esempio 
è dato dall’elaboratore che gestisce una gran massa di dati, correlandoli 
fra loro, facendo previsioni circa il futuro: esso non è tuttavia modificato 
dal mondo da cui gli provengono quei dati; non attribuendogli significati, 
non entra in relazione con esso.11 Ancora, v’è il caso del codice geneti-
co: esso è bensì l’informazione base di un essere vivente, ma produce un 
vivente della stessa specie di quello da cui proviene, non un nuovo tipo 
di vivente. Anche la parola meramente descrittiva non trasforma ciò che 
descrive; oppure la parola appartenente a un linguaggio sconosciuto al 
ricevente non trasforma quest’ultimo, perché non veicola alcuna possibile 
conoscenza. Come si vede, sono tutti rapporti non relazionali, che non 
operano alcuna trasformazione sul piano ontologico. Ciò spiega perché 
possiamo ritenere relazionale l’intelligenza umana e funzionali i sistemi 
di intelligenza artificiale.12

Dunque, possiamo concludere che la relazione è una dimensione on-
tologica della realtà, mentre invece l’informazione non lo è.13 Infatti, se 

11  Cf. A. Romele, Digital Hermeneutics. Philosophical Investigations in New Media and 
Technologies, Routledge, New York 2020, 140, il quale, commentando H. Dreyfus – S. Dreyfus, 
Making a Mind Versus Modeling the Brain: Artificial Intelligence Back at a Branchpoint, 
in Daedalus 117/1 (1988), 15-43, nota come «artificial neural networks’ abstractions are not 
by force similar to human abstractions». Così, R. Bodei, Dominio e sottomissione. Schiavi, 
animali, macchine, Intelligenza Artificiale, Il Mulino, Bologna 2019, 309-314, parla di «pensieri 
ciechi» a proposito delle elaborazioni delle macchine, le quali non pensano, ma manipolano 
simbolicamente quanto è computabile, lasciando agli uomini il riflettere su se stessi e sul senso 
delle cose. A. Garapon – J. Lassègue, La giustizia digitale. Determinismo tecnologico e libertà, 
Il Mulino, Bologna 2021, 48, ritengono ideologico pensare che il mondo parli da sé, per mezzo 
della mera elaborazione di una gran quantità di dati. Cf. F. Bianchini, Le trasformazioni del Test 
di Turing da Cartesio a Leibniz, in Discipline Filosofiche 17/1 (2007), 191-240: «l’intenzionalità, 
considerata come la caratteristica qualificante del mentale, non può essere ottenuta attraverso 
il mero, formale, inumano potere computazionale dei calcolatori» (199).

12  Cf. L. Floridi, AI as Agency without Intelligence: on ChatGPT, Large Language Models, 
and Other Generative Models, in Philosophy and Technology 36/1 (2023) [doi: 10.2139/
ssrn.4358789].

13  Non sono d’accordo con l’impostazione della filosofia del digitale che considera 
l’informazione come dimensione ontologica accanto alla materia e alla psiche: a tal proposito, 
cf. la pregevole sintesi di S. Tagliagambe, Filosofia del digitale: ontologia o epistemologia?, 
in L. Taddio – G. Giacomini (a cura di), Filosofia del digitale, Mimesis, Milano-Udine 2020, 
47-68, qui in part. 59-60. Ritengo errato elevare l’informazione a dimensione ontologica, per 
rendere conto della sostanziale interconnessione quantistica di tutto l’universo, considerando 
l’universo come il supporto materiale dell’informazione. Piuttosto, per le ragioni evidenziate, la 
relazione è una dimensione ontologica, la quale non ha bisogno di un supporto, ma permea la 
natura stessa della realtà (e dunque delle singole cose). Il rapporto tra informazione e universo 
è di tipo funzionale, in quanto l’universo è il supporto sul quale si regge l’informazione; mentre 

 ATT 2024 1.indb   58 ATT 2024 1.indb   58 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



59

Tra umano e digitale: un contributo dalla metafisica

qualcosa riduce l’aspetto relazionale di una data realtà, si produce un 
impoverimento sul piano dell’essere, anche se vi fosse un incremento sul 
piano della connessione e dell’informazione. Prendiamo come esempio il 
raffronto tra comunità umane digitali e fisiche.14 Nelle comunità digitali, la 
connessione e lo scambio di informazioni sono assai ampi, mentre invece 
sono molto ridotte le possibilità di attivare processi di conoscenza di tipo 
we-mode,15 perché tali comunità raggruppano individui che nutrono i me-
desimi interessi e condividono le stesse conoscenze. Così, al loro interno 
non avviene l’incremento dell’essere che si dà quando è prodotta nuova 
conoscenza. Al contrario, le comunità umane fisiche creano un’identità so-
ciale, cioè qualcosa di nuovo che non esisteva prima che la comunità si 
formasse, uniscono i diversi, modificano i pregiudizi: tutte manifestazioni 
d’incremento dell’essere e dunque riconducibili a rapporti relazionali e 
non meramente funzionali.

invece il rapporto tra relazione e universo è di tipo strutturale, perché la relazione rende 
conto dell’essere dell’universo. Infine, è riduttivo parlare di universo, a meno che si intenda 
con questo nominare l’intera realtà; ma, in tal caso, si rischia di chiamare il tutto con il nome 
della parte, almeno stando a quanto correntemente s’intende quando si parla di «universo».  
La filosofia del digitale si propone inoltre come epistemologia, offrendo, per mezzo della 
definizione dell’«oggetto digitale», uno sguardo d’insieme sulla realtà, che descrive come 
realtà informazionale caratterizzata da un continuo scambio interdisciplinare: cf. ivi, 61-64. 
Sul piano ontologico, cioè dell’identità delle cose, lo scambio o il passaggio di informazioni 
non costituiscono una determinazione ontologica, perché non hanno la caratteristica della 
trasformazione, propria della relazione. L’«oggetto digitale» costituito da dati (contenuto 
dell’informazione) e metadati (strumenti per utilizzare i dati) (cf. ivi, 63) non può descrivere la 
natura del reale con la pretesa di offrire uno sguardo d’insieme, perché dati e metadati sono 
funzionali e non relazionali.

14  Cf. G. Riva – B. K. Wiederhold – F. Mantovani, Searching for the Metaverse: Neuroscience of 
Physical and Digital Communities, in Cyberpsychology, Behavior, and Social Networking (2023), 
Online ahead of print [doi: 10.1089/cyber.2023.0040], con ampia bibliografia. Cf. É. Sadin, Critica 
della ragione artificiale. Una difesa dell’umanità, Luiss, Roma 2019, 108: «nell’eliminazione di 
certe dimensioni inerenti alla socialità esiste una forma di messa al bando dell’essenza di noi 
stessi». Serrano, Le promesse religiose del digitale, 228, ritiene che un rapporto senza relazione 
faccia diventare tutto muto e sordo, anche se «la sensibilità spirituale rimane desta negli ambienti 
digitali come forma originaria comune a tutta l’umanità» (cf. ivi, 224-225).

15  Prospettiva d’interazione sociale focalizzata sul punto di vista in prima persona plurale 
degli individui coinvolti, per espandere il potenziale di comprensione e azione sociale di 
ciascuno. Cf. M. Gallotti – C.D. Frith, Social Cognition in the We-mode, in Trends in Cognitive 
Sciences 17/4 (2013), 160-165.

 ATT 2024 1.indb   59 ATT 2024 1.indb   59 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



60

Mauro Grosso

2. Le macchine,  
immagine dell’uomo

Se per «immagine» si intende la proprietà che una cosa ha di rappresen-
tare, riproducendola più o meno fedelmente, un’altra cosa, allora si può 
dire che le macchine sono immagine dell’essere umano. Esse, infatti, ne 
riproducono alcune operazioni specifiche: calcolare, codificare la realtà 
circostante, assumere decisioni operative. Seppur con modalità proprie, 
sia macchine sia esseri umani fanno questo.16 Infatti, possiamo considera-
re la digitalizzazione della realtà operata da dispositivi digitali, sistemi di 
intelligenza artificiale e reti neurali artificiali, per mezzo dei loro program-
mi operativi, come rappresentazione dell’attività del pensiero umano e la 
scrittura, per mezzo della quale avviene questa digitalizzazione, come im-
magine del linguaggio umano. Strutture e processi che li producono sono 
certo diversi nell’essere umano e nella macchina e la complessità dell’u-
mano non è riducibile all’operatività delle macchine;17 ma altrettanto cer-
tamente possiamo considerare quest’ultima come immagine della prima, 
nel senso di una sua rappresentazione tecnologica.

Ora, vale per la macchina ciò che vale per qualsiasi immagine, cioè che 
essa somiglia (perché raffigura) e differisce (perché è altro) dalla realtà di 
cui è immagine: «il suo essere non è altro da quello di ciò di cui è immagi-
ne e insieme è, invece, altro da esso».18 La macchina, infatti, non può darsi 
senza l’essere umano, sia perché è un suo prodotto tecnologico sia perché 
calcola, codifica e agisce raffigurando le medesime operazioni umane: per 
questo, il suo essere non è altro da quello di ciò di cui è rappresentazione; 
nello stesso tempo, però, la macchina è altro rispetto all’essere umano, 

16  Una macchina non è certo immagine dell’uomo in senso figurativo, alla maniera di 
un’opera artistica; ma può esserlo in termini di pensiero e di linguaggio. Circa la distinzione tra 
immagine come opera figurativa, come pensiero e come linguaggio, cf. C. Ciancio, Ontologia 
dell’immagine, Mimesis, Milano-Udine 2022, 32-33; 65-67; 131-136; 171-174. In questo studio 
ci sono riflessioni che possono avere un’interessante applicazione in campo ontologico, circa il 
rapporto tra uomo e mondo digitale. Vorrei provare ad abbozzare alcune direttrici di ricerca. 
Per una lettura critica del saggio di Ciancio, cf. L. Ghisleri, Libertà originaria e incremento 
ontologico. Note a margine del libro di Claudio Ciancio Ontologia dell’immagine, in Per la 
Filosofia 39/116 (2022), 109-115 [doi: 10.19272/202205103009]. Trovo interessante il possibile 
confronto con la teoria della copiatura, di cui parla Carrara – De Florio – Lando – Morato, 
Introduzione alla metafisica contemporanea, 278 e relativa bibliografia.

17  Cf. le considerazioni critiche avanzate con proprietà da Garapon – Lassègue, La giustizia 
digitale, 44-46; 53-56; 94-96.

18  Ciancio, Ontologia dell’immagine, 15. Personalmente, preciserei l’affermazione in questi 
termini: l’immagine ha il suo proprio essere, il quale dipende da quello di ciò di cui essa è 
immagine.

 ATT 2024 1.indb   60 ATT 2024 1.indb   60 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



61

Tra umano e digitale: un contributo dalla metafisica

perché esegue tali operazioni con modalità proprie e, ovviamente, ha la 
propria identità ontologica.

In quanto dotata di una tale identità, la macchina arricchisce la realtà 
finita, ma non costituisce un incremento ontologico, per due ragioni. La 
prima è che un incremento ontologico avviene solo quando si dà una «di-
versa e nuova modalità di porsi dell’essere originario»,19 la quale modalità 
provenga dalla libertà e sia essa stessa libertà.20 È il caso del rapporto tra 
Dio e l’uomo: Dio è libertà e crea l’essere umano libero; la libertà dell’uo-
mo è immagine della libertà divina: è identica a questa, ma irriducibile 
ad essa, e proprio in questa irriducibilità consiste l’incremento ontologi-
co.21 Non essendo attualmente le macchine agenti liberi, esse non possono 
rappresentare similmente l’originario in una nuova e inedita modalità. Ne 
consegue che, se esistesse una macchina agente liberamente, allora essa 
costituirebbe un incremento ontologico. Tuttavia, la libertà di tale mac-
china sarebbe identica a quella dell’essere umano e irriducibile ad essa, 
ma sul piano dell’essere tale macchina non sarebbe pari all’uomo, per la 
stessa ragione per cui, sempre sul piano dell’essere, l’uomo non è pari a 
Dio: l’immagine, pur essendo dotata di una propria identità ontologica, 
sempre dipende da ciò di cui è immagine e il suo essere, pur non potendo 
esistere indipendentemente, si situa però ad un grado inferiore rispetto 
all’essere di ciò da cui dipende.22 In altre parole, la macchina, in quanto 
prodotto tecnologico dell’essere umano e sua immagine, sempre dipende 
dall’essere umano.

19  Ivi, 226. Cf. Ghisleri, Libertà originaria e incremento ontologico, 111-113.
20  Cf. Ciancio, Ontologia dell’immagine, 217: «Ciò che proviene dalla libertà non è 

espressione di ciò da cui proviene, non è semplice attuazione di sue potenzialità […], quando 
sia un’immagine che non solo proviene dalla libertà ma è essa stessa libertà». Ciancio fa ruotare 
tutto intorno al concetto pareysoniano di libertà. Naturalmente, per accettare tale posizione 
bisogna accogliere per vero l’orizzonte della sua filosofia della libertà. Una discussione critica in 
merito esulerebbe dagli intenti della presente ricerca. Interessanti spunti allo scopo si possono 
trovare in Berio Rapetti, La società senza sguardo, 239, seppur il pensiero di Pareyson non trovi 
qui alcun riferimento esplicito.

21  Cf. Berio Rapetti, La società senza sguardo, 26-32, 219-221; Ghisleri, Libertà originaria 
e incremento ontologico, 113. Per altre vie teoretiche, ma giungendo a conclusioni simili, si 
esprime Berio Rapetti, La società senza sguardo, 239-240: formulazione e impianto mi paiono 
robusti.

22  L’uomo, immagine di Dio, partecipa dell’essere divino, ma il suo essere non è al livello di 
pienezza d’essere dell’essere divino. Pur costituendo un incremento dell’essere, l’uomo non ha 
l’essere ad un livello d’essere pari a quello divino. Così pure, un’immagine non ha l’essere allo 
stesso livello d’essere di ciò del quale è immagine, proprio perché è immagine. Per comprendere 
questa dinamica, non si può fare a meno del concetto di analogia dell’essere (in particolare 
dell’analogia di proporzionalità), proprio delle filosofie dell’essere, che in una filosofia della 
libertà d’impianto pareysoniano sembra non trovare posto o adeguato sviluppo. La valutazione 
della possibilità di un’integrazione tra le due sarebbe interessante. Cf. le osservazioni critiche 
di Ghisleri, Libertà originaria e incremento ontologico, 114-115.

 ATT 2024 1.indb   61 ATT 2024 1.indb   61 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



62

Mauro Grosso

La seconda ragione per cui una macchina non produce un incremen-
to ontologico è che essa non rende più autenticamente se stesso l’esse-
re umano che rappresenta, del quale è immagine.23 Infatti, le macchine 
spingono ben oltre i limiti umani le capacità che riproducono (calcolo, 
codificazione, decisione), con un auto-potenziamento che sembra infi-
nito. Questo non rende l’uomo più uomo, ma anzi ne frustra la natura 
e l’identità, caratterizzata proprio dalla finitudine.24 In buona sostanza, 
le macchine si discostano via via dall’originale che imitano, con la ten-
denza ad invertire addirittura la situazione, per cui è chiesto all’essere 
umano di conformarsi ad esse. Dunque, la macchina non può costituire 
un incremento ontologico, perché non fa essere più se stesso ciò di cui è 
immagine.25

Infine, quando un’immagine si sostituisce alla realtà che rappresenta, 
si distrugge, perché un’immagine, per sua natura, rimanda ad altro e non 
a se stessa.26 Le macchine, se si svincolano da ciò di cui sono immagine per 
sostituirlo, si sottraggono dal rinviare all’altro di cui sono immagine.27 Di-
ventano così realtà indipendenti, non sono più rivelative e interrompono la 
catena di rimandi macchina-essere umano-Dio. L’immagine svincolata da 
ciò di cui è immagine è un’immagine autoreferenziale che significa solo se 
stessa,28 priva «della profondità del rinvio all’originario».29 Pertanto, qua-
lora la macchina si sostituisse all’essere umano, sarebbe un’immagine de-
pauperata nella propria identità ontologica e depauperante nei confronti 
di colui del quale è immagine, non rimandando più a lui. Per questo non 
ha senso che essa sostituisca l’essere umano oppure che l’essere umano si 

23  Cf. Ciancio, Ontologia dell’immagine, 23-24: «L’immagine per Gadamer non è una 
copia, ma ciò in virtù del quale l’originale diventa quello che è. […] Mentre il simbolo non 
porterebbe un arricchimento del contenuto d’essere del rappresentato, nell’immagine invece il 
rappresentato sarebbe in modo più autentico ciò che esso davvero è, e dunque con l’immagine 
si produce un incremento ontologico». I corsivi sono miei.

24  Cf. O. Aime, Momenti di umanità. L’uomo e la tecnica, in Id., La singolarità umana, 
369-391, 388: «la tecnica è sempre in superamento di sé, autodistruttiva, non lascia nulla o 
quasi dietro di sé»; Berio Rapetti, La società senza sguardo, 79 denuncia un «rovesciamento dei 
rapporti» tra uomo e macchina e ivi, 101 un «aumento costante del grado di disumanizzazione» 
operato dalla tecnica nell’uomo (cf. anche ivi, 104).

25  Cf. Ghisleri, Libertà originaria e incremento ontologico, 111.
26  Le immagini sono rivelative quando manifestano la cosa che rappresentano e anche ciò 

a cui questa cosa rimanda (doppio livello): cf. Ciancio, Ontologia dell’immagine, 21-23, 201-
205; inoltre, cf. ivi, 216: la «funzione rappresentativa […] dotata di una potenza rivelativa […] è 
propria di quelle immagini capaci di manifestare il senso profondo della realtà rivelandone la 
relazione all’infinito e rendendo perciò inesauribile quel senso».

27  Cf. ivi, 214.
28  Cf. ivi, 202. Invece, le immagini figurative, concettuali e linguistiche «sono direttamente 

immagini della realtà creata [l’uomo] e indirettamente dell’originario [Dio]» (ivi, 226).
29  ivi, 29. È il caso delle realtà virtuali, che Ciancio cita ed esamina: cf. ivi, 202-206.

 ATT 2024 1.indb   62 ATT 2024 1.indb   62 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



63

Tra umano e digitale: un contributo dalla metafisica

conformi ad essa: semmai è auspicabile il contrario, per mantenere appun-
to l’identità propria della macchina in quanto immagine dell’essere umano 
e quest’ultimo in quanto soggetto rivelabile da ciò che lo rappresenta, cioè 
dalle sue immagini.

3. Simulare non è essere

La filosofia del digitale considera la computazione come principio primo 
del reale. «Tutto è calcolabile» è l’assioma che guida la rivoluzione digita-
le.30 Considerare ogni singolo elemento della realtà o gesto umano come 
riconducibile esclusivamente a un codice è però riduttivo.31 Infatti, un mo-
dello che descriva anche alla perfezione un determinato funzionamento 
non coincide ancora con la realtà stessa, perché la codificazione della cosa 
non è la cosa stessa.32 Ad esempio, l’algoritmo come metodo di calcolo 
esprime bensì una regolarità esistente in natura o nei comportamenti uma-
ni, ma l’esistenza di regolarità del genere non implica che queste siano 
generate da un algoritmo, il quale appartiene allo stesso livello ontologico 
delle cose.33

La questione è propriamente metafisica e verte sul rapporto tra l’ordi-
ne delle cose in natura, l’intelligibilità di quest’ordine e la causa del suo 
essere disposto in maniera intelligente. Le cose in natura funzionano in 

30  Cf. G.O. Longo – A. Vaccaro, La nascita della filosofia digitale, in Mondo Digitale 
13/52 (2014), 1-19; G.O. Longo, L’informazione principio primo? Lineamenti di filosofia 
digitale, in Taddio – Giacomini (a cura di), Filosofia del digitale, 27-46, in particolare 34-37, 
con riferimenti a E. Fredkin, Digital Mechanics. An Informational Process Based on Reversible 
Universal Cellular Automata, in Physica D 45/1-3 (1990), 254-270; G. Chaitin, Life as Evolving 
Software, in H. Zenil (a cura di), A Computable Universe. Understanding and Exploring 
Nature as Computation, 2012, 277-302; S. Wolfram, A New Kind of Science, Wolfram media, 
Champaign 2002. Cf. anche O. Aime, La ragione digitale e la “rivoluzione antropologica”, in 
Id., La singolarità umana. Contributi per l’antropologia filosofica, Mimesis, Milano-Udine 2022, 
393-407, in particolare 400-404; Garapon – Lassègue, La giustizia digitale, 110; E. Fredkin, An 
Introduction to Digital Philosophy, in International Journal of Theoretical Physics 42/2 (2003), 
189-247; A. Leroi-Gourhan, Évolution et techniques, 2: Milieu et techniques, Albin Michel, 
Paris 1973, 36; B. Stiegler, La technique et le temps, 1: La Faute d’Épiméthée, Galilée, 
Paris 1993, 170.

31  Cf. Sadin, Critica della ragione artificiale, 173. Garapon – Lassègue, La giustizia digitale, 
96, si esprime in termini di «riduzione del reale a ciò che è quantificabile»; Berio Rapetti, La 
società senza sguardo, 62-63, parla di finalità di natura ridotte alla finalità umana.

32  Cf. M. Benasayag, Funzionare o esistere?, Vita e Pensiero, Milano 2019, 47-50, evidenzia 
con ragione proprietà delle cose che sfuggono a ogni modellizzazione, differenziando 
giustamente informazioni e conoscenze.

33  Cf. Garapon – Lassègue, La giustizia digitale, 105, che critica con proprietà l’individuazione 
di una «parentela ontologica fra gli algoritmi e il mondo», come se essi fossero sovrapponibili.

 ATT 2024 1.indb   63 ATT 2024 1.indb   63 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



64

Mauro Grosso

un dato modo; questo modo presenta delle regolarità intelligibili, cioè de-
scrivibili per mezzo di leggi formulate dall’intelligenza umana; tali leggi 
codificano quanto accade in natura, ma non ne sono la causa. L’intelli-
gibilità delle cose non causa infatti le cose stesse, ma è la ragione della 
conoscenza che l’essere umano ha di esse. Pertanto, la computazione può 
descrivere e spiegare come è strutturato il reale, ma non può essere il 
principio primo che costituisce la ragion d’essere del reale stesso.

Del resto, considerare la computazione come il principio primo del re-
ale e dunque come ciò che ne rende ragione, implica ricondurre ad essa 
anche la razionalità umana.34 Se è comprensibile che la tecnica tenda ad 
appiattire tutto sul suo piano, perché quanto non è computabile non le 
può appartenere, tuttavia limitare la razionalità umana al mero calcolo è 
riduttivo,35 perché rinchiude il tutto nella parte. Ad esempio, le capacità 
di calcolo della ragione permettono all’essere umano l’utilizzo delle cose; 
ma poi l’intelligenza consente anche di considerare le cose in quanto cose. 
Questa seconda esperienza, propriamente intellettuale, non è questione 
di mera computazione.36 Ridurre la razionalità umana alla capacità di cal-
colo costituisce pertanto una degradazione ontologica,37 perché all’essere 
umano appartengono anche capacità superiori.38 Ne è un esempio la pro-
duzione di simboli, i quali, una volta tradotti in termini computazionali, 
perdono la loro ricchezza e capacità rivelativa della realtà e sono ridotti 
a segni o, peggio, a segnali, smarrendo la complessità di ciò che rappre-
sentavano.39 Infine, se la razionalità umana risulta superiore al presunto 
principio primo della computazione, significa che essa può giudicare e 

34  Cf. Romele, Digital Hermeneutics, 138: «by creating digital machines we have also 
begun to interpret and shape ourselves in their image and likeness». Garapon – Lassègue, La 
giustizia digitale, 40-46 discute come i dati vengano appiattiti nel linguaggio delle macchine. 
Per questo la finzione diventa indistinguibile dalla realtà: cf. Bodei, Dominio e sottomissione, 
332. È il problema del «datismo», come «logico sviluppo della trasformazione informazionale 
della società» (Aime, Momenti di umanità, 390).

35  Cf. Berio Rapetti, La società senza sguardo, 225.
36  Cf. H.L. Dreyfus, Why Heideggerian AI failed and how fixing it would require making 

it more Heideggerian, in Artificial Intelligence 18/171 (2007), 1137-1160, 1144: «I can be 
described objectively as using a certain door as a door, but I’m not experiencing the door as 
a door». Cf. G. Chimirri, IA Intelligenza artificiale. Etica delle macchine pensanti, Asterios, 
Trieste 2021, 38.

37  Cf. Sadin, Critica della ragione artificiale, 100-109, in particolare 104, là dove denuncia 
l’«allineamento delle prestazioni delle persone a quelle dei sistemi».

38  Cf. Benasayag, Funzionare o esistere?, 52: «Attualmente, la doxa dominante afferma 
che l’unica differenza tra la macchina e il vivente è di tipo quantitativo e che tale superiorità 
quantitativa giustifica il dominio della macchina sul vivente».

39  Cf. Aime, Momenti di umanità, 381-382, e anche Benasayag, Funzionare o esistere?, 
45-48.

 ATT 2024 1.indb   64 ATT 2024 1.indb   64 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



65

Tra umano e digitale: un contributo dalla metafisica

modificare la computazione stessa.40 Ciò dimostra che questo principio 
non è primo, perché non rende conto di qualcosa, come la ragione, che 
dovrebbe essergli dipendente o quanto meno sussunto.

4. L’imitazione non può eliminare ciò che imita

Se è riduttivo ricondurre la razionalità umana alla sola computazione e 
considerare l’essere umano entro questi soli termini ne costituisce una de-
gradazione ontologica, scambiare l’identità dell’essere umano con quella 
della macchina è invece assurdo sul piano dell’essere. Se infatti un’imi-
tazione supera e sostituisce ciò che imita, sul piano fenomenologico essa 
smette di essere un’imitazione e assurge al grado di originale; ma sul 
piano dell’essere continua ad essere un’imitazione. Ad esempio, i sistemi 
d’intelligenza artificiale di architettura generativa forniscono risposte che 
non sono distinguibili da quelle umane. Esse sanno addirittura imitare 
lo stile di un dato scrittore. E così pare di gran lunga superato il test di 
Turing.41 Tuttavia, la macchina è una macchina e l’essere umano è un es-
sere umano. Sul piano fenomenologico, i due possono risultare indistinti 
e indistinguibili; ma sul piano ontologico, la differenza è inequivocabile 
ed evidente. Non bisogna dunque confondere piano ontologico e piano 
fenomenologico, ritenendo che il digitale possa sovrapporsi in tutto e per 
tutto all’analogico e placidamente sostituirlo. Non è così, anche qualora la 
macchina potesse imitare in tutto e per tutto l’essere umano.42

40  È l’idea dell’«homme variable» tratteggiata da M. Doueihi,  Pour un humanisme 
numérique, Seuil, Paris 2011, 144-145, che l’autore riprende da P.K. Dick, L’Homme variable, 
Librairie des Champs-Élysées, Paris 1975. Cf. M. Vitali Rosati, Une philosophie du numérique, 
in Sens public (2011), http://sens-public.org/articles/882/ [doi: 10.7202/1063088ar]: «L’homme 
variable est un homme capable de s’insérer dans le code pour le changer».

41  Circa il test di Turing, cf. M. Davis, Il calcolatore universale, Adelphi, Milano 2003, 
254-263.

42  La questione non è nuova, se già H. Dreyfus, What Computers can’t do, The MIT Press, 
Cambridge, MA 1972, 173 scriveva: «human world, then, is prestructured in terms of human 
purposes and concerns in such a way that what counts as an object, or is significant about 
an object already, is a function of, or embodies, that concern. This cannot be matched by a 
computer, for a computer can only deal with already determinate objects». Cf. Romele, Digital 
Hermeneutics, 137, che commenta ritenendo questa «an essential difference between human 
beings and computers». Non so dire se all’aggettivo essential, cui ricorre l’autore, si possa 
attribuire una valenza strettamente metafisica in riferimento al concetto classico di essenza; 
di certo, però, esso ce l’ha. Del resto, come nota Berio Rapetti, La società senza sguardo, 
201-206, l’uomo che si sviluppa soltanto sul piano materiale tradisce la propria natura. Cf. 
anche M. Ferraris – G. Saracco, Tecnosofia. Tecnologia e umanesimo per una scienza nuova, 

 ATT 2024 1.indb   65 ATT 2024 1.indb   65 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



66

Mauro Grosso

Il nodo è assai delicato, in particolare se si assume come punto pro-
spettico il fatto che le macchine sanno svolgere molto meglio dell’essere 
umano determinati compiti. La velocità di analisi dei dati che è loro pro-
pria gli consente profilazioni di alto livello. Esse sanno meglio dell’uomo 
come egli si comporterà e lo condizionano attraverso pubblicità, suggeri-
menti, risultati di ricerca,43 pur non facendolo ancora per volontà propria. 
Offrire strumenti non è però porsi come alternativa a chi li deve utilizzare. 
Si veda, ad esempio, il caso delle possibili applicazioni dei sistemi di in-
telligenza artificiale nell’ambito della giustizia: un giudizio forense dalla 
certezza scientifica assoluta è l’obiettivo che si vorrebbe perseguire, per 
evitare le storture cognitive dell’essere umano, le quali sarebbero elimi-
nate grazie all’esclusione del concorso umano. Ciò comporterebbe però 
l’eliminazione dell’essere umano, anziché offrirgli un ausilio nell’esercizio 
di quanto gli appartiene per identità, ossia la capacità di giudizio – e non 
solo un asettico esercizio della giustizia.44

L’aberrazione e l’errore metafisici che consistono nello scambiare e 
confondere piano ontologico e piano fenomenico sono resi manifesti dalle 
contraddizioni a cui conducono: da una parte, si cerca di costruire mac-
chine sempre più simili all’uomo – dunque si antropomorfizzano le mac-
chine – e, dall’altra parte, si vuole far assomigliare l’uomo sempre più alle 
macchine – ibridandolo e sostituendolo con esse. Così, mentre si umanizza 
la macchina, si disumanizza l’uomo:45 ecco la contraddizione fra ciò che 
è un obiettivo in termini fenomenologici ed è un’aberrazione in termini 
ontologici.

A tal proposito, ci sono tre considerazioni squisitamente metafisiche 
che possono essere avanzate. La prima riguarda il rapporto tra tecnica e 
conoscenza. La tecnica è espressione tipica dell’essere umano, a ogni li-

Laterza, Bari-Roma 2023, 99-100 circa l’irriducibile differenza di natura tra intelligenza 
umana e artificiale. Tuttavia, l’argomento pare più basato sull’ironia che non sulla ragione.

43  Cf. Romele, Digital Hermeneutics, 146: «My hypothesis is that the digital, as it is today, 
must be considered as a sort of habitus generator» e ivi, 151.

44  Cf. Garapon – Lassègue, La giustizia digitale, 112-113; Sadin, Critica della ragione 
artificiale, 103-105, 108, 144, circa l’automazione come progressiva eliminazione dell’umano; 
Romele, Digital Hermeneutics, 143-144: «The interpretational gap between humans and digital 
machines can have no important consequences in fields such as art and cultural production 
in general. Yet what happens when such a gap manifests itself in other contexts like justice, 
politics, and economy?». Sulla capacità di giudizio come proprietà essenziale dell’uomo, cf. 
nel recente volume di G. Cicchese – G. Chimirri, Persona al centro. Manuale di antropologia 
filosofica e lineamenti di etica fondamentale, Mimesis, Milano-Udine 22016, 306 e la relativa 
bibliografia ivi, 330-331, e nel più datato ma valido di L. Bogliolo, Antropologia filosofica, 1: 
L’uomo e il suo agire, Pontificia Università Lateranense-Città Nuova, Roma 41977, 324-331 e la 
relativa bibliografia ivi, 399-404.

45  Cf. Berio Rapetti, La società senza sguardo, 166-168, 173.

 ATT 2024 1.indb   66 ATT 2024 1.indb   66 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



67

Tra umano e digitale: un contributo dalla metafisica

vello, ma è funzionale, nel senso che non apporta alcuna trasformazione 
in chi la utilizza; la conoscenza, invece, è relazionale, perché modifica il 
conoscente in rapporto al conosciuto, come si è già avuto modo di richia-
mare. Ora, la tecnica non appartiene all’essenza dell’essere umano, per-
ché egli si esprime nella tecnica, ma questa non esprime ciò che l’essere 
umano è; invece, la conoscenza fa parte della sua essenza, perché essa 
esprime l’identità dell’essere umano. Questi infatti fa dispositivi tecnici, 
mentre è conoscenza.46

La seconda considerazione riguarda l’apertura alla trascendenza come 
dimensione fondante l’essenza umana. Con «apertura» intendo sia il rico-
noscimento della trascendenza sia la riflessione su di essa. A nessun altro 
vivente nel regno animale appartiene questa apertura, né la comprensione 
di un orizzonte che travalichi quello materiale. Infatti, è proprio dell’uo-
mo interrogarsi su ciò che trascende la realtà di questo mondo.47 Ciò fa 
dell’essere umano un soggetto e non un oggetto, per quanto ultra-perfe-
zionato o ultra-perfezionabile. Anche se questo viene negato nei fatti, non 
significa che non corrisponda all’identità propriamente umana.48 Del resto, 
nessun potenziamento, fosse anche all’infinito, di ciò che è materiale può 
compiere un salto verso il piano trascendente. Neppure può farlo l’infor-
mazione, che nella triade della filosofia digitale materia-energia-informa-

46  Non sono d’accordo con G.O. Longo, Il simbionte. Prove di umanità futura, Mimesis, 
Milano-Udine 2013, 111, secondo il quale la scienza è espressione storica dell’umano e invece 
la tecnica appartiene all’essenza dell’homo sapiens, a meno che si debba distinguere scienza 
e conoscenza. Dice bene Aime, Momenti di umanità, 378, precisando che «la tesi è arrischiata 
ma non infondata, almeno sul piano fattuale», poiché non lo è su quello logico, né su quello 
metafisico. Concordo invece che delegare l’uso della razionalità agli strumenti accelera la 
scomparsa della scienza in favore della tecnica: cf. ancora Longo, Il simbionte, 111.

47  Cf. B. Lonergan, Metodo in teologia, Città Nuova, Roma 22022, 145ss; C. Tagliapietra, 
Il contributo di Bernard Lonergan a una teologia dell’esperienza religiosa, in Annales 
Theologici 36/1 (2022), 81-110, 89. Non sono d’accordo con Ferraris – Saracco, Tecnosofia, 
92, secondo cui «come caratteristica esclusiva dell’umano, l’urgenza vitale può (anche se non 
necessariamente deve) trasformarsi in urgenza spirituale». L’attività interiore di riflessione 
propria dell’essere umano, che determina la dimensione spirituale in quanto elaborazione di 
una cultura, espressione di un’interiorità e ricerca di senso, non è una possibilità per l’uomo, ma 
una sua caratteristica peculiare. Può anche non essere un’urgenza, ma certo contraddistingue 
l’essere umano in quanto tale. È possibile che resti in una condizione potenziale, ma non 
in modo permanente. Infatti, persino il bambino, seppur a suo modo, già la sviluppa. Del 
resto, se così non fosse, bisognerebbe ammettere che il bambino non è un essere umano: 
un’aberrazione ontologica.

48  Cf. sull’ultra perfezionamento: Aime, Momenti di umanità, 390; Berio Rapetti, La società 
senza sguardo, 221; sulla trascendenza come fondante l’essenza umana: Berio Rapetti, La 
società senza sguardo, 183, 192; Chimirri, IA Intelligenza artificiale, 6-8; Cicchese – Chimirri, 
Persona al centro, 126-129, 247-248; Garapon – Lassègue, La giustizia digitale, 90: si cerca 
l’efficienza di un servizio, per esserne soddisfatti; non importano gli «attributi simbolici della 
funzione», cioè quanto di umano sta a garanzia di quel servizio.

 ATT 2024 1.indb   67 ATT 2024 1.indb   67 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



68

Mauro Grosso

zione49 costituisce la dimensione trascendente della realtà. Infatti, se essa 
ha il medesimo statuto di principio primo attribuito agli altri due termini 
dalla tradizione fisica, allora è immanente come loro; se invece è l’unico 
principio primo e sussume gli altri due, può appartenere al piano della 
trascendenza, ma non è apertura al trascendente. Per cui, questa rimane 
comunque una peculiarità umana.

La terza considerazione riguarda il rapporto tra confine e limite. Nella 
cultura ipermoderna50 ogni limite è considerato un confine, che è sem-
pre possibile superare. I limiti nella velocità di calcolo, nella capacità di 
memoria, nel ciclo vitale, che sono costitutivi dell’essere umano, vengono 
considerati confini e in quanto tali via via superabili. L’ibridazione con si-
stemi digitali ha anche questo scopo. L’identificazione tra limite e confine 
fa però correre il rischio di eliminare l’uomo, eliminando i suoi limiti. Se 
infatti rifiuta la propria limitatezza, l’essere umano rifiuta di fare i conti 
con la finitudine che gli è ontologicamente propria e cade nell’illusione di 
potersi potenziare all’infinito. Ma anche se egli si potenziasse tecnologica-
mente, non si approprierebbe di una potenza infinita, perché questa non 
è a disposizione dell’uomo, non gli appartiene. Nel suo vano inseguirla, 
l’essere umano intensifica sempre più la propria volontà di potenza e il do-
minio della propria tecnica sulla natura,51 con i noti e drammatici risultati 
visibili.

5. In luogo di una conclusione

Le considerazioni esposte e gli argomenti avanzati mi invitano a uno 
sguardo prospiciente e ad abbozzare alcune piste di riflessione ulteriore, 
muovendo sempre da un punto di vista ontologico.

1. La precisazione delle rispettive identità sul piano dell’essere della 
macchina e dell’uomo è fondamentale per strutturare un loro adeguato 
rapportarsi. Recuperare il concetto di «natura» è una sfida, perché tale 
concetto ha un sapore desueto. Eppure, ci sono strumenti di pensiero che 
non possono essere giudicati soltanto sulla base della loro età, ma dovreb-

49  Circa la triade, cf. Longo, L’informazione principio primo?, 45.
50  Benasayag, Funzionare o esistere?, 33 parla di «ipermodernità» al posto di «postmodernità» 

a riguardo della cultura attuale, caratterizzata dall’avvento del post-organico e dalla rimozione 
del negativo. Ragguardevoli le considerazioni sulla confusione tra confine e limite: cf. ivi, 39.

51  Cf. Aime, La ragione digitale e la “rivoluzione antropologica”, 397; Berio Rapetti, La 
società senza sguardo, 273. Questi altrove propone come rimedio, con considerazioni assai 
interessanti, il recupero di un’antropologia integrale: cf. ivi, 176-177, 182-183.

 ATT 2024 1.indb   68 ATT 2024 1.indb   68 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



69

Tra umano e digitale: un contributo dalla metafisica

bero esserlo in virtù della loro veridicità e capacità di rendere conto del 
reale.52

2. Il problema non è pertanto se una macchina possa avere una co-
scienza, o agire liberamente, o pensare similmente a un essere umano. 
Potrebbe svolgere anche tutte queste operazioni, in un modo del tutto pro-
prio e peculiare.53 Ma i due resterebbero comunque in un rapporto di alte-
rità ontologica, seppur di dipendenza: sul piano dell’essere, le loro identità 
sono infatti irriducibili, anche se la macchina dipende dall’essere umano, 
in quanto sua immagine. La capacità di eseguire milioni di calcoli al secon-
do e l’abilità esperienziale e intuitiva umana si collocano su livelli diffe-
renti e la prima è una mera rappresentazione computazionale, per giunta 
assai parziale, della seconda, nonostante gli esiti.

3. La competizione su un piano generale tra due nature diverse è priva 
di senso e di prospettive. Non si può mettere un essere umano in com-
petizione con una macchina, o viceversa. Tale competizione è assurda, 
perché le loro rispettive nature sono incommensurabili, ed è pure stolta, se 
suscitata volontariamente. Un supporto digitale, ad esempio, può salvare 
e ricordare tutto quanto immagazzina, indistintamente; la memoria umana 
invece seleziona e si scolpisce per mezzo delle esperienze provate, deter-
minando l’identità della persona.54 Deep Blue e Garry Kasparov possono 
competere per gioco, a scopi dimostrativi, su un piano particolare; ma non 
ha senso che lo facciano per sostituirsi l’una all’altro come configurazioni 
della realtà su un piano più generale.

4. L’ibridazione tra umano e digitale è una possibilità tecnologica. 
Qualsiasi sviluppo possa avere, essa andrà regolata, pena la perdita d’i-
dentità dell’essere umano.55 Il criterio ontologico si offre per la futura de-

52  Cf. Benasayag, Funzionare o esistere?, 51: «Se si riuscisse ad afferrare la differenza di 
“natura” tra l’oggetto modellizzato e la sintesi computazionale, si potrebbe andare verso processi 
di ibridazione molto distanti dai reazionari incubi postumanisti del “tutto funzionamento”».

53  Cf. Romele, Digital Hermeneutics, 140: «When an unsupervised machine learning 
algorithm produces an unexpected abstraction, association, or correlation, could not we say that 
we are still standing before a form of interpretation, however not human anymore?». L. Floridi 
– J. Sanders, On the Morality of Artificial Agents, in Mind & Machines 14/3 (2004), 349-379 
parlano di «aresponsible morality» a proposito degli algoritmi di apprendimento automatico; 
K. Hayles, Cognition everywhere: the Rise of the Cognitive Nonconscious and the Costs of 
Consciousness, in New Literary History 45/2 (2014), 199-220 usa il concetto di «nonconscious 
cognition».

54  Cf. Garapon – Lassègue, La giustizia digitale, 134, secondo cui la memoria infallibile dei 
dati determina «un mondo che non dimentica niente, un mondo senza perdono né possibile 
redenzione. Siamo qui all’apice del presentismo. […] Non c’è niente di più terribile di una 
memoria infallibile, e soprattutto di una memoria totale dei nostri errori». Anche Ferraris – 
Saracco, Tecnosofia, 88-90 concordano sulla necessità di una teoria per ordinare i dati.

55  Secondo Benasayag, Funzionare o esistere?, 45, l’ibridazione è un dato di fatto che non 
si potrà evitare; «l’unica questione che si pone a noi oggi è piuttosto sapere verso quale tipo di 

 ATT 2024 1.indb   69 ATT 2024 1.indb   69 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



70

Mauro Grosso

cisione normativa: ciò che incide sull’essere dell’uomo, sulle sue caratte-
ristiche essenziali che lo fanno essere tale, facendolo venire meno, è da 
rifiutare.56 A tal proposito non bisogna confondere l’impianto di protesi e 
l’ibridazione. Una protesi è infatti un dispositivo artificiale che serve per 
sostituire una parte del corpo danneggiata o mancante, senza modificare 
l’identità ontologica del soggetto nel quale viene impiantata; l’ibridazione 
è un procedimento che incrocia artificialmente individui di razze diverse, 
per produrne una nuova. Ma se un essere umano fosse ibridato con una 
macchina, si produrrebbe una nuova specie, non una nuova razza, qualora 
venisse modificata l’identità ontologica dell’umano. E ciò provocherebbe 
la perdita dell’umano. 

5. È importante pensare l’uomo a partire dal digitale, assumere even-
tuali nuove categorie per esprimere ciò che gli è proprio. Attingere dall’o-
rizzonte digitale strumenti per una migliore e maggiore comprensione 
dell’umano può rendere possibili contributi di analisi ulteriori. Questo non 
significa tuttavia far definire dal digitale che cosa sia propriamente uma-
no.57

6. Se la macchina è immagine dell’essere umano depauperata e de-
pauperante, qualora assuma indipendenza e non rimandi più all’uomo; se 
è privo di senso sia un superamento di quest’ultimo da parte della prima 
sia il conformarsi dell’essere umano alla macchina; se è possibile e anche 
accettabile che dispositivi tecnologici si evolvano autonomamente e svol-
gano operazioni che non sono note ai programmatori; se non è accettabile 
che l’essere umano sia ibridato con qualcosa che rischia di annullarne l’i-
dentità ontologica, pur incrementandone le potenzialità di calcolo o elimi-
nandone i limiti; se, dunque, l’eventuale conformazione dell’essere umano 

ibridazione desideriamo andare». Per Garapon – Lassègue, La giustizia digitale, 113-114, non 
dobbiamo chiederci se una tal cosa sarà possibile, ma prepararci a riconoscere se sarà buono 
ciò che sarà possibile.

56  Bodei, Dominio e sottomissione, 342 indica dignità, libertà e uguaglianza come 
caratteristiche dell’uomo; se si impianta un chip nel cervello, quale certezza rimane che 
non possa avvenire una colonizzazione diretta delle coscienze? Sadin, Critica della ragione 
artificiale, 151-158 pone il problema del reale e della sua cancellazione. Sull’esigenza di 
norme, che sembra fuori discussione, si tenga presente l’osservazione di Aime, Momenti di 
umanità, 387: «la tecnica non è in grado di autoregolarsi, di porre dei limiti; “vuole” se stessa 
semplicemente per se stessa». L’analisi di Berio Rapetti, La società senza sguardo, 128-129 
è senz’altro profonda e profetica, là dove rileva la contraddizione del conservare l’umano 
ibridandolo con il digitale, dopo aver distrutto l’idea di essenza umana.

57  Cf. Vitali Rosati, Une philosophie du numérique, secondo il quale la tecnologia digitale 
genera una cultura, produce un nuovo modo di vedere il mondo, per cui bisogna ripensare 
l’umano sulla base di un cambiamento radicale di queste categorie. Non sono invece d’accordo 
sul fatto che la tecnologia digitale crei nuove umanità poiché modella gli esseri umani: semmai, 
essa può determinarne nuove configurazioni, ma non creare nuove umanità. Forse l’autore 
intende questo, ma, se l’equivoco è probabile, la prudenza non è mai troppa.

 ATT 2024 1.indb   70 ATT 2024 1.indb   70 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



71

Tra umano e digitale: un contributo dalla metafisica

alla macchina e la loro confusione sul piano fenomenologico producono 
aberrazioni o contraddizioni ontologiche, restano praticabili soltanto l’an-
tagonismo o la collaborazione. Il primo non può condurre a risultati signi-
ficativi, perché l’apporto positivo delle tecnologie e del digitale per una 
vita umana buona o migliore è innegabile ed evidente. Resta la via della 
collaborazione tra macchina ed essere umano: l’unica a sembrare sensata, 
al di là di utopie e distopie e con il conforto dei fatti.58

Mauro Grosso
Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale – Sezione di Torino
Istituto superiore di scienze religiose di Torino
Via XX Settembre, 83
10122 Torino
don.grosso@diocesi.to.it

Sommario
Questo articolo offre alcune riflessioni su questioni ontologiche relative all’u-
mano e al digitale, con particolare riferimento ai sistemi di intelligenza arti-
ficiale. L’obiettivo è offrire argomenti in favore della distinzione tra umano 
e digitale, per rimarcare le loro rispettive identità e suggerire prospettive di 
collaborazione tra i due. L’idea di fondo è che l’ibridazione dell’umano con il 
digitale costituisca una perdita sul piano dell’essere, anziché un acquisto.

Summary – Between Human and Digital: A Contribution from Metaphysics
This article offers some reflections on ontological questions relating to human 
being and digital world, with a particular reference to the systems of Artificial 
Intelligence. The purpose is to provide arguments for the distinction between 
human being and digital world in order to point out their identities and sug-
gest perspectives of collaboration. The main idea is that the hybridization of 
human being and digital world is a loss instead of a benefit on the level of 
being.

58  Si può vedere, uno su tutti, il risultato della ricerca di S. Noy – W. Zhan, Experimental 
Evidence on the Productivity Effects of Generative Artificial Intelligence, in Science 381/6654 
(2023) [doi: 10.1126/science.adh2586], 187-192, che mostra la complementarità tra umano e 
macchina nell’ottenere qualità nei prodotti di intelligenza artificiale generativa di architettura 
ChatGPT.

 ATT 2024 1.indb   71 ATT 2024 1.indb   71 07/03/24   08:5907/03/24   08:59




