
AR
CH

IV
IO

 T
EO

LO
GI

CO
 T

O
RI

N
ES

E
N
er
bi
ni

2024
1

Grosso – Peyron, Introduzione  Corbini, Uomo e tecnica. Spunti per una 
riflessione nel pensiero medievale  Margaria, Dal mondo al dato, dal dato al 
codice. Sulla necessità di una teoria della conoscenza e del linguaggio nel rapporto 
con il mondo  Grosso, Tra umano e digitale: un contributo dalla metafisica  
Piola, Senza entrare in competizione: intelligenza umana e intelligenza artificia-
le  Picchiarelli, La teologia morale alla prova del mondo digitale  Sacco, Il 
capitalismo dell’intelligenza artificiale (IA)  Carrega, Lavorare e scrivere con 
le proprie mani: tecnica e tecnologia al servizio della missione paolina  Nigra, 
I padri della Chiesa e la «tecnologia»: fra giudizio (krisis) e buon uso (chrêsis)  
Umbrello, Dalla soggettività all’oggettività: la filosofia di Bernard Lonergan 
come fondamento per il design sensibile ai valori  Mantini, Intelligenza arti-
ficiale e medicina: sfide tecniche ed etiche  Sanavio, Teologia dell’educazio-
ne. Come educare al tempo dell’IA, come insegnare teologia al tempo dell’IA  

 Recensioni

€ 27,00

POSTE ITALIANE S.p.A. – SPEDIZIONE IN ABBONAMENTO POSTALE - AUT. n. CN- NE/01992/07.2022 PERIODICO ROC Nerbini

ARCHIVIO   TEOLOGICO 
TORINESE

2024/1
gennaio-giugno 2024 • Anno XXX • Numero 1 

Rivista della FACOLTÀ TEOLOGICA DELL’ITALIA SETTENTRIONALE
SEZIONE DI TORINO

INTELLIGENZA ARTIFICIALE (E DINTORNI)  
ALLA PROVA DI FILOSOFIA E TEOLOGIA

ATT 2024 1 - copertina.indd   1ATT 2024 1 - copertina.indd   1 21/03/24   16:1421/03/24   16:14



ARCHIVIO TEOLOGICO TORINESE
A cura della Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale – Sezione di Torino
Anno XXX – 2024, n. 1

Proprietà:
Fondazione Polo Teologico Torinese

Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale – Sezione di Torino
Via XX Settembre, 83 – 10122 Torino
tel. 011 4360249 – fax 011 4319338
istituzionale@teologiatorino.it
e-mail Segreteria: donandrea.pacini@gmail.com

Registrazione n. 1 presso il Tribunale di Torino del 27 gennaio 2015

Direttore responsabile: Mauro Grosso

Redazione: Andrea Pacini (direttore), Gian Luca Carrega e Antonio Sacco (segretari), Oreste 
Aime, Dino Barberis, Roberto Carelli, Ferruccio Ceragioli, Carla Corbella, Mauro Grosso, 
Pier Davide Guenzi, Luca Margaria, Paolo Mirabella, Alberto Nigra, Alberto Piola

Editore:
Edizioni Nerbini - Prohemio Editoriale srl
via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze         -       ROC n. 34429 (10.6.2020)
e-mail: edizioni@nerbini.it
www.nerbini.it

Realizzazione editoriale e stampa: Prohemio Editoriale srl - via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze

Amministrazione e ufficio abbonamenti:
abbonamenti@nerbini.it

Abbonamento 2024
Italia € 44,50 – Europa € 64,50 – Resto del mondo € 74,50
Una copia: € 27,00

Per gli abbonamenti e l’acquisto di singoli fascicoli dal 2022 in poi: 
Versamento sul c.c.p. 1015092776
intestato a Prohemio Editoriale srl, Firenze

ISBN 9788864348049	 ISSN 1591-2957

 ATT 2024 1.indb   2 ATT 2024 1.indb   2 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



3

Sommario

Intelligenza artificiale (e dintorni)  
alla prova di filosofia e teologia

Introduzione 
Mauro Grosso – Luca Peyron................................................................... 	 »	 7

Uomo e tecnica.  
Spunti per una riflessione nel pensiero medievale
Amos Corbini ........................................................................................... 	 »	 13

Dal mondo al dato, dal dato al codice.  
Sulla necessità di una teoria della conoscenza 
e del linguaggio nel rapporto con il mondo 
Luca Margaria.......................................................................................... 	 »	 35

Tra umano e digitale: un contributo dalla metafisica 
Mauro Grosso........................................................................................... 	 »	 55

Senza entrare in competizione: 
intelligenza umana e intelligenza artificiale 
Alberto Piola............................................................................................. 	 »	 73

La teologia morale alla prova del mondo digitale 
Alessandro Picchiarelli............................................................................. 	 »	 89

Il capitalismo dell’intelligenza artificiale (IA)
Antonio Sacco........................................................................................... 	 »	 107

 ATT 2024 1.indb   3 ATT 2024 1.indb   3 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



4

Sommario

Lavorare e scrivere con le proprie mani: 
tecnica e tecnologia al servizio della missione paolina
Gian Luca Carrega.................................................................................... 	 »	 129

I padri della Chiesa e la «tecnologia»: fra giudizio (krisis) 
e buon uso (chrêsis) 
Alberto Nigra............................................................................................ 	 »	 145

Dalla soggettività all’oggettività: la filosofia di Bernard Lonergan 
come fondamento per il design sensibile ai valori 
Steven Umbrello....................................................................................... 	 »	 161

Intelligenza artificiale e medicina: sfide tecniche ed etiche 
Alessandro Mantini.................................................................................. 	 »	 173

Teologia dell’educazione. Come educare al tempo dell’IA, 
come insegnare teologia al tempo dell’IA
Marco Sanavio.......................................................................................... 	 »	 199

RECENSIONI

M. Ferraris – G. Saracco, Tecnosofia. Tecnologia e umanesimo 
per una scienza nuova (O. Aime)............................................................ 	 »	 217

L. Peyron, Incarnazione digitale. Custodire l’umano nell’infosfera  
(C. Corbella)............................................................................................ 	 »	 220

Y. Berio Rapetti, La società senza sguardo. Divinizzazione 
della tecnica nell’era della teocnocrazia (M. Grosso).............................. 	 »	 222

P. Benanti Human in the Loop. Decisioni umane 
e intelligenze artificiali (P. Simonini)...................................................... 	 »	 226

J.C. De Martin, Contro lo smartphone. Per una tecnologia  
più democratica (P. Simonini)................................................................. 	 »	 230

L. Floridi, Etica dell’intelligenza artificiale. Sviluppi, opportunità, sfide  
(G. Zeppegno)......................................................................................... 	 »	 233

M. Priotto, L’itinerario geografico-teologico dei patriarchi di Israele  
(Gen 11–50) (G. Galvagno).................................................................... 	 »	 236

 ATT 2024 1.indb   4 ATT 2024 1.indb   4 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



5

Sommario

B. Kowalczyk, La «Vetus Syra» del vangelo di Marco. 
Commento e traduzione (G.L. Carrega).................................................. 	 »	 238

T. Halík, Pomeriggio del cristianesimo. Il coraggio di cambiare  
(O. Aime)................................................................................................. 	 »	 242

E. Iula, La pazienza del vasaio.  
La riparazione a confronto con la modernità  
(P. Mirabella).......................................................................................... 	 »	 245

H. de Lubac – H.U. von Balthasar, Conversazioni sulla Chiesa. 
Interviste di Angelo Scola, a cura di J.-R. Armogathe (L. Casto)...... 	 »	 248

M.V. Cerutti (a cura di), Allo specchio dell’altro. 
Strategie di resilienza di «pagani» e gnostici tra II e IV secolo d.C.  
(A. Nigra)................................................................................................ 	 »	 254

L. Berzano, Senza più la domenica. 
Viaggio nella spiritualità secolarizzata (O. Aime) ................................. 	 »	 260

M. Condé, Il vangelo del nuovo mondo (M. Nisii)................................ 	 »	 263

SCHEDE

G. Palestro – M. Rossino – G. Zeppegno, Uomo e ambiente. 
Movimenti ambientalisti e proposta cristiana a confronto (F. Casazza).	 »	 269

S. Rondinara (a cura di), Metodo (A. Piola)...................................... 	 »	 270

 ATT 2024 1.indb   5 ATT 2024 1.indb   5 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



73Archivio teologico torinese 1 (2024), 73-88

Senza entrare in competizione:  
intelligenza umana  

e intelligenza artificiale
Alberto Piola

«Non sono un robot». Ci capita piuttosto spesso di trovare su un sito In-
ternet la richiesta di rispondere a un riquadro che ci chiede di confermare 
che siamo degli esseri umani e non dei robot. Sappiamo che si tratta di una 
misura di sicurezza informatica per i siti web, che ha il nome in sigla di 
Captcha; il suo obiettivo è quello di evitare che un software gestito da un 
bot (abbreviazione di robot) acceda a un sito con richieste fasulle, quindi si 
vuole permettere solo a esseri umani di iscriversi a un account, a una new-
sletter ecc. E come facciamo a dire che non siamo dei robot? Normalmente 
ci viene chiesto di scrivere una sequenza di lettere e numeri che appare 
deformata o comunque non di immediata lettura; oppure – e in questo 
caso si parla di reCaptcha, che è un plugin per creare codici Chaptcha 
fornito da Google – ci viene chiesto di riconoscere un soggetto in una serie 
di immagini (ad esempio, selezionare tutti i riquadri dove si vedono delle 
biciclette). Si tratta quindi di un codice antispam, che vuole permettere 
l’accesso solo a una persona umana.

La sigla Captcha, infatti, è un acronimo che sta per: «Completely Auto-
mated Public Turing test to tell Computers and Humans Apart»; fa quindi 
riferimento al famoso test di Turing e vuole essere un processo automatico 
per distinguere tra computer ed esseri umani, nonostante le somiglianze 
che ci possano essere.

Quando selezioniamo questo riquadro e rispondiamo alla domanda di 
un Chaptcha facciamo in realtà un’operazione molto più grande del chie-
dere di accedere a un sito: diciamo che siamo diversi da un robot e che, no-
nostante esistano dei software che tentino di presentarsi come esseri uma-
ni, noi siamo diversi da loro. Ma� qual è la differenza tra un essere umano 
e un robot, se entrambi sono capaci di accedere a un sito internet e di fare 
dunque un’operazione che suppone una intelligenza? Se io non sono robot, 
chi sono davvero? E perché è necessario che mi distingua da un software 
che – come ci dicono ormai molti sviluppi dell’IA – è in grado di fare (ma-
gari molto meglio e più velocemente di me) delle operazioni che un tempo 
sarebbero state esclusivamente attribuibili all’intelligenza umana?

 ATT 2024 1.indb   73 ATT 2024 1.indb   73 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



74

Alberto Piola

1. L’intelligenza artificiale  
come nuovo campo di lavoro  
per l’antropologia cristiana

Oggi un po’ tutti parlano di IA e nessuna rivista (nemmeno quella che state 
leggendo adesso) si lascia scappare l’occasione di dedicare qualche arti-
colo a un tema così attuale. Ma non pare che esista già una approfondita 
riflessione teologica (specie nel campo dell’antropologia teologica) sull’IA: 
spesso se ne discutono gli aspetti filosofici (quale tipo di intelligenza sia, 
quale «personalità» possa avere una macchina) e soprattutto gli aspetti 
etici, perché ci si rende facilmente conto dei rischi di un uso acritico delle 
sue possibilità.

Una buona fotografia dell’attuale riflessione della teologia cristiana 
sull’IA la possiamo trovare nel Messaggio di papa Francesco per la Gior-
nata mondiale per la pace del 2024.1 Il testo da un lato cerca di dare una 
presentazione generale delle opportunità e dei modi di funzionamento 
dell’IA, come per dire che la riflessione cristiana deve innanzitutto cono-
scere questa nuova realtà che sta diventando sempre più importante e che 
pone sfide «tecniche, ma anche antropologiche, educative, sociali e politi-
che» (n. 2). Dall’altro lato ne dà una valutazione, vedendo non solo le sue 
promesse, ma anche i suoi rischi: non automaticamente gli sviluppi tecno-
logici portano «un miglioramento della qualità di vita di tutta l’umanità, 
ma al contrario aggravano le disuguaglianze e i conflitti» (n. 2) se non 
sono letti all’interno di una retta comprensione antropologica; non solo, 
dunque, sono problematiche certe applicazioni dell’IA (rischio di confon-
dere l’imparzialità con il gran numero di dati analizzati, delega ai sistemi 
di IA delle decisioni per dare alle persone un mutuo, un lavoro o il diritto 
a ricevere asilo politico o assistenza sociale, uso delle armi automatiche 

1  Cf. Francesco, Intelligenza artificiale e pace, Messaggio per la 57a Giornata mondiale 
della pace (1° gennaio 2024), 8 dicembre 2023, in https://www.vatican.va/content/francesco/
it/messages/peace/documents/20231208-messaggio-57giornatamondiale-pace2024.html 
(accesso: 15 dicembre 2023). Papa Francesco è intervenuto altre volte per sottolineare 
potenzialità e soprattutto rischi legati all’uso dell’IA; si possono ricordare il Discorso 
ai partecipanti alla Plenaria della Pontificia accademica per la vita (28 febbraio 2020), il 
Discorso ai partecipanti all’incontro «Rome call» promosso dalla Fondazione Renaissance (10 
gennaio 2023), il Discorso a una delegazione della Società Max Planck (23 febbraio 2023) e il 
Discorso ai partecipanti all’incontro dei “Minerva Dialogues” promosso dal Dicastero per la 
cultura e l’educazione (27 marzo 2023). Nell’esortazione apostolica Laudate Deum (4 ottobre 
2023) ha scritto al n. 21: «L’intelligenza artificiale e i recenti sviluppi tecnologici si basano 
sull’idea di un essere umano senza limiti, le cui capacità e possibilità si potrebbero estendere 
all’infinito grazie alla tecnologia. Così, il paradigma tecnocratico si nutre mostruosamente 
di sé stesso».

 ATT 2024 1.indb   74 ATT 2024 1.indb   74 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



75

Senza entrare in competizione: intelligenza umana e intelligenza artificiale

in guerra), ma c’è il pericolo di perdere il senso del limite che è proprio 
dell’uomo fidandosi ciecamente del paradigma tecnocratico (cf. n. 4) e di 
non renderci conto delle conseguenze dell’uso delle tecnologie digitali 
nella vita degli individui e della società (cf. n. 1). Non stupisce il fatto che 
il Messaggio di papa Francesco, scritto in occasione della Giornata mon-
diale della pace, si soffermi soprattutto su questioni etiche, terminando 
con l’appello alla comunità delle nazioni per «adottare un trattato interna-
zionale vincolante, che regoli lo sviluppo e l’uso dell’intelligenza artificia-
le nelle sue molteplici forme» (n. 8). Pare, però, testimoniare nello stesso 
tempo la fatica che oggi sta facendo la teologia cristiana a ragionare su 
questa «intelligenza» artificiale: il n. 1 si limita a dire che Dio ha donato 
agli uomini lo Spirito che è fonte di saggezza, intelligenza e scienza in 
ogni genere di lavoro (e si cita Es 35,31, un testo che parla delle abilità dei 
vari artigiani e artisti che devono costruire il santuario per il Signore) e 
che l’intelligenza esprime la dignità che il Creatore ci ha donato facendoci 
a sua immagine e somiglianza, manifestando il suo potenziale creativo in 
modo particolare nella scienza e nella tecnologia. Non introduce, però, 
una vera riflessione sul rapporto tra l’intelligenza umana e la presunta 
«intelligenza» manifestata da tutte quelle tecnologie che oggi stanno sot-
to il nome di IA; si fa solo un richiamo generale – citando GS 33 e 57 – alla 
positività del progresso della scienza e della tecnica quando riesce a mi-
gliorare l’uomo e la società umana.

È certo necessario percorrere la pista indicata da questo Messaggio 
papale: la morale cristiana della scienza e della tecnica ha molto da dire 
per un uso dell’IA che sia davvero a servizio e a vantaggio dell’uomo e 
di tutte le persone (non solo di alcune). Nello stesso tempo, la teologia 
cristiana oggi può tentare di dire qualcosa sul rapporto tra l’intelligenza 
umana e questa particolare forma di «intelligenza» che viene detta «artifi-
ciale», essendo frutto dello stesso uomo che ne è diventato artefice grazie 
ai progressi tecnologici degli ultimi decenni. Memori del caso Galilei e di 
ogni altro scontro tra fede cristiana e progresso scientifico, tale riflessione 
non avrà certo i connotati di una «crociata» per difendere la superiorità 
dell’uomo sulle macchine («non sono un robot» nel senso che solo io, per-
sona umana, sono a immagine e somiglianza di Dio, mentre una macchina 
non lo potrà mai essere); ma vuole provare a chiedersi quali rapporti la 
teologia può suggerire tra intelligenza umana e IA e come la seconda pos-
sa essere una manifestazione della prima e, quindi, del fatto che tramite 
l’intelligenza noi esprimiamo la grande dignità con cui Dio ci ha creati a 
sua immagine somigliante (cf. Gen 1,26).

Proviamo in questo articolo a esaminare alcuni di questi rapporti, in-
nanzi tutto chiedendoci che cosa significhi «intelligenza» per uomini e 
macchine, passando poi a indagare come alcuni autori contemporanei 

 ATT 2024 1.indb   75 ATT 2024 1.indb   75 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



76

Alberto Piola

hanno provato a riservare l’imago Dei ai soli esseri umani;2 concluderemo 
cercando di dare una visione positiva (ma senza ingenuità) dell’IA come 
prodotto e manifestazione dell’intelligenza umana.

2. «Intelligenza» per uomini e macchine?

«Il cervello meccanico viene in aiuto del cervello spirituale»:3 l’espressione 
di Paolo VI, che parlava del computer con un gruppo di gesuiti nel 1964, 
oggi è chiaramente insufficiente. Sono stati proprio i progressi dell’IA a far 
capire che parlare di «cervello meccanico» e di «cervello spirituale» non è 
la strada corretta.

Una certa confusione su «intelligenza» era già presente anche nella 
formulazione del test di Turing, secondo cui una macchina può essere con-
siderata intelligente se un uomo, interagendo con lei, non capisce se ha a 
che fare con un uomo o una macchina. Lo stesso Turing in un suo articolo 
analizzava varie obiezioni all’idea che ci siano macchine pensanti; la pri-
ma obiezione era quella che chiamava l’obiezione teologica e che lui non 
accettava: «il pensare è una funzione dell’anima immortale dell’uomo. Dio 
ha dato un’anima immortale a ogni uomo e donna, ma non agli altri ani-
mali o alle macchine. Perciò nessun animale o macchina può pensare».4 
Qui il pensare, frutto dell’intelligenza, veniva applicato senza una vera 
distinzione sia alla macchina che all’uomo.

I dibattiti in corso sull’IA hanno spesso come tema di sottofondo la que-
stione dell’unicità umana: in che senso l’uomo è un essere unico, con carat-
teristiche e capacità che appartengono solo a lui e che quindi né un anima-
le né una macchina possono avere? Questa riflessione va fatta innanzitutto 

2  Per una prima panoramica degli studi sui rapporti tra l’IA e l’imago Dei e più in generale 
sul rapporto tra la teologia cristiana e l’IA (anche per i suoi rapporti con il transumanesimo) 
cf. A.-M. Jerumanis, Un regard théologique sur l’«intelligence artificielle», in Rivista teologica 
di Lugano 26/3 (2021), 53-72; M. Krienke, Neuroscienze e intelligenza artificiale: l’impatto nel 
sapere teologico, in Italia francescana 95/3 (2020), 345-365; S. Okey, The Image of God and 
the Technological Person: Artificial Intelligence in Theological Anthropology, in M.A. Hinsdale 
– S. Okey (a cura di), T&T Clark Handbook of Theological Anthropology, T&T Clark, London-
New York-Dublin 2021, 319-332; L. Oviedo, Artificial Intelligence and Theology: Looking for a 
Positive – but not Uncritical – Reception, in Zygon 57/4 (2022), 938-953.

3  Paolo VI, Discorso al personale del «Centro di automazione di analisi linguistica» dell’A-
loysianum, 19 giugno 1964, in https://www.vatican.va/content/paul-vi/it/speeches/1964/
documents/hf_p-vi_spe_19640619_analisi-linguistica.html (accesso: 13 luglio 2023).

4  A.M. Turing, Macchine calcolatrici e intelligenza, in V. Somenzi – R. Cordeschi (a cura 
di), La filosofia degli automi. Origini dell’intelligenza artificiale, Boringhieri, Torino 1986, 130; 
il testo originale di Turing era Computing Machinery and Intelligence, in Mind, ottobre 1950, 
433-460.

 ATT 2024 1.indb   76 ATT 2024 1.indb   76 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



77

Senza entrare in competizione: intelligenza umana e intelligenza artificiale

per l’«intelligenza»: può essere predicata solo dell’uomo o anche di un 
animale (come sostengono alcuni studiosi) e appunto anche di una mac-
china? Se non si utilizza bene l’analogia nell’uso di «intelligenza», è facile 
cadere in affermazioni imprecise, come quella di una collaborazione tra 
«cervello meccanico» e «cervello spirituale»: una tale collaborazione certo 
esiste, perché oggi è esperienza di tutti che i computer aiutano numerosi 
aspetti della vita quotidiana togliendo molta fatica e velocizzando parec-
chie operazioni, ma il «cervello spirituale» e la relativa intelligenza umana 
sono chiaramente diversi dal «cervello meccanico». La riflessione dell’an-
tropologia cristiana viene così aiutata da tutti quegli studi che hanno mes-
so in evidenza come l’intelligenza umana sia una realtà molto più ampia 
di quell’«intelligenza» che può essere attribuita alle macchine: è un’intel-
ligenza legata a un corpo vivente e alle emozioni, ha manifestazioni che 
vanno oltre le mere capacità di fare velocemente molti calcoli su grandi 
quantità di dati, è capace di riflettere sulle conseguenze morali delle sue 
decisioni, è espressione della libertà della persona (ben al di là di qualche 
algoritmo) e quindi di una intenzionalità, è capace di considerare l’alterità, 
la relazione, il dono, la gratuità.5 Solo l’intelligenza umana può così essere 
quella di una persona, mentre non si può applicare la personalità all’IA.6

Tenendo come sfondo tali riflessioni, vogliamo qui considerare un 
aspetto particolare di questi dibattiti: se l’intelligenza umana, diversa da 
quella dell’IA, esprima, e come lo faccia, la creazione dell’uomo a imma-
gine e secondo la somiglianza con Dio; e se, dunque, l’imago Dei possa 
essere applicata solo all’uomo e non all’IA.

5  La letteratura su queste tematiche è ormai molto ampia; si può rimandare, tra gli altri, 
a questi contributi recenti: G. Amendola, Antropo-logos. La ragione al crocevia di intelligenza 
artificiale, razionalità scientifica, pensiero filosofico e teologia cristiana, Studium, Roma 2021, in 
part. cap. 1; P. Benanti, L’umano nell’età dell’informazione: un cambio d’epoca, in F. Brancato (a 
cura di), Ripensare l’umano? Neuroscienze, new-media, economia. Sfide per la teologia (Forum 
ATI 22), Glossa, Milano 2021, 81-97; P.-A. Holzer, Que penser de l’intelligence artificielle?, 
in Nova et vetera 98/1 (2023), 53-95; T. Müller, Künstliche Intelligenz und menschliches 
Selbstverständnis, in Zeitschrift für Theologie und Philosophie 143/2 (2021), 341-364; I. Linden, 
Entre rêves et illusions… L’intelligence artificielle en question, in Revue d’éthique et de 
théologie morale, n. 307 (2020), 13-28; L. Pellicioli, L’intelligenza artificiale è intelligente? L’IA 
come imago hominis?, in Rivista teologica di Lugano 26/3 (2021), 73-91; C. Taddei Ferretti, 
«Intelligenza artificiale» e «intelligenza», in Asprenas 69/3 (2022), 95-110.

6  Per una panoramica dei dibattiti in corso sulla possibilità di considerare l’IA come una 
persona, soprattutto per gli aspetti etici, cf. M. Graves, What Does it Mean to Consider AI a 
Person?, in Theology and Science 21/3 (2022), 348-353 (accessibile in https://www.tandfonline.
com/doi/full/10.1080/14746700.2023.2230424).

 ATT 2024 1.indb   77 ATT 2024 1.indb   77 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



78

Alberto Piola

3. L’intelligenza  
e l’immagine di Dio

Questo rapporto tra imago Dei, essere umano e IA a prima vista potrebbe 
sembrare una questione non così difficile: si potrebbe dire, infatti, che è già 
ovvio nel testo biblico che solo l’uomo, e non una macchina, è stato creato 
a immagine e somiglianza con Dio, come dice il primo racconto della crea
zione. Invece, proprio su questo tema, e più in generale sul collegamento 
tra l’intelligenza e l’immagine di Dio, si è sviluppato negli ultimi anni un 
ampio dibattito sorto nell’area anglofona che può aiutare a comprendere 
meglio sia l’unicità umana, sia l’IA come espressione della tecnologia chia-
mata a essere a servizio dell’uomo.

3.1. C’è un legame tra intelligenza e immagine di Dio?

Questo dibattito parte dal mettere in discussione un dato che può sembra-
re a prima vista scontato nell’antropologia teologica: come abbiamo letto 
anche nel Messaggio di papa Francesco per la Giornata mondiale della 
pace del 2024, si è abituati a dire che l’intelligenza esprime la dignità che 
il Creatore ci ha donato facendoci a sua immagine e somiglianza. Era l’af-
fermazione presente anche in GS 15, dove si dice: «L’uomo ha ragione di 
ritenersi superiore a tutto l’universo, a motivo della sua intelligenza, con 
cui partecipa della luce della mente di Dio», precisando subito che questa 
intelligenza non significa solo fare «dei progressi nelle scienze empiriche, 
nelle tecniche e nelle discipline liberali», ma cercare la perfezione della na-
tura intellettuale della persona umana «mediante la sapienza, la quale at-
trae con soavità la mente dell’uomo a cercare e ad amare il vero e il bene, e, 
quando l’uomo ne è ripieno, lo conduce attraverso il visibile all’invisibile».7 
Qui l’intelligenza è direttamente collegata con la creazione dell’uomo a im-
magine e somiglianza di Dio di cui si parla in GS 12, che vede questo dato 
come la base per affermare la superiorità dell’uomo «sopra tutte le creature 
terrene quale signore di esse, per governarle e servirsene a gloria di Dio».

Questa lettura tradizionale del collegamento tra intelligenza e imma-
gine di Dio nell’uomo non è però priva di problemi: è facile capire come 
l’affermare che ogni intelligenza esprimerebbe qualcosa dell’immagine di 

7  Per un commento a queste affermazioni di GS 15, da leggersi come tentativo di dare 
un orientamento a tutto il dinamismo scientifico e tecnico che caratterizzava gli anni in cui si 
svolge il Vaticano II, cf. G. Ancona, La Chiesa e la vocazione dell’uomo, in S. Noceti – R. Repole 
(a cura di), Commentario ai documenti del Vaticano II. 8. Gaudium et spes, EDB, Bologna 
2020, 177-180; F. Brancaccio, Antropologia di comunione. L’attualità della Gaudium et Spes, 
Rubbettino, Soveria Mannelli 2006, 70-73.

 ATT 2024 1.indb   78 ATT 2024 1.indb   78 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



79

Senza entrare in competizione: intelligenza umana e intelligenza artificiale

Dio porterebbe entusiasticamente ad affermare che anche l’IA partecipi 
(magari in misura minore dell’uomo) all’immagine e somiglianza con il 
Dio-Trinità e quindi si possa parlare di una salvezza anche per le macchi-
ne, che sarebbero partecipi della ricapitolazione in Cristo di tutte le cose 
che riguarderebbe anche le realtà tecnologiche come tutta la realtà non 
umana:8 ma al di là di queste affermazioni che per fortuna si trovano di 
rado, la questione è soprattutto esegetica: è davvero fondabile il collega-
mento tra l’immagine somigliante con Dio di Gen 1 e l’intelligenza?

Sebbene sia un’affermazione teologica dotata di una lunga tradizione, 
che l’uomo sia a immagine di Dio in virtù della sua natura intellettuale, 
come dice tra gli altri anche Tommaso d’Aquino,9 e che quindi l’intelli-
genza esprima questa imago Dei, non è assolutamente un dato ricavabile 
direttamente dal testo biblico. Questa interpretazione, invece, è debitri-
ce dell’indeterminatezza del testo genesiaco, che con i termini semel e 
demut indica genericamente che qualcosa riflette o somiglia ad altro e 
quindi può essere letta in molti modi (ma non bisognerebbe dimenticare 
che la vera immagine di Dio è Cristo, come dice Col 1,15!), e soprattutto 
è storicamente legata a una lettura patristica dovuta all’interpretazione 
di Filone di Alessandria (20 a.C.-50 d.C.). Secondo Filone, c’è stata una 
doppia creazione dell’uomo perché egli distingue tra fra Gen 1,26 e 2,7 
(«il Signore Dio plasmò l’uomo con polvere del suolo e soffiò nelle sue 
narici un alito di vita e l’uomo divenne un essere vivente»): in 1,26 si 
parla dell’uomo fatto a immagine di Dio, e ciò per lui consiste nel riflesso 
– presente nella parte superiore dell’anima umana – dell’intelletto unico e 
universale; in 2,7 si parla di uomo plasmato dalla terra: è l’uomo materia-
le, di cui non viene detto che sia stato creato a immagine e somiglianza di 
Dio. Dunque l’uomo di Gen 1,26, l’unico fatto a immagine e somiglianza 
di Dio, per Filone porta questa rassomiglianza non nel corpo, ma nell’in-
telletto (νοῦς) che guida l’anima:

8  Queste affermazioni, senza nessuna rilettura critica, che portano a parlare di una 
partecipazione dell’IA alla redenzione di tutte le cose e dunque di una sua trasfigurazione 
escatologica per entrare anch’essa nella vita nuova di Dio si trovano ad es. in J.-M. Moschetta, 
L’intelligence artificielle entre science et théologie, in Revue d’éthique et de théologie morale, 
n. 307 (2020), 81-92.

9  Cf. STh I, q. 93, a. 4 e 6, dove si afferma senza ombra di dubbi: «essendo l’uomo a 
immagine di Dio per la sua natura intellettiva (secundum intellectualem naturam)» (a. 4, 
resp.) e: «in ogni creatura si trova una qualche somiglianza con Dio, ma soltanto nella creatura 
ragionevole essa si trova come immagine, mentre nelle altre vi si trova come vestigio. Ora, 
la creatura ragionevole supera le altre creature per l’intelletto o mente. Quindi è chiaro che 
nella stessa creatura ragionevole si trova l’immagine di Dio, soltanto in rapporto alla mente. 
In rapporto invece alle altre sue parti, vi sarà soltanto la somiglianza di vestigio, come avviene 
per tutti gli altri esseri ai quali somiglia con le parti suddette» (a. 6, resp., dove si sostiene che il 
corpo dell’uomo ha solo una somiglianza con Dio, mentre l’immagine sta nella mente).

 ATT 2024 1.indb   79 ATT 2024 1.indb   79 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



80

Alberto Piola

[…] fu generato l’uomo a immagine e somiglianza di Dio. E ciò è detto assai 
giustamente, perché nulla che sia nato dalla terra è più simile a Dio dell’uomo. 
Nessuno tuttavia s’immagini questa somiglianza secondo i caratteri del corpo: 
Dio non ha, infatti, forma umana, né il corpo umano ha forma divina. L’«im-
magine» è invece riferita all’intelletto, che è la guida dell’anima. Infatti, sul 
modello di quell’unico intelletto di tutto l’universo, è stato modellato, come su 
un archetipo, l’intelletto di ogni singolo uomo, che è in qualche modo un dio 
per colui che lo porta in sé e lo possiede quale divina effigie. Infatti, la medesi-
ma funzione che la Guida suprema ha nell’intero universo, l’intelletto umano 
sembra averla nell’uomo.10

Legare così strettamente l’essere a immagine e somiglianza di Dio e 
il possesso di un intelletto razionale non solo rischierà di svalutare il cor-
po umano, ma favorirà anche delle tendenze misogine: l’immagine di Dio 
verrà più direttamente legata con gli uomini che, rispetto alle donne, sono 
ritenuti essere meglio governati dalla ragione;11 la donna infatti è secondo 
Filone più legata alla percezione sensibile e se il maschile indica l’anima, il 
dominio, l’attività, il femminile rimanda al mondo peccatore, alla passività, 
all’ubbidienza, alla sensualità.12

Oggi l’antropologia teologica ha abbandonato una simile interpretazio-
ne dell’immagine e somiglianza con Dio: questo dato biblico viene inter-
pretato in modo molto più ampio e come riferentesi ovviamente anche al 
corpo.13 Ma proprio sui vari significati dell’imago Dei nell’uomo si è aperto 
un dibattito che ha coinvolto anche l’IA.

10  De opificio mundi, 69; trad. it. da Filone di Alessandria, La creazione del mondo. Le 
allegorie delle leggi, a cura di G. Reale, Rusconi, Milano 1978, 104-105.

11  Cf. J.W. van Huyssteen, Alone in the World? Human Uniqueness in Science and Theology, 
Eerdmans, Grand Rapids, MI 2006, 127-132, dove si analizzano le posizioni di Agostino, Lutero 
e Calvino.

12  Per un approfondimento cf. R.A. Baer, Philo’s use of the categories male and female 
(Arbeiten zur Literatur und Geschichte des hellenistischen Judentums 3), Brill, Leiden 1970; 
P.A. Gramaglia, Personificazioni e modelli del femminile nella transizione dalla cultura classica 
a quella cristiana, in G. Galli (a cura di), Interpretazione e personificazione. Personificazioni 
e modelli del femminile, Marietti, Genova 1988, 25-31. Sulle varie interpretazioni in Filone 
di «immagine di Dio» cf. A.G. Hamman, L’homme image de Dieu. Essai d’une anthropologie 
chrétienne dans l’Eglise des cinq premiers siècles, Desclée, Paris 1987, 106-111; G.E. Sterling, 
«The Image of God». Becoming Like God in Philo, Paul, and Early Christianity, in S.E. Myers (a 
cura di), Portraits of Jesus (WUNT II 321), Mohr Siebeck, Tübingen 2012, 159-167: per Filone 
l’espressione «immagine di Dio» può indicare il Logos (cf. De opificio mundi, 25-26), la mente 
in noi uomini (è il significato che qui stiamo considerando) e una persona celeste distinta 
dall’Adamo terrestre (cf. ivi, 134-135).

13  Cf. ad esempio il commento al dato di Gen 1,26-27 che si trova in Pontificia commissione 
biblica, Che cosa è l’uomo? Un itinerario di antropologia biblica, Libreria Editrice Vaticana, 
Città del Vaticano 2019, nn. 46-62, che non fa nessun riferimento all’intelligenza dell’uomo.

 ATT 2024 1.indb   80 ATT 2024 1.indb   80 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



81

Senza entrare in competizione: intelligenza umana e intelligenza artificiale

3.2. I molti significati per l’imago Dei nell’uomo

Secondo Marc Cortez14 oggi l’antropologia teologica si trova di fronte a 
tre grandi interpretazioni di che cosa significhi che l’uomo è stato creato a 
immagine e somiglianza di Dio:

a) �interpretazione strutturale, per cui l’immagine risiede in alcune ca-
pacità dell’uomo – innanzi tutto il pensiero razionale – che riflettono 
in qualche modo l’essere divino; sono queste capacità che dicono 
l’unicità dell’essere umano, rendendolo diverso dagli animali. Oggi 
tale interpretazione è contestata, sia per la mancanza di fondamento 
biblico (anche il resto della creazione riflette Dio) sia per il rischio 
di fondarla su ciò che in una certa cultura separa gli uomini dagli 
animali (oggi la scienza ha dimostrato che certe capacità in passato 
ritenute esclusive dell’uomo in realtà sono presenti anche negli ani-
mali). Particolarmente problematico è proprio il legame tra l’intellet-
to e l’immagine di Dio: il pensiero razionale è assente negli infanti, 
in molti disabili e in chi è inconscio e quindi si rischia di dire che 
l’immagine di Dio (che in ogni caso nella Bibbia riguarda anche il 
corpo) sia presente solo in chi è «perfetto»;

b) �interpretazione funzionale: qui l’immagine di Dio risiederebbe in 
qualcosa che l’uomo è in grado di fare in qualità di rappresentante 
di Dio, soprattutto il compito del dominio. La critica a questa inter-
pretazione punta soprattutto nel far notare che è troppo legata a Gen 
1, e non tiene conto di Gen 2, dove è assente il compito del dominio, 
e della reinterpretazione cristologica dell’immagine di Dio presente 
nel NT, dove è Cristo la vera immagine di Dio;

c) �interpretazione relazionale, per cui l’immagine di Dio sta nella rela-
zione con Dio, gli altri, il mondo, perché riflette il fatto che Dio-Tri-
nità è in sé stesso un essere relazionale. Qui viene sottolineata la 
relazionalità di base insita nella differenziazione sessuale e la capa-
cità che l’uomo ha di dire «tu» a Dio. Questa interpretazione basata 
sulla relazionalità, proposta tra gli altri da Karl Barth, viene criticata 
perché non avrebbe un vero fondamento esegetico, sarebbe dovuta 
a una reinterpretazione cristiana di Gen 1 e sarebbe ricavata dalle 
categorie moderne sulla relazionalità.

14  Cf. M. Cortez, Theological Anthropology. A Guide for the Perplexed, T&T Clark, London 
2010, 14-40. Per un’altra ricostruzione di questi dibattiti sul significato dell’immagine di Dio 
nell’uomo cf. C. Betschart, L’humain, image filiale de Dieu. Une anthropologie théologique 
en dialogue avec l’exégèse, Cerf, Paris 2022; trad. it. L’umano, immagine filiale di Dio. 
Un’antropologia teologica in dialogo con l’esegesi (Biblioteca di teologia contemporanea 213), 
Queriniana, Brescia 2022, 59-69.

 ATT 2024 1.indb   81 ATT 2024 1.indb   81 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



82

Alberto Piola

Cortez conclude che oggi si preferisce l’interpretazione funzionale (gli 
esegeti) e quella relazionale (i teologi) rispetto a quella strutturale. Simil-
mente, J. Wentzel van Huyssteen ha sostenuto la necessità di riprendere 
l’idea della creazione a immagine di Dio senza astrazioni metafisiche: è un 
concetto-chiave della visione biblica, di cui non bisogna perdere la dina-
mica escatologica (l’uomo è teso verso un destino non ancora raggiunto) 
e il fatto che comprenda il corpo, e deve in ogni caso servire a dare una 
interpretazione teologica dell’unicità umana.15

3.3. La tesi di Noreen Herzfeld e la critica di Christof Betschart

All’interno di questi dibattiti contemporanei sul significato dell’imago Dei 
nell’uomo e soprattutto sull’intelligenza umana che la esprimerebbe, c’è 
stato chi ha provato a collegare l’immagine e somiglianza con Dio presente 
nell’uomo alla «intelligenza» artificiale.

In questi dibattiti è comune il riferimento alla proposta che Noreen 
Herzfeld (1956-) ha lanciato nella sua tesi dottorale del 2000.16 In sintesi 
sostiene che l’IA non esprima l’imago Dei ma sia solo una imago hominis: 
inserendosi nelle tre interpretazioni dell’immagine di Dio nell’uomo di cui 
abbiamo appena parlato, esprime la sua preferenza per l’interpretazione 
relazionale e sostiene che, a seconda di quale interpretazione noi sceglia-
mo, abbiamo uno sguardo diverso verso l’IA, che in ogni caso dimostra 
una somiglianza con l’uomo che l’ha creata. Se poniamo l’immagine di 
Dio nella ragione (interpretazione strutturale, che Herzfeld chiama sostan-
ziale), non andiamo lontano: è una pista teologicamente limitata, come 
hanno fatto notare le critiche già riportate sopra, e nemmeno gli scienziati 
informatici riescono a isolare la ragione o l’intelligenza come una qualità 
in sé stessa. Nell’interpretazione funzionale l’uomo è definito da ciò che fa, 
in particolare dal compito del dominio; qui si sottolinea solo come l’IA sia 
in grado di comportarsi come un vice-uomo, svolgendo dei compiti prima 
propri dell’umano. Nell’interpretazione relazionale si afferma che l’uomo 

15  Cf. Van Huyssteen, Alone in the World?, 111-162.
16  Herzfeld è una docente di Informatica che ha studiato anche Teologia; attualmente 

è docente di Teologia e Computer Science al Dipartimento di Teologia del College of Saint 
Benedict and Saint John’s University, istituzione accademica benedettina del Minnesota negli 
USA. La sua tesi dottorale del 2000, dal titolo: Imago Dei/imago hominis. Interacting images 
of God and Humanity in Theology and in Artificial Intelligence, è stata pubblicata nel volume 
In Our Image: Artificial Intelligence and the Human Spirit, Fortress Press, Minneapolis, MN 
2002, e riassunta in Creating in Our Own Image: Artificial Intelligence and «Imago Dei», 
in Zygon 37/2 (2002), 303-316; e A New Member of the Family? The Continuum of Being, 
Artificial Intelligence, and the Image of God, in Theology and Science 5/3 (2007), 235-247. Ha 
recentemente sviluppato il suo pensiero sull’IA nel volume The Artifice of Intelligence: Divine 
and Human Relationship in a Robotic Age, Fortress Press, Minneapolis, MN 2023.

 ATT 2024 1.indb   82 ATT 2024 1.indb   82 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



83

Senza entrare in competizione: intelligenza umana e intelligenza artificiale

sia la controparte di Dio e l’immagine sta nella stessa relazione (l’uomo 
capace di dire «tu» a Dio); anche nell’IA, già a partire dal test di Turing, 
c’è un approccio relazionale: è la capacità della macchina di entrare in 
conversazione con un essere umano. Ma – nota Herzfeld – proprio questa 
interpretazione relazionale ci aiuta a capire la diversità tra l’essere umano 
e l’IA: la relazione dell’uomo con l’IA è molto diversa dalla sua relazione 
con gli altri uomini e donne e con Dio, dove si è in grado di guardare l’altro 
negli occhi, di parlarsi gli uni con gli altri, di aiutarsi vicendevolmente e di 
farlo volentieri. È vero che ogni realtà creata, e quindi anche l’IA, ha una 
relazione con Dio, ma un computer non sarà mai un membro della famiglia 
umana pur indicando che c’è in noi un bisogno di relazionarci gli uni gli 
altri e con il mondo attorno a noi.17 Rimpiazzare la relazione con Dio e con 
gli altri con la relazione con una macchina che abbiamo fatto noi sarebbe 
idolatria.18 Herzfeld conclude così che l’IA non abbia in sé l’imago Dei, 
ma solo una imago hominis, di quell’uomo che l’ha creata; solo dell’uomo, 
e dell’uomo che ha un corpo che è la base della sua relazionalità, si può 
predicare l’imago Dei.

Come abbiamo visto, Herzfeld – in modo pioneristico e forse per que-
sto non ancora così preciso teologicamente e con un approccio che rischia 
un certo concordismo – ha tentato di trovare la vera differenza tra l’uomo 
e l’IA grazie all’interpretazione relazionale dell’immagine di Dio. La sua 
proposta è stata recentemente commentata dal carmelitano Christof Bet-
schart (1976-), docente al Teresianum di Roma. Pur riconoscendo che la 
tesi di Herzfeld è utile per evitare di parlare dell’IA come di qualcosa che 
esprima l’imago Dei, fa notare che la sua proposta di intenderla come ima-
go hominis la rende indirettamente imago Dei; è vero che, come Dio crea 
l’uomo, così l’uomo crea l’IA e in entrambi i casi si parla di intelligenza, 
ma va sottolineato che il termine imago è usato in modo differente nei due 
casi. Quella dell’uomo non è una vera creazione, ma solo una trasforma-
zione di una materia preesistente e non può esserci un rapporto personale 
tra l’uomo e l’IA perché questa non ha una dimensione incarnata e filiale.19 
Secondo Betschart l’IA è solo «una apparenza dell’umano che permette di 
entrare in relazione e di esercitare dei compiti sempre più complessi»,20 
ma non è veramente imago hominis, perché l’uomo è stato creato a imma-
gine di Dio e quindi è imago amoris e segnato da legami di amore, del tutto 
assenti nel rapporto tra l’IA e l’umano. L’IA deve essere vista per quello 

17  Cf. Herzfeld, A New Member of the Family?, 244.
18  Cf. Herzfeld, Creating in Our Own Image, 313.
19  Cf. C. Betschart, L’humain imago Dei et l’intelligence artificielle imago hominis?, in 

Recherches de Science Religieuse 111/4 (2023), 643-659, in part. 658-659.
20  Ivi, 659.

 ATT 2024 1.indb   83 ATT 2024 1.indb   83 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



84

Alberto Piola

che è: ha solo una somiglianza con quello che siamo noi uomini, si tratta in 
realtà solo di uno strumento di cui noi ci serviamo.

3.4. La proposta di Marius Dorobantu

Anche Marius Dorobantu si pone sulla linea di chi ritiene che l’IA permet-
ta di riflettere meglio sull’immagine di Dio e sulla specificità umana.

Dorobantu, che attualmente è un ricercatore e docente presso la facoltà 
di religione e teologia, credenze e pratiche della Vrije Universiteit di Am-
sterdam, dopo aver ottenuto una laurea in teologia ortodossa all’Università 
di Bucarest ha ottenuto un master in teologia presso l’Università di Nime-
ga e poi un dottorato in etica presso l’Università di Strasburgo nel 2020 con 
una tesi diretta da Marie-Jo Thiel.21 A partire dagli esiti di questa ricerca, 
sta pubblicando molti testi sull’IA e i suoi rapporti con l’immagine di Dio 
nell’uomo.22

Il suo approccio si caratterizza per un tendenziale ottimismo sulle pos-
sibilità presenti e future dell’IA, di cui non sottolinea spesso i rischi etici, 
e per l’individuazione della questione teologica nel rapporto tra l’IA e l’i-
mago Dei presente nell’uomo. Parte da questo interrogativo: se l’IA rag-
giungerà un giorno un livello umano, si potrà ancora parlare di una speci-
ficità umana basata sull’imago Dei? Secondo Dorabantu la vera domanda 
da farsi riguarda la intelligenza artificiale generale (AGI dall’espressione 
inglese Artificial General Intelligence), cioè l’intelligenza artificiale forte: 

21  La tesi ha avuto come titolo L’anthropologie théologique et la possibilité de l’intelligence 
artificielle de niveau humaine: repenser la spécificité humaine et l’imago Dei, e se ne trova l’indice 
e un ampio riassunto in https://www.researchgate.net/publication/344375374_L’anthropologie_
theologique_et_la_possibilite_de_l’intelligence_artificielle_de_niveau_humain_repenser_la_
specificite_humaine_et_l’imago_Dei (accesso: 15 giugno 2023). 

22  Della sua ampia produzione qui vengono considerati: Will Robots Too Be in the Image 
of God? Artificial Consciousness and Imago Dei in Westworld, in J. Gittinger – S. Sheinfeld (a 
cura di), Theology and Westworld, Fortress Academic, Minneapolis, MN 2020, 73-90; Why the 
future might actually need us: A theological critique of the «humanity-as-midwife-for-artificial-
superintelligence» proposal, in International Journal of Interactive Multimedia and Artificial 
Intelligence 7/1 (2021), 44-51; Cognitive Vulnerability, Artificial Intelligence, and the Image of 
God in Humans, in Journal of disability & religion 25/1 (2021), 27-40; Human-Level, but Non-
Humanlike: Artificial Intelligence and a Multi-Level Relational Interpretation of the Imago Dei, 
in Philosophy, theology and the sciences 8/1 (2021), 81-107; Strong Artificial Intelligence and 
Imago Dei: One Problem, Two Solutions, in P. Jorion (a cura di), Humanism and its Discontents: 
The Rise of Transhumanism and Posthumanism, Springer, Cham 2022, 19-33; Imago Dei in the 
Age of Artificial Intelligence: Challenges and Opportunities for a Science-Engaged Theology, 
in Christian Perspectives on Science and Technology (New Series) 1 (2022), 175-196; Artificial 
Intelligence as a Testing Ground for Key Theological Questions, in Zygon 57/4 (2022), 984-
999; Interpréter l’humain – l’imago Dei à l’heure du numérique, in Recherches de Science 
Religieuse 111/4 (2023), 661-678.

 ATT 2024 1.indb   84 ATT 2024 1.indb   84 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



85

Senza entrare in competizione: intelligenza umana e intelligenza artificiale

se i progressi dell’IA permetteranno di riprodurre ogni attività umana, si 
potrà dire che queste macchine abbiano uno spirito, una coscienza, una 
moralità, una libertà? Tali sviluppi suscitano delle domande antropologi-
che: se l’AGI si comportasse in maniera perfettamente umana, sarebbe a 
immagine di Dio?

Anche Dorobantu si mette allora a studiare che cosa significhi l’imago 
Dei nell’uomo, e anzi ritiene che le domande suscitate dall’IA siano una 
benedizione per l’antropologia cristiana proprio perché permettono di 
approfondire il significato della specificità umana basata sull’immagine 
di Dio. Riprende il dibattito che abbiamo già presentato più sopra sulle 
varie interpretazioni dell’imago Dei (sostanziale, funzionale, relaziona-
le, escatologica e cristologica), come pure riprende gli studi che hanno 
dimostrato che l’intelligenza umana e l’IA siano due fenomeni molto dif-
ferenti, anche se hanno una parziale sovrapposizione funzionale e oggi 
l’IA comincia a presentare una capacità di apprendimento, creatività e 
intuizione. L’intelligenza dell’IA si basa solo sulla sua enorme capacità 
di calcolo e sull’accesso a dati voluminosi, ma non ha veramente un li-
vello umano. Sottolinea infatti come l’uomo, a differenza degli animali e 
dell’IA, abbia non solo una intelligenza, ma sia caratterizzato anche dalla 
vulnerabilità.23

La sua proposta è che il dibattito suscitato dall’IA (e specie dall’AGI) 
richieda di preferire una interpretazione relazionale dell’imago Dei. In-
fatti, chiede di rigettare un’interpretazione solo funzionale, dove essere 
a immagine di Dio significa la capacità di compiere certe operazioni, che 
oggi sono fatte (e anche meglio di quanto le facciamo noi) dall’IA (risol-
vere problemi, dimostrare teoremi, indicizzare il contenuto di immagini, 
ecc.). Sottolinea come il tratto distintivo dell’essere umano e dell’immagi-
ne di Dio non sia l’intelligenza compresa come razionalità, ma la relazio-
nalità che si esercita nella libertà in una relazione di amore verso Dio e gli 
altri e che appunto comprende la vulnerabilità, che significa innanzitutto 
che noi siamo sempre dipendenti dalla relazione con gli altri, e che ben si 
è manifestata nel farsi vulnerabile di Cristo nell’incarnazione.24 L’imago 
Dei non può essere ridotta a un’ottimizzazione dell’efficacia, ma esprime 
la relazione d’amore tra il Creatore e la creatura; ed è un tipo di relazione 
ben superiore alla relazionalità che oggi l’IA permette (ad esempio, le 
conversazioni con una chatbot): è una relazione personale «io-tu», la ca-
pacità di guardare l’altro negli occhi. Un livello davvero umano è quello 
che ha il rischio di poter essere ferito, mentre le macchine sono potenzial-
mente invulnerabili e immortali e non cercano relazioni per un senso di 

23  Cf. Dorobantu, Interpréter l’humain, 676.
24  Cf. Dorobantu, Cognitive Vulnerability, Artificial Intelligence, 37-38.

 ATT 2024 1.indb   85 ATT 2024 1.indb   85 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



86

Alberto Piola

incompletezza. Come ci ha dimostrato l’incarnazione di Cristo, noi siamo 
a immagine di Dio non quando siamo forti ma quando amiamo e siamo 
vulnerabili.

Bisogna dunque concludere che l’IA non ha una vera personalità come 
l’uomo e quindi non ha l’imago Dei; può fare delle attività che l’uomo fa, 
raggiungendo quindi un livello umano, ma le fa in modo diverso, non 
umanamente (in inglese dice che l’IA raggiunge un human level, ma non 
è humanlike). Si può dire che l’IA, specie nella forma AGI, abbia delle 
capacità relazionali, ma ciò non basta per dire che sia persona perché non 
ha ricevuto da Dio la chiamata all’alleanza; l’IA potrà anche governare il 
mondo meglio dell’uomo, ma non può guidare la creazione verso un livel-
lo spirituale.25 Solo l’essere umano è capace di relazionalità personale, di 
vulnerabilità e di amore.

L’analisi di Dorobantu, per quanto carente nel non vedere i rischi etici 
nell’utilizzo dell’IA e forse non del tutto esente da un certo concordismo 
nel mettere in relazione le affermazioni della teologia cristiana e quelle 
sull’IA, si presenta come un indubbio passo in avanti rispetto alla tesi di 
Herzfeld, continuando la stessa analisi sulle differenze tra l’IA (specie 
l’AGI) e l’essere umano creato a immagine somigliante di Dio. Il fatto che 
consideri, alla luce dell’incarnazione, la vulnerabilità come un tratto co-
stitutivo dell’essere umano e che distingua un’attività di livello umano da 
una fatta umanamente, cioè da un essere umano, è un approfondimento 
della riflessione antropologica sull’imago Dei presente in noi e si può cer-
to concordare con lui nel dire che i dibattiti sull’IA sono oggi uno stimolo 
per la teologia ad approfondire meglio la specificità umana. Nello stesso 
tempo la sua analisi pare da completare nel dare una valutazione teologi-
ca dello strumento che l’IA può essere per la vita dell’uomo.

4. L’intelligenza artificiale  
prodotto dell’intelligenza umana  

a servizio dell’uomo

Come ha fatto notare l’analisi di Betschart citata sopra, una valutazione 
equilibrata dal punto di vista teologico dell’IA la deve vedere per quello 
che è: uno strumento tecnologico creato dall’uomo e dalla sua intelligenza 
di cui noi ci possiamo servire, allo stesso modo in cui ci possiamo lecita-

25  Cf. Dorobantu, Human-Level, but Non-Humanlike, 101.

 ATT 2024 1.indb   86 ATT 2024 1.indb   86 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



87

Senza entrare in competizione: intelligenza umana e intelligenza artificiale

mente e utilmente servire di tutti gli strumenti tecnologici che possono 
aiutare la vita umana e la sua dignità.

Da questo punto di vista, gli odierni dibattiti sul rapporto tra l’IA e 
l’immagine di Dio presente in noi forse dicono qualcosa di troppo dal 
punto di vista teologico. Infatti, come ampiamente dimostrato dal dibat-
tito presentato, non si tratta di chiedersi se l’IA abbia o esprima una sua 
partecipazione all’imago Dei, essendo chiaramente un prodotto dell’at-
tività umana e non una realtà creaturale posta accanto all’uomo, quasi 
che fosse creata direttamente da Dio. Né – come abbiamo visto – è priva 
di problemi l’espressione proposta da Herzfeld per cui l’IA esprimerebbe 
una imago hominis, essendo evidente che l’IA non può esprimere tutto 
quello che l’uomo è e vive, che è molto di più di una potente intelligenza 
calcolante.

Non si tratta quindi di mettersi in competizione, per dimostrare che noi 
siamo migliori e più umani dell’IA, o per dire fino a che punto l’IA possa 
uguagliare le nostre prestazioni. L’interpretazione relazionale e cristolo-
gica dell’imago Dei ci può aiutare a comprendere che la nostra capacità 
e la nostra vocazione alla relazionalità ha bisogno di strumenti e l’IA può 
essere uno di questi. Come strumento, esprime qualcosa di chi l’ha co-
struito e, dato che l’uomo è autore di questo strumento ed è a immagine 
e somiglianza di Dio, in tutte le capacità buone dell’IA possiamo certo ve-
dere un riflesso di chi è l’uomo e delle grandi capacità che Dio gli ha dato 
creandolo a sua immagine. Nello stesso tempo, essendo uno strumento e 
solo uno strumento, può essere usato male e anche contro l’uomo, come 
ha ben sottolineato il Messaggio per la Giornata mondiale della pace del 
2024 di papa Francesco. Non ogni utilizzo dell’IA è quindi conforme alla 
volontà di Dio, allo stesso modo per cui si deve dire che una bomba ato-
mica, pur esprimendo le capacità dell’intelligenza umana, non può mai 
essere utilizzata.

«Non sono un robot». Siamo partiti da questa affermazione che ci viene 
chiesto di sottoscrivere con un Captcha. Non si tratta di entrare in competi-
zione tra l’intelligenza umana e quella «artificiale», ma di rimettere le cose 
in ordine. Non siamo robot, siamo molto di più: persone con cui Dio ha fatto 
un’alleanza, predestinandoci dall’eternità alla filiazione adottiva in Gesù 
Cristo; siamo intelligenti, ma la nostra ricchezza umana è molto di più del-
la sola intelligenza, che da sola non può dire tutto di quella meraviglia che 
l’uomo è, lui che è stato fatto «poco meno di un dio» (Sal 8,6). Tutto ciò non 
ci chiede di fare anacronistiche crociate contro l’IA, ma di considerarla per 
quello che è: uno strumento che va usato a servizio dell’uomo. I dibattiti 
sull’IA possono allora rappresentare un’utile occasione, non solo per la 
morale cristiana, ma per l’antropologia teologica, per riflettere meglio su 
chi noi siamo e per non perdere nulla del grande dono che Dio Padre ci 
ha fatto chiamandoci alla relazione filiale con lui. E nessun robot avrà mai 

 ATT 2024 1.indb   87 ATT 2024 1.indb   87 07/03/24   08:5907/03/24   08:59



88

Alberto Piola

questa vocazione, per cui – anche se non ci pensiamo spesso – quando noi 
su un sito internet confermiamo di non essere dei robot stiamo già facendo 
un’affermazione cristiana.

Alberto Piola
Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale – sezione parallela di Torino
Via XX Settembre, 83
10122 Torino
donalberto.piola@gmail.com

Sommario
Il rapporto tra l’intelligenza dell’uomo, creato a immagine somigliante di Dio, 
e la cosiddetta «intelligenza artificiale» è oggi un nuovo campo di indagine 
per l’antropologia teologica. I dibattiti in corso, che vengono presentati nelle 
posizioni recenti di alcuni autori, permettono da un lato di chiarire meglio la 
specificità umana e il significato dell’imago Dei nell’uomo; dall’altro richiedo-
no di dare una valutazione corretta dell’IA, senza dimenticare le questioni eti-
che connesse al suo uso, perché essa possa essere quello che è: uno strumento 
prodotto dall’uomo a servizio della vita e della dignità di tutte le persone.

Summary – Without Competition: Human Intelligence and Artificial Intelli-
gence
The relationship between the intelligence of man, created in the likeness of 
God, and the so-called «Artificial Intelligence» is today a new field of inves-
tigation for theological anthropology. The ongoing debates, which are pre-
sented in the recent positions of some authors, allow on the one hand to better 
clarify the human uniqueness and the meaning of the imago Dei in man; on 
the other hand they require to give a correct evaluation of AI, without forget-
ting the ethical questions connected to its use, so that it can be what it is: a tool 
produced by man at the service of the life and dignity of all people.

 ATT 2024 1.indb   88 ATT 2024 1.indb   88 07/03/24   08:5907/03/24   08:59




