ARCHIVIO TEOLOGICO
TORINESE

2024/2

luglio-dicembre 2024 « Anno XXX « Numero 2
Rivista della FACOLTA TEOLOGICA DELLITALIA SETTENTRIONALE
SEZIONE DI TORINO



ARCHIVIO TEOLOGICO TORINESE
A cura della Facolta Teologica dellItalia Settentrionale — sezione di Torino
Anno XXX -2024,n. 2

Proprieta:
Fondazione Polo Teologico Torinese

Facolta Teologica dell'Italia Settentrionale — sezione di Torino
Via XX Settembre, 83 — 10122 Torino

tel. 011 4360249 — fax 011 4319338
istituzionale@teologiatorino.it

e-mail Segreteria: donandrea.pacini@gmail.com

Registrazione n. 1 presso il Tribunale di Torino del 27 gennaio 2015
Direttore responsabile: Mauro Grosso
Redazione: Andrea Pacini (direttore), Gian Luca Carrega e Antonio Sacco (segretari), Oreste

Aime, Dino Barberis, Roberto Carelli, Ferruccio Ceragioli, Carla Corbella, Mauro Grosso,
Pier Davide Guenzi, Luca Margaria, Paolo Mirabella, Alberto Nigra, Alberto Piola

Editore:
Edizioni Nerbini - Prohemio Editoriale srl
via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze - ROC n. 34429 (10.6.2020)

e-mail: edizioni@nerbini.it
www.nerbini.it

Realizzazione editoriale e stampa: Prohemio Editoriale srl - via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze

Amministrazione e ufficio abbonamenti:
abbonamenti@nerbini.it

ABBONAMENTO 2024
Italia € 44,50 — Europa € 64,50 — Resto del mondo € 74,50
Una copia: € 27,00

Per gli abbonamenti e I'acquisto di singoli fascicoli dal 2022 in poi:

Versamento sul c.c.p. 1015092776
intestato a Prohemio Editoriale srl, Firenze

ISBN 9788864348056 ISSN 1591-2957



Sommario

Scenari della condizione giovanile in Italia

nel «Rapporto Giovani» dell’Istituto Toniolo

del decennio 2013-2023

D10 BATDETIS ...ttt »

La lenta miccia del possibile. Teologia e immaginazione
Maria NISTL...cueveviicicieiiiicicec s »

Segni dei luoghi. L’esperienza monastica dello spazio abitato,
una grammatica per 'umano
Emanuiele BOYSOHT.......o.c.cueoivreeueeinininieieieinieeeieteseseeetse e »

RELAZIONI DEL CONVEGNO

279

305

325

DELLA FACOLTA TEOLOGICA DELL/ITALIA SETTENTRIONALE

SEZIONE DI TORINO (19 febbraio 2020):
TEOLOGIA E SPIRITUALITA IN DIALOGO

Perché l'intelligenza scenda nel cuore:

considerazioni per un rapporto virtuoso

tra teologia e spiritualita

ANATeA PACINT ... »

L’esperienza spirituale della liturgia:
tensioni e istanze emergenti
Paolo TOMALIS...........ccvvuviiiiiiiiciicicc s »

Un monastero di donne ai margini della grande citta:
oasi felice o diversorium (Lc 10,34)?
Maria Ignazia ANGelin ..., »

347

365

379

275



Sommario

Ana-teismo. Spiritualita senza Dio?
LUl BEFZANO ..o »

Il fascino dell’Oriente

Ermis SEQALH .....cvvviiiiiiiiiiiic s »
NOTE BIBLIOGRAFICHE
A mani vuote. Il prete, personaggio letterario
(ML INHSIL)covevtveteeeretetesie et ettt b ettt se s e e e ese e et e e sseseesenensesennes »
Protagoniste marginali. Scrittrici di Scrittura
(ML INTSIL) ottt ettt »
RECENSIONI

M. ScanprocLio, Una parola dura, ma feconda.
11 linguaggio difficile della profezia e la sua portata «evangelica»
(G. Galvagno)......cccccvviiiiiiniiicc s »

G. MANZONE, Il volto umano delle organizzazioni.
La responsabilita nei processi decisionali
(F. CIravegna) ......ccoeuviviiiiciniiicc s »

R. Lucas Lucas, Temporale Eterno
(G. ZEPPEGNO) ..ot »

C. CORBELLA, Identita sessuale. E possibile un io felice?
(P. MITabella) .....c.ceeiieieieiciieieieicsieeceeeee e »

D. Dmmopucno, Gli edifici di culto come beni culturali in Italia.

Nuovi scenari per la gestione e il riuso delle chiese cattoliche

tra diritto canonico e diritto statale

(G. MaANSTEAI) v.veveeiieiiieieieieee et »

C. Torcivia, La fede popolare
(P. TOMALIS) 1.ttt »

276

409

427

455

475

489

492

494

497

500

504



Sommario

SCHEDE

F. Casazza, La luce di un Altro.

Commento pastorale alle letture festive dell’anno liturgico A

Ip., Vivendo secondo la domenica.

Commento pastorale alle letture festive dell’anno liturgico B

(G. ZePPeGNoO).....ccuviiriiirieiiieiii s » 507

J. IsaAc, Gesti e Israele
(M. Bergamaschi) ........cccccceuviviiiiiiiiiiiiiciciiccccc e » 508

277



L’esperienza spirituale della liturgia:
tensioni e istanze emergenti

Paolo Tomatis

«Una sola e la via della verita, essa tuttavia € come un fiume inesauribile,
nel quale sboccano gli altri corsi d'acqua che provengono da ogni parte».!
Nel fiume inesauribile del vissuto spirituale della fede cristiana, dove col-
locare 1'esperienza della liturgia? A distanza di mezzo secolo dal concilio
Vaticano II, che ha rimesso in luce la dimensione sorgiva e sintetica della
liturgia per la vita della Chiesa, e a distanza di oltre un secolo dagli inizi
del movimento liturgico, che ne ha riscoperto il profondo valore teologico
e spirituale, e cresciuta la consapevolezza di quanto la liturgia non possa
essere considerata semplicemente come uno dei corsi d'acqua, pur impor-
tante, che confluisce nel fiume della vita cristiana, ma che - per motivi che
sono da evidenziare e secondo alcuni aspetti da approfondire — apparten-
ga al movimento stesso del fiume inesauribile della verita del Dio trinitario
che scorre nella storia.

La consapevolezza di tale importanza non deve apparire come un dato
ovvio e scontato. L'efficace formula sintetica con cui Sacrosanctum con-
cilium (= SC) afferma la fontalita della liturgia nella vita della Chiesa (la
liturgia, culmen et fons dell'agire ecclesiale: SC 10, prima e necessaria
fonte dell'autentico spirito cristiano: SC 14) & chiamata a confrontarsi con
alcune tensioni, tanto sul livello della prassi liturgica e spirituale, quanto
sul livello della corrispondente riflessione teologica.

1. Tensioni, tra prassi e teologia
a) Dalla prassi liturgica. Dal punto di vista della prassi liturgica, si tratta di

verificare in quale misura nell'esperienza liturgica attuale si dia una signi-
ficativa esperienza spirituale. Il favore generale con cui la riforma liturgica

1 CLeEMm,, str. 1,5,29,1; trad. it.: CLEMENTE DI ALESSANDRIA, Gli stromati. Note di vera filosofiq,
Paoline, Milano 2006, 39.

ARCHIVIO TEOLOGICO TORINESE 2 (2024), 365-378 365



Paoro TomATIS

e stata accolta nella grande maggioranza del popolo di Dio e certamente
un segnale importante di una ritrovata e rinnovata spiritualita liturgica
della Parola, dell'assemblea, dell'eucaristia, dell'anno liturgico.

Non mancano tuttavia le voci critiche che segnalano ora la mancanza
di vitalita di una vita liturgica che soffre di un certo grigiore e ritualismo
formale,” ora la mancanza di volonta dei fedeli di coinvolgersi in una au-
tentica esperienza comunitaria della fede, ora la mancanza di spiritualita
di una liturgia ridotta ad animazione pastorale. Alla critica di chi denuncia
I'eccessiva distanza della liturgia dalla vita (e dunque dal vissuto spiritua-
le), corrisponde la critica di segno opposto proveniente da certa teologia li-
turgica che denuncia al contrario la deriva di una eccessiva prossimita alla
vita quotidiana, incapace di valorizzare la singolare risorsa dell'agire ritua-
le in ordine all'esperienza spirituale di Dio. Nel nome di una visione della
liturgia piu «pastorale», ci si sarebbe ridotti a una liturgia meno spirituale.

Da queste divergenze di vedute si comprende quanto il rapporto tra
prassi liturgica ed esperienza spirituale si configuri nel segno di un ine-
vitabile pluralismo, per cui l'esperienza spirituale della liturgia e colta in
modo diverso, secondo i differenti modi di considerare la liturgia e la stes-
sa vita spirituale. Nella varieta degli stili liturgici (piu verticali o orizzon-
tali, piu individuali o comunitari) si esprimono in effetti modelli differenti
di spiritualita, che pongono la questione dell'esigenza (e delle condizioni
di possibilita) di una forma liturgica condivisa, nella legittima varieta delle
sensibilita spirituali.

b) Dalle proposte di spiritualita. Se dall'esperienza liturgica ci spostia-
mo all'ambito piu ampio dell'esperienza spirituale, 'impressione generale
e che — nonostante gli sforzi operati e i risultati raggiunti - la liturgia sia
ancora troppo accostata ai dinamismi e ai metodi delle diverse spirituali-
ta. Tra i risultati raggiunti, vi e certamente quello di una sostanziale in-
tegrazione del momento liturgico nella proposta spirituale delle comuni-
ta parrocchiali, dei movimenti ecclesiali, cosi come nella revisione degli
statuti delle congregazioni religiose sorte prima del concilio Vaticano II.
Cio nonostante, la fatica di raccordare in modo adeguato il momento ce-
lebrativo della vita cristiana con le altre dimensioni della vita dello Spirito
appare evidente in alcune proposte di spiritualita nelle quali 1'attenzione
preminente e rivolta ora all'annuncio e alla meditazione della Parola, ora
alla dimensione etica dell'impegno, ora alla disciplina ascetica del corpo,
ora alla pratica mistica della preghiera. In tali spiritualita la liturgia non e

2 B. SEcoONDIN, Liturgia e spiritualita: dialoghi incompiuti e imperfetti, in Rivista di pastorale
liturgica 26 (1988), 49-50; Ip., La vita cristiana: tra celebrazione e culto nello Spirito, in Rivista
di pastorale liturgica 35 (1997), 10.

366



L'esperienza spirituale della liturgia: tensioni e istanze emergenti

certamente assente, ma corre il rischio di essere considerata per lo piu in
funzione semplicemente espressiva di cio che si da prima (l'annuncio) o
dopo (la vita quotidiana vissuta come il vero culto spirituale), oppure ac-
canto (le altre forme di preghiera e meditazione, ritenute piu coinvolgenti)
e addirittura oltre (I'immediatezza dell'esperienza mistica).

¢) Dalla teologia spirituale. La stessa riflessione della teologia spirituale
mostra in generale una certa fatica nell'integrare e valorizzare la dimen-
sione fontale dell'esperienza liturgica. In alcuni casi e da registrare una
imbarazzante rimozione del tema.® Al di la di sporadici e veloci cenni alla
centralita della liturgia nell'esperienza spirituale del credente, ci si con-
centra su altre dimensioni ritenute di fatto fondamentali e fondative (la
Parola, 1'azione dello Spirito, l'esperienza mistica, intesa come processo di
trasformazione o come itinerario di ascesa dell'anima verso Dio sino all'u-
nione contemplativa), senza un effettivo raccordo con l'esperienza liturgi-
ca. In altri casi, la dimensione liturgica e confinata nell'ambito ristretto di
una «scuola di spiritualita» (la spiritualita liturgica, colta come una delle
«scuole di spiritualita istituzionali» legate al clero, oppure identificata di
fatto con la spiritualita benedettina e monastica in genere).* Tale settoria-
lizzazione dipende sovente dall'approccio soggiacente, di tipo sociologico
e antropologico-descrittivo, piu che dogmativo-deduttivo. Tuttavia anche
in questo secondo approccio, che pone la spiritualita in dipendenza diretta
dalla teologia e dal dato rivelato, la liturgia non sempre trova adeguato ri-
lievo. Anche la dove la vita in Cristo e fondata sulla grazia dei sacramenti
(come nel classico trattato di Teologia spirituale del gesuita Charles-André
Bernard), cio avviene senza coordinare in modo adeguato tale fondamento
con l'insieme delle strutture e dei movimenti della vita cristiana (Parola
di Dio, preghiera, sviluppo della vita spirituale...) e soprattutto senza de-
clinare la modalita liturgica della fontalita sacramentale.” Non mancano
certamente trattazioni nelle quali il tema liturgico e meglio integrato e
addirittura posto al centro e al cuore della teologia spirituale, come nelle
riflessioni che risentono fortemente dell'afflato dell'Oriente cristiano.® Ma
nella maggior parte delle trattazioni delle diverse figure e dimensioni del-

3 Cf., ad esempio, F. Ruiz, Le vie dello Spirito. Sintesi di teologia spirituale, Dehoniane,
Bologna 1999; P. Trianny, Teologia spirituale, Dehoniane, Bologna 2019.

* Cosl nella proposta del carmelitano K. Waauman, La spiritualita. Forme, fondamenti, me-
todi, Queriniana, Brescia 2007, 167-182.

5 Cf. C.-A. BernarD, Teologia spirituale, Edizioni Paoline, Milano 1983, 128-137. Stesso
limite in T. Gorr, L'esperienza spirituale, oggi. Le linee essenziali della spiritualita cristiana
contemporanea, Queriniana, Brescia 1984.

6 Cf. IsTITUTO DI SPIRITUALITA DI MUNSTER (a cura di), Corso fondamentale di spiritualitd, Que-
riniana, Brescia 2006. Per la prospettiva legata all'oriente cristiano, cf. M.I. RupNik, Secondo Io

367



Paoro TomATIS

la spiritualita, tuttavia, la liturgia non appare come fonte e neppure come
sfondo dell'esperienza spirituale.” A cosa addebitare la mancata integra-
zione del tema liturgico? Possiamo ipotizzare che all'origine della presup-
posizione o della parziale rimozione del tema vi sia una impostazione del
trattato di teologia spirituale ancora debitrice dell'impianto tradizionale
del trattato di perfezione cristiana, che non ha assimilato in pienezza le
istanze del movimento liturgico e del rinnovamento liturgico conciliare.

d) Dalla teologia liturgica. Alla difficolta di una teologia «liturgica» della
spiritualita corrispondono infine le carenze di una teologia della «spiritua-
lita liturgica» capace di guardare al rito cristiano nella prospettiva dell'e-
sperienza spirituale. Dal punto di vista della riflessione liturgica, i teologi
e i liturgisti che si sono interessati al tema del rapporto tra liturgia e vita
spirituale sono alleati nel rivendicare la dimensione spirituale e addirittura
mistica, nel senso di misterica, dell'esperienza liturgica. L'assunto di par-
tenza, perfino ovvio nella sua evidenza, secondo cui «non si puo pensare in
maniera coerente ad una liturgia che non esprima ed alimenti la spiritualita
cristiana» e parimenti «non si puo parlare di una vera spiritualita cristiana
che non trovi nella liturgia celebrata e vissuta la sua sorgente, il suo culmi-
ne, la sua scuola»,® non si traduce tuttavia, se non episodicamente, in una
trattazione dei grandi temi della spiritualita in chiave liturgica. Anche nel
caso dei liturgisti si registra una certa fatica nel declinare liturgicamente
temi tradizionali come i gradi del cammino spirituale, gli stati di vita, il rap-
porto con l'esperienza mistica, il discernimento degli spiriti, i valori dell'e-
sperienza spirituale (il rispetto, la gioia, il silenzio, 1'ascolto, la vigilanza,
il pudore, il riposo...), in relazione alle strutture e ai linguaggi della forma
rituale, e non solo rispetto ai contenuti delle orazioni liturgiche.’

Da tutto cio emerge con evidenza quanto la «conversione liturgica»
della vita spirituale auspicata da san Giovanni Paolo II all'inizio del nuo-
vo millennio'® sia ancora da realizzare in tutta la sua fecondita, tanto sul

Spirito. La teologia spirituale in cammino con papa Francesco, Libreria Editrice Vaticana, Citta
del Vaticano 2019.

* Per una rassegna bibliografica ragionata del rapporto tra spiritualita e liturgia, cf. i due
articoli di M. Torcivia, Spiritualita e liturgia. La riflessione post-conciliare, in Teresianum 60
(2009), 217-253; 61 (2010), 59-102.

8 J. CasteLLANO CERVERA, Liturgia, teologia spirituale e spiritualita, Atti del Congresso inter-
nazionale OCD, Roma 24-29 aprile 2000, Teresianum-Edizioni OCD, Roma 2001, 513.

9 Fanno eccezione N. FanTint — D. CASTENETTO, Ritualita: autentica esperienza spirituale, in
Liturgia e spiritualita, Edizioni Liturgiche-CLV, Roma 1992, 117-167; M. Aucg, Spiritualita litur-
gica. «Offrite i vostri corpi come sacrificio vivente, santo e gradito a Dio», San Paolo, Cinisello
Balsamo 1998, 50-64.

10 «Si sviluppi in questo inizio di millennio una spiritualita liturgica, che faccia prendere
coscienza di Cristo come primo liturgo, che non cessa di agire nella Chiesa e nel mondo, in

368



L'esperienza spirituale della liturgia: tensioni e istanze emergenti

fronte della pratica quanto sul fronte della riflessione, chiamata anzitutto a
precisare quali siano le caratteristiche di fondo che rendono una spiritua-
lita «liturgica».

2. Varieta di figure, istanze comuni

Giovanni Moioli interpretava la spiritualita liturgica nella duplice prospet-
tiva di una costante di tipo strutturale, presente in tutte le spiritualita, e di
una dimensione variabile nello spazio e nel tempo. Dal punto di vista strut-
turale, non puo esistere una spiritualita cristiana che non sia liturgica, nella
misura in cui la celebrazione costituisce un momento fondativo ed essen-
ziale — non facoltativo e transitorio — della vita secondo lo Spirito. Dal punto
di vista delle variabili che entrano in gioco nel modificare la presenza o il
grado di incidenza della costante, ¢ innegabile registrare diversi livelli di
integrazione, insieme a diverse modalita di espressione, che sono all'ori-
gine di differenti figure di spiritualita liturgica. Tali figure dipendono da
numerosi fattori, tra cui spicca la capacita della forma liturgica di una data
epoca di dare forma all'esperienza spirituale: «La dove la celebrazione li-
turgica meno riesce a presentarsi come la forma piu generale e condivisa
di mistagogia all'esperienza cristiana, meno essa e in grado di offrirsi come
criterio abbastanza prossimo per tutte le altre mediazioni mistagogiche».!!

Se nella breve, ma intensa stagione delle catechesi mistagogiche (fine
IV-V secolo) si intravede la possibilita di una spiritualita mistagogica che
riconosce la forza sorgiva dell'evento liturgico-sacramentale, riletto alla
luce delle Scritture, per il costituirsi dell'esperienza spirituale della fede,
nella spiritualita medievale si assiste a un doppio movimento di concen-
trazione della spiritualita liturgica nel baluardo eucaristico (vera e propria
costante della spiritualita cristiana di ogni tempo) e di espansione extrali-
turgica della devozione nelle diverse forme della religiosita popolare (cul-
to delle immagini e delle reliquie dei santi, benedizioni ed esorcismi, pro-
cessioni e feste), che si pongono al di fuori o accanto alla liturgia.

La sorprendente capacita della pieta popolare di resistere ai venti della
secolarizzazione, insieme al recente rilancio del tema da parte del magi-
stero attuale (Evangelii gaudium, nn. 122-126), suggeriscono di riprendere

forza del mistero pasquale continuamente celebrato, e associa a sé la Chiesa nell'unita dello
Spirito Santo» (Spiritus et Sponsa. Lettera apostolica nel XL della Costituzione Conciliare Sa-
crosanctum Concilium, 4 dicembre 2003: EV 22/901).

1" G. Moiou, II rapporto tra liturgia ed esperienza di Dio. Linee di riflessione storico-teo-
logica, in A.N. TerrIN (a cura di), Liturgia soglia dell'esperienza di Dio?, Messaggero-Abbazia
di Santa Giustina, Padova 1982, 45.

369



Paoro TomATIS

in mano la questione del giusto rapporto tra le due realta. Se nel clima
del movimento liturgico e del concilio Vaticano II la sfida era quella di ri-
portare la liturgia al primo posto, riposizionando i cosiddetti «pii esercizi»
(cioe le pratiche di pieta approvate dalla Chiesa) in un ruolo subalterno,
si moltiplicano gli approcci allo studio della religione che consigliano alla
liturgia di andare a scuola della pieta popolare, per imparare da essa quei
tratti che la renderebbero piu coinvolgente e vicina, meno intellettualistica
e dogmatica, piu accessibile e ospitale rispetto a diverse attese e livelli di
appartenenza ecclesiale.!?

Anche la stagione moderna, caratterizzata dall'affermazione e dall'e-
spansione mondiale del rito tridentino, ha conosciuto tentativi interessanti
di integrare l'esperienza liturgica a disposizione (in particolare la parte-
cipazione al sacrificio eucaristico) in una spiritualita della meditazione e
dell'interiorita. Nelle correnti spirituali della cosiddetta devotio moderna
(diffusasi in Olanda nel XIV secolo), che si concentra sulla meditazione
affettiva dei misteri di Cristo, la liturgia non scompare, ma appare come il
contesto di una ricerca spirituale che si gioca altrove, negli «esercizi spi-
rituali» per la conoscenza e la costruzione dell'anima, concepita come il
luogo trascendentale nel quale il divino si manifesta. Da Ignazio di Loyola
ai mistici spagnoli del secolo XVI, passando per i maestri della spiritualita
francese del ‘600 e del ‘700, I'invito costante & a compiere un itinerario inte-
riore alla scoperta della presenza e dell'azione divina nella propria anima.
In questo itinerario, l'eucaristia e vista come il «sole degli esercizi spiritua-
li», ma il metodo consigliato per ascoltare la messa non attribuisce alcun
valore formativo alla messa in quanto tale.!® 1l rito clericale della messa
tridentina e piuttosto congeniale al raccoglimento devoto del fedele, che si
associa al sacrificio meditando i misteri della vita di Cristo. Il superamento
di tale visione, che ancora echeggiava nell'enciclica Mediator Dei (1947),
ad opera del concilio Vaticano II, non ha impedito la sopravvivenza e il
ritorno, seppure in posizione minoritaria, di tale spiritualita della parteci-
pazione interiore e adorante a un rito (quello tridentino, considerato dal
2007 al 2021 come «forma straordinaria» dell'unico rito romano) che invita
a custodire 1l tratto «mistico» della partecipazione liturgica e la singolare
sacralita dell'esperienza spirituale della liturgia.

Anche in una spiritualita fortemente impregnata di liturgia quale quella
monastica, il primato dell'opus Dei liturgico si comprende all'interno e in
rapporto con una realta piu ampia e complessa, abitata da tensioni che a
ben vedere sono tipiche dell'esperienza spirituale cristiana intesa piu glo-

12 Cf. R. Tacuiarerr], [] cristianesimo «pagano» della religiosita popolare, Messaggero, Pa-
dova 2014.
13 FRANCESCO DI SALES, Filotea. Introduzione alla vita devota, Paoline, Milano 1984, 97-100.

370



L'esperienza spirituale della liturgia: tensioni e istanze emergenti

balmente. La prima di esse e quella che segnala una tensione tra il primato
dell'esperienza comunitaria della liturgia (soprattutto intesa come ufficio
divino quotidiano) e il primato della preghiera personale che tende all'u-
nione mistica. Gli inviti del monachesimo primitivo a custodire un tempo
di silenzio tra un salmo e l'altro, oppure tra un versetto e l'altro, segnalano
un'esigenza di interiorizzazione senza la quale 1'atto liturgico e ritenuto in-
completo.! Sovente la tradizione monastica ha riconosciuto un valore supe-
riore alla preghiera interiore e solitaria (l'oratio ignea di cui parla Cassiano)
rispetto alla preghiera vocale e comune. Nel dibattito circa il rapporto tra
preghiera liturgica e preghiera personale non mancano voci «liturgiche»,
che nelle Regole e negli Ordinamenti si esprimono con espressioni tipi-
che: «Tutto cio che fai nella cella [...] non puo eguagliare un solo “Signore
pieta” detto con i tuoi fratelli».”® Nonostante tale consapevolezza, il punto
di arrivo della preghiera del cuore, che fa del monaco un tempio e del suo
spirito un altare, segnala una tensione tra preghiera individuale/interiore e
preghiera comunitaria/esteriore, tra atto rituale di preghiera e stato mistico
di contemplazione, che e connaturale all'esperienza spirituale cristiana. A
questa tensione si aggiunge quella tra culto rituale e culto esistenziale,
quale luogo di verifica e di continuita tra 1'offerta della preghiera e l'offerta
della vita. Sfatato il mito romantico dei monaci propter chorum fundati, €
da registrare l'attenzione con cui il monachesimo di ogni tempo invita ad
armonizzare, nel segno di un ethos dello zelo e della disciplina, la dimen-
sione rituale dell'opus Dei con quella etica del culto spirituale.'®

Lo Spirito e il corpo, l'interiorita e 1'esteriorita, 1'individuo e la comu-
nita, il rito e la mistica, il culto rituale e quello esistenziale: queste sono le
istanze «polari» che le diverse figure di spiritualita liturgica nella storia
consegnano alla teologia, per pensare la verita dell'esperienza spirituale
cristiana.

3. L’esperienza spirituale della liturgia

L'apporto decisivo e «provvidenziale» (SC 43) del movimento liturgico
per la riscoperta della spiritualita liturgica e consistito nella maturazione

4 Cf. J. LecLercq, Culte liturgique et priere intime, in La Maison-Dieu 69 (1962), 39-55.
Sul rapporto a tratti conflittuale tra preghiera e salmodia, cf. A. DE VoGug, Psalmodier n'est pas
prier, in Ecclesia Orans 6 (1989), 7-32.

15 Cf. A. PiovaNo, La «preghiera del cuore»: quale dimensione rituale?, in A.N. TERRIN (a
cura di), Preghiera e rito, Messaggero-Abbazia di Santa Giustina, Padova 2015, 211-212.

16 Cf. G. BosELLl, L'éthos della liturgia monastica: disciplina e zelo, in G. BONACCORSO ET ALII,
Il culto incarnato. Spiritualita e liturgia, Glossa, Milano 2011, 63-95: 67.

371



Paoro TomATIS

congiunta di una nuova coscienza liturgica, riscattata dal rubricismo e dal
predominio clericale, e di una comprensione piu profonda dell'esperienza
spirituale cristiana, sottratta al dominio dello psicologismo e dell'eccezio-
nale. La considerazione di questa doppia riscoperta € essenziale per com-
prendere in profondita |'effettiva portata del movimento liturgico in ordine
alla riscoperta del valore fontale della liturgia, intesa come «preghiera del-
la Chiesa» (Guéranger) e «pieta oggettiva» (Beauduin), come attualizza-
zione del Mistero (Casel), come «midollo del cristianesimo» (Féstugiere) e
apice dell'esperienza religiosa (Guardini). Agli inizi del ‘900 tale riscoper-
ta non poteva non risuonare come una pretesa eccessiva e una pericolosa
messa in discussione dell'impianto tradizionale della spiritualita: da qui
le accuse di liturgismo ed esteriorismo, di irrazionalismo e antropocentri-
smo che hanno accompagnato i primi passi del movimento liturgico. Nella
«questione liturgica» era infatti in gioco non solo la capacita della liturgia
di costituirsi quale autentica esperienza spirituale, ma pure e piu in pro-
fondita la possibilita di considerare in termini nuovi la stessa esperienza
della fede, ripensando il rapporto che in essa si da tra dottrina ed esperien-
za, spirito e corpo, persona e comunita.'’

L'approdo conclusivo di tale vicenda riconosce nella riflessione del
concilio Vaticano II uno snodo fondamentale per riconoscere nella liturgia
il cuore dell'esperienza spirituale ecclesiale e personale (SC 9-13). Nella
sua qualita di opus (SC 2), actio ed exsercitatio (SC 7), la liturgia emerge
come singolare esperienza spirituale della fede. La categoria di «esperien-
za» rinvia al carattere puntuale e immediato di un evento che coinvolge
mente, sensi e sentimenti (Erlebnis), e insieme al carattere mediato e me-
ditato di una ripresa nel tempo che rende «esperti» (Erfahrung). Ne con-
segue la possibilita di comprendere 1'esperienza spirituale della liturgia
come cammino — insieme puntuale e disteso nel tempo — di progressiva
conformazione personale ed ecclesiale a Cristo nello Spirito Santo. A par-
tire dal suo centro e dal suo cuore eucaristico, la liturgia appare come un
luogo sorgivo e costitutivo della fede, capace di raccordare e custodire in
unita le principali dimensioni dell'esperienza spirituale cristiana: il fonda-
mento cristologico della vita in Cristo, che riconosce nella liturgia il luogo
del farsi presente (adesse) in modo speciale (praesertim) del Signore, nelle
diverse modalita dei segni sacramentali (assemblea, Parola, gesto sacra-
mentale: SC 7); la dimensione pneumatologica della vita nello Spirito, che
riconosce nella dinamica epicletica della liturgia un singolare momento
di attualizzazione e personalizzazione della salvezza operata da Cristo; la
dimensione ecclesiale della vita spirituale, che trova nell'esperienza litur-

7 Cf. F. BroveLL (a cura di), Ritorno alla liturgia. Saggi di studio sul movimento liturgico,
CLV-Edizioni Liturgiche, Roma 1989.

372



L'esperienza spirituale della liturgia: tensioni e istanze emergenti

gico-sacramentale un singolare luogo di manifestazione e realizzazione,
impedendo ogni deriva individualista della spiritualita cristiana; la cen-
tralita della Parola, che trova nella liturgia il luogo sintetico e simbolico
capace di mettere al centro, nella forma della proclamazione sacramentale
e del dialogo orante, proprio quella Parola di Dio che altrove e studiata,
meditata, condivisa e pregata, nelle diverse forme dell'annuncio e del-
la lectio divina;'® il primato della carita, che riconosce nella liturgia quel
luogo sorgivo e culminante che mette al centro dell'impegno quotidiano
personale ed ecclesiale la perfetta carita di Cristo, attraverso la singolarita
di un agire che fa spazio ad un altro agire, l'agire salvifico del Signore.
Finalmente l'intreccio della grazia e della liberta, del Mistero e della virtuy,
che contrassegna il cammino della preghiera e dell'ascesi cristiana, trova
nell'ideale della partecipazione globale («consapevole, pia e attiva»: SC
48) al mistero della Pasqua del Signore quel luogo luminoso capace di
ispirare le diverse esperienze della vita spirituale personale e comunitaria.

Quanto al modo attraverso cui lo Spirito di Cristo attualizza e persona-
lizza 1'opera di Cristo in noi, esso e quello di una singolare forma rituale
che convoca tutti i signa sensibilia, cioe tutti i linguaggi della vita, per si-
gnificare e realizzare la salvezza (SC 7). Nella liturgia il fondamento della
fede celebrata — vale a dire il Mistero di Cristo e della Chiesa - si dona nei
fondamentali del corpo e dei suoi codici (gesto e parola, silenzio e imma-
gine, canto e musica...), del tempo e dello spazio, cosi da fare del corpo
personale e comunitario un corpo spirituale, del tempo vissuto un tempo
salvato e dello spazio abitato una dimora di comunione con il Signore,
con se stessi e con i fratelli e le sorelle. In questa tridimensionalita che e
costitutiva della celebrazione cristiana, la liturgia appare quale esperienza
sorgiva che ispira e da forma a una spiritualita della vita, considerata nella
sua pienezza di senso e di espressione.?

Perché tutto questo accada, € necessaria la convergenza di molti fatto-
ri: una liturgia ben celebrata da una comunita viva, capace di offrire — oltre
ad un contesto di preghiera e di condivisione della fede — un cammino di
progressiva iniziazione allo spirito della liturgia, cioe alla sua spiritualita
profonda, biblicamente ispirata. La difficolta a rintracciare la presenza di
questi fattori nella maggior parte delle nostre comunita lascerebbe pensa-
re a una spiritualita liturgica che nella sua pienezza e disponibile per po-

'8 Proprio nella liturgia emerge in pienezza quella «qualita sacramentale della parola di
Dio» di cui parla l'esortazione apostolica postsinodale Verbum Domini di Benedetto XVI al n.
56.

19 Cf. J. Mort™ANN, II Dio vivente e la pienezza della vita. Con un contributo all’attuale
dibattito sull'ateismo, Queriniana, Brescia 2016. Per una piu puntuale lettura dei linguaggi li-
turgici in prospettiva spirituale, rinvio a P. TomaTis, Vita alla sorgente. Introduzione alla liturgia
e ai sacramenti, Citta Nuova, Roma 2019.

373



Paoro TomATIS

chi, all'interno di comunita dall'identita «dura», come direbbero i sociologi
(movimenti, comunita monastiche), capaci di iniziare poiché composte da
discepoli davvero iniziati. La questione che si pone e se la spiritualita litur-
gica promossa dalla riforma liturgica sia veramente capace di offrirsi come
una spiritualita e una «pieta» popolare, accessibile cioe a tutto il popolo di
Dio. Nei limiti di una riforma ecclesiale tutt'ora impegnata in un cammino
di approfondimento e affinamento della propria forma celebrativa, e tutta-
via possibile riporre una certa fiducia nella capacita della rinnovata forma
rituale di favorire quella partecipazione piena (pia, consapevole, attiva) al
Mistero celebrato, che e condizione per la maturazione di una spiritualita
liturgica seria e profonda.

La corrispondenza con il cammino di appropriazione della Parola di Dio
e a questo proposito illuminante e a suo modo incoraggiante: come il tesoro
delle Scritture e stato abbondantemente e generosamente aperto a tutti i
fedeli, perché la medesima Parola potesse essere accolta a livelli diversi di
profondita, allo stesso modo il tesoro della liturgia e stato e rimane aperto a
tutti — discepoli della prima ora, ospiti di un solo giorno — perché ciascuno
possa fare attraverso di essa una esperienza spirituale, misurata dal pro-
prio grado di iniziazione. Non c'e da preoccuparsi se non tutti — fanciulli,
giovani, lontani che si avvicinano per una occasione particolare — e non
sempre riescono a entrare in modo immediato nel linguaggio della liturgia:
snaturarne la struttura simbolica e la dimensione poetica significa decre-
tarne l'inefficacia e la perdita del suo senso profondo. Piuttosto si tratta
di valorizzare la possibilita per tutti — ciascuno a suo modo — di entrare in
quello «spirito della liturgia», per citare Guardini, che custodisce quelle
«opposizioni polari» della vita e della fede su cui tanto si e soffermato il teo-
logo italo-tedesco: polarita che proprio nell'esperienza liturgica della fede
trovano un momento di sintesi e di equilibrio simbolico, sempre in tensione.

Tra queste polarita, possono essere sottolineate quelle fondamentali
del corpo e dello spirito, della mediazione e dell'immediatezza, dell'indi-
viduo e della comunita, del culto rituale e del culto esistenziale.

a) Corpo e spirito. La liturgia e sintesi di esteriorita e di interiorita,
nell'accordo sapiente delle tre dimensioni del sapere/agire/sentire. Alla
luce di questa consapevolezza, la partecipazione attiva si precisa come
partecipazione globale, a scongiurare ogni deriva gnostica e pelagiana,
di carattere ora intellettualistico (che da rilievo esclusivo al sapere), ora
moralistico/rubricistico (che punta tutto sulla correttezza dell'azione), ora
emozionale (che si sofferma in modo eccessivo sul sentire interiore). Con-
tro ogni tentazione spiritualizzatrice di matrice platonica o gnostica, la
liturgia attesta il valore decisivo del corpo in ordine all'esperienza spiri-
tuale della fede, in virtu del mistero dell'incarnazione e della redenzio-
ne. Nell'esperienza liturgica la dottrina dei sensi spirituali, che per troppo

374



L'esperienza spirituale della liturgia: tensioni e istanze emergenti

tempo ha opposto i sensi dell'anima ai sensi del corpo (considerati «fi-
nestre del peccato»), si arricchisce di una concretezza capace di unire in
modo piu convincente lo spirito e la materia, il corpo e lo Spirito, 1'ascesi
e la mistica. La cura per una liturgia dei sensi spirituali, aliena tanto dal
razionalismo anestetico che mortifica i sensi quanto dal sensualismo che
li dirotta, fa dell'esperienza liturgica il cuore di una piu ampia spiritualita
estetica, che declina la «misura alta della vita cristiana ordinaria» (Novo
millennio ineunte, n. 31) nelle forme pratiche del vivere quotidiano, le-
gando insieme le tre figure dell'ascesi, del rito e della festa, che in questo
quadro costituiscono i luoghi epifanici di una sapienza del vivere e del
sentire che prende forma dal legame con l'evangelo di Cristo e da forma
— eucaristica e pasquale — alla vita cristiana.?

b) Mediazione e immediatezza (rito e mistica). La liturgia e sintesi di
immediatezza e di mediazione, a scongiurare ogni riduzione della fede
a sentimento autoreferenziale. Nel suo carattere istituito e programmato,
che rimanda a una tradizione ricevuta e si esprime nel riferimento all'ordo
celebrativo (che vale quale sfondo e contesto dell'esperienza), la liturgia
e il luogo di un'esperienza messa alla prova del riconoscimento ecclesia-
le, diacronico e sincronico, a scongiurare ogni deriva autoreferenziale. Al
tempo stesso, I'immediatezza liturgica del gesto e della parola ricorda alla
fede la sua dimensione relazionale ed evenemenziale; in essa l'eccedenza
«mistica» del Mistero va di pari passo con la sua nominazione, per cui al
fondo dell'esperienza spirituale non vi e la trasfigurazione dell'io nel vero
sé, ma vi e il nome del Dio trinitario, il nome dell'Abba che rivela in Cristo
il volto di un Dio per I'uvomo. In tale direzione va accolta la critica radicale
di Armido Rizzi, che oppone a una spiritualita ascendente del desiderio
umano di Dio la spiritualita discendente dell’amore divino per 1'uomo.*
Chi apre le pagine della Bibbia, osserva Rizzi, vi trova non l'ispirazione per
il cammino di redamatio dell'uomo verso Dio, ma piuttosto 1'uscita senza ri-
torno da parte di Dio verso I'uvomo. La gratuita del suo amore comporta esi-
genze dirisposta, ma esclude il ritorno a sé: «la forza dell'amore di Dio non
sta nel chiedere il contraccambio, ma nello spingere alla realizzazione di
quell'obiettivo che I'amore intende: la promozione dell'uomo».* All'amore
fusionale di stampo ellenistico-platonico la Bibbia risponde con una spi-
ritualita dell'agape dialogica e fraterna. Alla spiritualita dell'amore puro,
tanto cara all'epoca moderna, essa risponde con la spiritualita dell'amore

20 Per un approfondimento, cf. P. TomaTis, Accende lumen sensibus. La liturgia e i sensi del
corpo, CLV-Edizioni Liturgiche, Roma 2010, 538-547.

2 A. Rizzi, Dio in cerca dell’'uomo. Rifare la spiritualita, Paoline, Roma 1987, 19.

2 Ivi, 62-63.

375



Paoro TomATIS

pieno. In questo fondamentale orientamento etico, la dimensione mistica
della vita spirituale non e da escludere, ma da integrare con saggezza, a
partire proprio dal primato della mediazione liturgica sull'immediatezza
mistica. Tale primato € tale solo nella misura in cui custodisce il carattere
fondamentalmente mediato (dalla Chiesa e dalle sue mediazioni scrittu-
ristiche, sacramentali, comunionali) dell'esperienza spirituale della fede.
Nella misura in cui la liturgia custodisce la dimensione cristica ed ecclesia-
le dell'esperienza dello Spirito, essa ricorda alla mistica di ogni tempo e di
ogni cultura la necessita di correlare — nell'unita dello Spirito — l'intus del
«castello interiore» con l'inter del «castello esteriore».?

c) Persona e comunita. La liturgia e sintesi di dimensione personale
e dimensione comunitaria, capace — come si € annunciato — di tenere in-
sieme l'intus del castello interiore, che nella liturgia cerca raccoglimento,
intimita, adorazione, e l'inter della comunione fraterna, che nella liturgia
cerca accoglienza, reciprocita, fraternita: nella liturgia, non c'e comunione
con Dio e con noi stessi che non sia comunione con i fratelli. Nella misura
in cui la communio € la vocazione e il destino del mondo, non puo esservi
una spiritualita cristiana solitaria e isolata dagli altri fratelli e dall'espe-
rienza comune: 1'operazione svolta dai padri della Chiesa, che hanno posto
la vetta dell'esperienza spirituale nell'incontro personale sulla montagna
di Dio (emblematico quello di Mose, descritto da Gregorio di Nissa e dallo
Pseudo-Dionigi Areopagita) o nel giardino spiritualizzato del Cantico, e
quanto meno da comporre con una visione piu ampia e organica dell'e-
sperienza spirituale, capace di attraversare insieme le valli e i deserti co-
munitari, oltre che i valichi e i giardini solitari. L'esperienza liturgica co-
stituisce in effetti la manifestazione simbolica piu evidente del dinamismo
insieme personale e comunitario dell'esperienza spirituale: in essa, tutto &
organizzato per coinvolgere i soggetti nella loro singolarita (corpo, sensi,
sentimenti); l'organizzazione dei linguaggi e dei codici e tuttavia ordina-
ta a ispirare una forma ecclesiale dell'esperienza, cosi che nel singolare
si manifesti 'universale. Nella ricchezza dei suoi linguaggi, la liturgia e
paziente educatrice di una spiritualita comunionale del tempo e dello spa-
zio, della parola e dell'ascolto, dei sentimenti e delle relazioni, alla prova
delle inevitabili diversita personali e delle legittime varieta culturali. Nella
rinuncia al proprio «io» per confluire nel «noi» liturgico e nell'attenzione
della liturgia alla singolarita dell'assemblea e dei suoi componenti, cosi

2 Cf. P. Copa, Introduzione. La mistica trinitaria: dal castello interiore al castello esteriore,
in P. MANGANARO (a cura di), L'anima e il suo oltre. Ricerche sulla mistica cristiana, Edizioni
OCD, Roma 2006, 9-13.

376



L'esperienza spirituale della liturgia: tensioni e istanze emergenti

come alla varieta dei ministeri e dei carismi, 'esperienza liturgica si confi-
gura quale autentica palestra di comunionalita e sinodalita.

d) Culto rituale e culto esistenziale (rito e etica). La liturgia, infine, e
sintesi di storia ed escatologia, dove il culto rituale e sorgente di quello esi-
stenziale (cf. Rm 12,1), nella prospettiva metaetica del primato del dono,
e nella complessa gestione del linguaggio del sacro. In virtu della sua di-
mensione simbolica, del suo linguaggio poetico e transizionale, la liturgia
porta la percezione di sé e del reale a un altro livello, piu alto, piu ampio e
profondo, mostrando l'irruzione dell'ideale nel reale, non come un «dover
essere» da raggiungere con il proprio sforzo di obbedienza, ma come un
dono da accogliere e al quale corrispondere. In questa tensione alla gratu-
ita, anche la dimensione del comandamento — da osservare peraltro come
il primo, nel quadro del duplice comandamento dell'amore verso Dio e il
prossimo — trova il suo senso piu profondo. Nella prospettiva del legame,
il carattere di impegno che comporta un dovere e uno sforzo ascetico tro-
va nella liturgia quell'esperienza che ha come scopo quello di liberare la
liberta, orientando il «fare» dell'uomo allo «stare» davanti a Dio e ricono-
scendo il primato del suo agire sul nostro. Cosi facendo il culto spirituale di
cui parla san Paolo non si pone piu in una relazione di opposizione al culto
rituale, in linea con la predicazione profetica («Misericordia voglio, non
sacrificio»: Os 6,6), ma in una relazione di espansione e verifica esisten-
ziale dell'escatologico ricevuto in dono.* In questa tensione tra la gratuita
e la necessita, non e scongiurato il rischio della deriva mercantile della
religione, che si nasconde nella logica sacrificale del rito (naturalmente
configurato per far «sentire a posto», in ordine e in grazia di Dio). Sem-
plicemente esso trova nel cuore della liturgia stessa il proprio antidoto, la
dove e ravvisato nel sacrificio di lode, di rendimento di grazie e di comu-
nione il culmine del rapporto religioso con Dio.

Nell'equilibrio sempre in tensione tra le «opposizioni polari» della li-
turgia, vi e finalmente una corrispondenza fondamentale tra 1'esperienza
della liturgia e l'esperienza della Rivelazione e della fede, per cui la lex
orandi custodisce e trasmette la lex credendi non solo nei suoi contenuti,
ma pure nella sua forma e nel suo spirito. La liturgia, come la Rivelazione
e la fede, avviene gestis verbisque (DV 2), attraverso gesti e parole inti-
mamente connessi tra loro. Essa € congeniale alla dimensione esperien-
ziale, relazionale dell'atto della Rivelazione e della fede, dove il primato

2 Cf. M. CrivELLA, «Offrite i vostri corpi come sacrificio vivente» (Rm 12,1-2). Il culto spi-
rituale nella rilettura paolina, in G. BoseLLl ET aLn, Celebrare in spirito e verita. L'esperienza
spirituale della liturgia, Glossa, Milano 2017, 161-185.

377



Paoro TomATIS

della grazia, cioe dell'iniziativa divina, si manifesta nell'accoglienza della
liberta.” La scommessa dell'esperienza spirituale della liturgia & che tutto
questo si possa esprimere, realizzare e percepire nelle comunita piu co-
scienti e nelle assemblee piu umili, nei cammini personali piu progrediti
come in quelli piu faticosi, grazie alla capacita della liturgia di «dare for-
ma» alla vita cristiana, senza perdersi in informazioni e istruzioni per 1'uso,
ma neppure in formalismi e deformazioni di vario tipo.

Paolo Tomatis

Facolta Teologica dell'Ttalia Settentrionale — Sezione di Torino
Via XX Settembre, 83

10122 Torino

paolotomatis68@gmail.com

Sommario

L'affermazione conciliare secondo cui la liturgia € «prima e necessaria fonte
dell'autentico spirito cristiano» (SC 14) e chiamata a confrontarsi con alcune
tensioni, tanto sul livello della prassi liturgica e spirituale, quanto sul livel-
lo della corrispondente riflessione teologica. Sono tensioni riscontrabili pure
nelle principali figure storiche di spiritualita liturgica (mistagogica, popola-
re, «xmoderna», monastica), che manifestano come l'integrazione tra liturgia e
spiritualita non sia scontata. Da qui la proposta di guardare alla liturgia come
singolare esperienza spirituale, nell'equilibrio delle sue tensioni polari: corpo
e spirito, individuo e comunita, mediazione rituale e immediatezza mistica,
culto rituale e culto esistenziale.

Summary - The spiritual experience of the Liturgy

The understanding of Liturgy as «the primary and indispensable source from
which the faithful are to derive the true Christian spirit» (SC 14) is called to
face up with certain tensions both on liturgical and spiritual praxis and on the
theological reflection as well. These tensions can also be found in the main
historical figures of liturgical Spirituality (mystagogical, popular, «modern»,
monastic). Thus puts into evidence that Liturgy and Spirituality cannot be
taken for granted. Consequently Liturgy should be looked on as a distinctive
spiritual experience, balancing on its polar tensions: body and spirit, indi-
vidual and community, ritual mediation and mystical immediacy, ritual and
existential worship.

% Da questo punto di vista, 'apporto della teologia fondamentale e in particolare della rifles-
sione sull'atto della fede rappresenta un luogo di particolare rilevanza per fondare e illuminare
il rapporto tra liturgia e spiritualita cristiana. Tra i piu attenti all'analisi di questo legame, cf. P.
Sequery, L'idea della fede. Trattato di teologia fondamentale, Glossa, Milano 2002, 172-183.

378





