
AR
CH

IV
IO

 T
EO

LO
GI

CO
 T

O
RI

N
ES

E
N
er
bi
ni

2024
2

Nerbini

ARCHIVIO   TEOLOGICO 
TORINESE

2024/2
luglio-dicembre 2024 • Anno XXX • Numero 2 

Rivista della FACOLTÀ TEOLOGICA DELL’ITALIA SETTENTRIONALE

SEZIONE DI TORINO

Barberis, Scenari della condizione giovanile in Italia nel «Rapporto Giovani» 
dell’Istituto Toniolo nel decennio 2013-2023  Nisii, La lenta miccia del pos-
sibile. Teologia e immaginazione  Borsotti, Segni dei luoghi. L’esperienza 
monastica dello spazio abitato, una grammatica per l’umano  Pacini, Perché 
l’intelligenza scenda nel cuore: considerazioni per un rapporto virtuoso tra teo
logia e spiritualità  Tomatis, L’esperienza spirituale della liturgia: tensioni e 
istanze emergenti  Angelini, Un monastero di donne ai margini della grande 
città: oasi felice o diversorium (Lc 10,34)?  Berzano, Ana-teismo. Spiritualità 
senza Dio?  Segatti, Il fascino dell’Oriente  Note bibliografiche  

 Recensioni

€ 27,00

POSTE ITALIANE S.p.A. – SPEDIZIONE IN ABBONAMENTO POSTALE - AUT. n. CN- NE/01992/07.2022 PERIODICO ROC 

ATT 2024 2 - copertina.indd   1ATT 2024 2 - copertina.indd   1 28/11/24   12:3328/11/24   12:33



ARCHIVIO TEOLOGICO TORINESE
A cura della Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale – sezione di Torino
Anno XXX – 2024, n. 2

Proprietà:
Fondazione Polo Teologico Torinese

Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale – sezione di Torino
Via XX Settembre, 83 – 10122 Torino
tel. 011 4360249 – fax 011 4319338
istituzionale@teologiatorino.it
e-mail Segreteria: donandrea.pacini@gmail.com

Registrazione n. 1 presso il Tribunale di Torino del 27 gennaio 2015

Direttore responsabile: Mauro Grosso

Redazione: Andrea Pacini (direttore), Gian Luca Carrega e Antonio Sacco (segretari), Oreste 
Aime, Dino Barberis, Roberto Carelli, Ferruccio Ceragioli, Carla Corbella, Mauro Grosso, 
Pier Davide Guenzi, Luca Margaria, Paolo Mirabella, Alberto Nigra, Alberto Piola

Editore:
Edizioni Nerbini - Prohemio Editoriale srl
via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze         -       ROC n. 34429 (10.6.2020)
e-mail: edizioni@nerbini.it
www.nerbini.it

Realizzazione editoriale e stampa: Prohemio Editoriale srl - via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze

Amministrazione e ufficio abbonamenti:
abbonamenti@nerbini.it

Abbonamento 2024
Italia € 44,50 – Europa € 64,50 – Resto del mondo € 74,50
Una copia: € 27,00

Per gli abbonamenti e l’acquisto di singoli fascicoli dal 2022 in poi: 
Versamento sul c.c.p. 1015092776
intestato a Prohemio Editoriale srl, Firenze

ISBN 9788864348056	 ISSN 1591-2957

ATT 2024 2.indb   274ATT 2024 2.indb   274 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



275

Sommario

Scenari della condizione giovanile in Italia 
nel «Rapporto Giovani» dell’Istituto Toniolo 
del decennio 2013-2023
Dino Barberis............................................................................................ 	 »	 279

La lenta miccia del possibile. Teologia e immaginazione
Maria Nisii................................................................................................ 	 »	 305

Segni dei luoghi. L’esperienza monastica dello spazio abitato,
una grammatica per l’umano
Emanuele Borsotti..................................................................................... 	 »	 325

RELAZIONI DEL CONVEGNO  
DELLA FACOLTÀ TEOLOGICA DELL’ITALIA SETTENTRIONALE  

SEZIONE DI TORINO (19 febbraio 2020):
TEOLOGIA E SPIRITUALITÀ IN DIALOGO

Perché l’intelligenza scenda nel cuore: 
considerazioni per un rapporto virtuoso 
tra teologia e spiritualità
Andrea Pacini........................................................................................... 	 »	 347

L’esperienza spirituale della liturgia: 
tensioni e istanze emergenti
Paolo Tomatis............................................................................................ 	 »	 365

Un monastero di donne ai margini della grande città:
oasi felice o diversorium (Lc 10,34)?
Maria Ignazia Angelini............................................................................ 	 »	 379

ATT 2024 2.indb   275ATT 2024 2.indb   275 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



276

Sommario

Ana-teismo. Spiritualità senza Dio?
Luigi Berzano............................................................................................ 	 »	 409

Il fascino dell’Oriente
Ermis Segatti............................................................................................ 	 »	 427

NOTE BIBLIOGRAFICHE

A mani vuote. Il prete, personaggio letterario 
(M. Nisii).................................................................................................. 	 »	 455

Protagoniste marginali. Scrittrici di Scrittura 
(M. Nisii).................................................................................................. 	 »	 475

RECENSIONI

M. Scandroglio, Una parola dura, ma feconda. 
Il linguaggio difficile della profezia e la sua portata «evangelica»  
(G. Galvagno).......................................................................................... 	 »	 489

G. Manzone, Il volto umano delle organizzazioni.
La responsabilità nei processi decisionali 
(F. Ciravegna)......................................................................................... 	 »	 492

R. Lucas Lucas, Temporale Eterno 
(G. Zeppegno)......................................................................................... 	 »	 494

C. Corbella, Identità sessuale. È possibile un io felice?  
(P. Mirabella).......................................................................................... 	 »	 497

D. Dimodugno, Gli edifici di culto come beni culturali in Italia. 
Nuovi scenari per la gestione e il riuso delle chiese cattoliche 
tra diritto canonico e diritto statale 
(G. Manfredi).......................................................................................... 	 »	 500

C. Torcivia, La fede popolare 
(P. Tomatis)............................................................................................. 	 »	 504

ATT 2024 2.indb   276ATT 2024 2.indb   276 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



277

Sommario

SCHEDE

F. Casazza, La luce di un Altro. 
Commento pastorale alle letture festive dell’anno liturgico A
Id., Vivendo secondo la domenica. 
Commento pastorale alle letture festive dell’anno liturgico B 
(G. Zeppegno)......................................................................................... 	 »	 507

J. Isaac, Gesù e Israele 
(M. Bergamaschi)................................................................................... 	 »	 508

ATT 2024 2.indb   277ATT 2024 2.indb   277 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



365Archivio teologico torinese 2 (2024), 365-378

L’esperienza spirituale della liturgia:
tensioni e istanze emergenti

Paolo Tomatis

«Una sola è la via della verità, essa tuttavia è come un fiume inesauribile, 
nel quale sboccano gli altri corsi d’acqua che provengono da ogni parte».1 
Nel fiume inesauribile del vissuto spirituale della fede cristiana, dove col-
locare l’esperienza della liturgia? A distanza di mezzo secolo dal concilio 
Vaticano II, che ha rimesso in luce la dimensione sorgiva e sintetica della 
liturgia per la vita della Chiesa, e a distanza di oltre un secolo dagli inizi 
del movimento liturgico, che ne ha riscoperto il profondo valore teologico 
e spirituale, è cresciuta la consapevolezza di quanto la liturgia non possa 
essere considerata semplicemente come uno dei corsi d’acqua, pur impor-
tante, che confluisce nel fiume della vita cristiana, ma che – per motivi che 
sono da evidenziare e secondo alcuni aspetti da approfondire – apparten-
ga al movimento stesso del fiume inesauribile della verità del Dio trinitario 
che scorre nella storia.

La consapevolezza di tale importanza non deve apparire come un dato 
ovvio e scontato. L’efficace formula sintetica con cui Sacrosanctum con-
cilium (= SC) afferma la fontalità della liturgia nella vita della Chiesa (la 
liturgia, culmen et fons dell’agire ecclesiale: SC 10, prima e necessaria 
fonte dell’autentico spirito cristiano: SC 14) è chiamata a confrontarsi con 
alcune tensioni, tanto sul livello della prassi liturgica e spirituale, quanto 
sul livello della corrispondente riflessione teologica.

1. Tensioni, tra prassi e teologia

a) Dalla prassi liturgica. Dal punto di vista della prassi liturgica, si tratta di 
verificare in quale misura nell’esperienza liturgica attuale si dia una signi-
ficativa esperienza spirituale. Il favore generale con cui la riforma liturgica 

1  Clem., str. I,5,29,1; trad. it.: Clemente di Alessandria, Gli stromati. Note di vera filosofia, 
Paoline, Milano 2006, 39.

ATT 2024 2.indb   365ATT 2024 2.indb   365 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



366

Paolo Tomatis

è stata accolta nella grande maggioranza del popolo di Dio è certamente 
un segnale importante di una ritrovata e rinnovata spiritualità liturgica 
della Parola, dell’assemblea, dell’eucaristia, dell’anno liturgico.

Non mancano tuttavia le voci critiche che segnalano ora la mancanza 
di vitalità di una vita liturgica che soffre di un certo grigiore e ritualismo 
formale,2 ora la mancanza di volontà dei fedeli di coinvolgersi in una au-
tentica esperienza comunitaria della fede, ora la mancanza di spiritualità 
di una liturgia ridotta ad animazione pastorale. Alla critica di chi denuncia 
l’eccessiva distanza della liturgia dalla vita (e dunque dal vissuto spiritua-
le), corrisponde la critica di segno opposto proveniente da certa teologia li-
turgica che denuncia al contrario la deriva di una eccessiva prossimità alla 
vita quotidiana, incapace di valorizzare la singolare risorsa dell’agire ritua-
le in ordine all’esperienza spirituale di Dio. Nel nome di una visione della 
liturgia più «pastorale», ci si sarebbe ridotti a una liturgia meno spirituale.

Da queste divergenze di vedute si comprende quanto il rapporto tra 
prassi liturgica ed esperienza spirituale si configuri nel segno di un ine-
vitabile pluralismo, per cui l’esperienza spirituale della liturgia è colta in 
modo diverso, secondo i differenti modi di considerare la liturgia e la stes-
sa vita spirituale. Nella varietà degli stili liturgici (più verticali o orizzon-
tali, più individuali o comunitari) si esprimono in effetti modelli differenti 
di spiritualità, che pongono la questione dell’esigenza (e delle condizioni 
di possibilità) di una forma liturgica condivisa, nella legittima varietà delle 
sensibilità spirituali.

b) Dalle proposte di spiritualità. Se dall’esperienza liturgica ci spostia-
mo all’ambito più ampio dell’esperienza spirituale, l’impressione generale 
è che – nonostante gli sforzi operati e i risultati raggiunti – la liturgia sia 
ancora troppo accostata ai dinamismi e ai metodi delle diverse spirituali-
tà. Tra i risultati raggiunti, vi è certamente quello di una sostanziale in-
tegrazione del momento liturgico nella proposta spirituale delle comuni-
tà parrocchiali, dei movimenti ecclesiali, così come nella revisione degli 
statuti delle congregazioni religiose sorte prima del concilio Vaticano II. 
Ciò nonostante, la fatica di raccordare in modo adeguato il momento ce-
lebrativo della vita cristiana con le altre dimensioni della vita dello Spirito 
appare evidente in alcune proposte di spiritualità nelle quali l’attenzione 
preminente è rivolta ora all’annuncio e alla meditazione della Parola, ora 
alla dimensione etica dell’impegno, ora alla disciplina ascetica del corpo, 
ora alla pratica mistica della preghiera. In tali spiritualità la liturgia non è 

2  B. Secondin, Liturgia e spiritualità: dialoghi incompiuti e imperfetti, in Rivista di pastorale 
liturgica 26 (1988), 49-50; Id., La vita cristiana: tra celebrazione e culto nello Spirito, in Rivista 
di pastorale liturgica 35 (1997), 10.

ATT 2024 2.indb   366ATT 2024 2.indb   366 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



367

L’esperienza spirituale della liturgia: tensioni e istanze emergenti

certamente assente, ma corre il rischio di essere considerata per lo più in 
funzione semplicemente espressiva di ciò che si dà prima (l’annuncio) o 
dopo (la vita quotidiana vissuta come il vero culto spirituale), oppure ac-
canto (le altre forme di preghiera e meditazione, ritenute più coinvolgenti) 
e addirittura oltre (l’immediatezza dell’esperienza mistica).

c) Dalla teologia spirituale. La stessa riflessione della teologia spirituale 
mostra in generale una certa fatica nell’integrare e valorizzare la dimen-
sione fontale dell’esperienza liturgica. In alcuni casi è da registrare una 
imbarazzante rimozione del tema.3 Al di là di sporadici e veloci cenni alla 
centralità della liturgia nell’esperienza spirituale del credente, ci si con-
centra su altre dimensioni ritenute di fatto fondamentali e fondative (la 
Parola, l’azione dello Spirito, l’esperienza mistica, intesa come processo di 
trasformazione o come itinerario di ascesa dell’anima verso Dio sino all’u-
nione contemplativa), senza un effettivo raccordo con l’esperienza liturgi-
ca. In altri casi, la dimensione liturgica è confinata nell’ambito ristretto di 
una «scuola di spiritualità» (la spiritualità liturgica, colta come una delle 
«scuole di spiritualità istituzionali» legate al clero, oppure identificata di 
fatto con la spiritualità benedettina e monastica in genere).4 Tale settoria-
lizzazione dipende sovente dall’approccio soggiacente, di tipo sociologico 
e antropologico-descrittivo, più che dogmativo-deduttivo. Tuttavia anche 
in questo secondo approccio, che pone la spiritualità in dipendenza diretta 
dalla teologia e dal dato rivelato, la liturgia non sempre trova adeguato ri-
lievo. Anche là dove la vita in Cristo è fondata sulla grazia dei sacramenti 
(come nel classico trattato di Teologia spirituale del gesuita Charles-André 
Bernard), ciò avviene senza coordinare in modo adeguato tale fondamento 
con l’insieme delle strutture e dei movimenti della vita cristiana (Parola 
di Dio, preghiera, sviluppo della vita spirituale…) e soprattutto senza de-
clinare la modalità liturgica della fontalità sacramentale.5 Non mancano 
certamente trattazioni nelle quali il tema liturgico è meglio integrato e 
addirittura posto al centro e al cuore della teologia spirituale, come nelle 
riflessioni che risentono fortemente dell’afflato dell’Oriente cristiano.6 Ma 
nella maggior parte delle trattazioni delle diverse figure e dimensioni del-

3  Cf., ad esempio, F. Ruiz, Le vie dello Spirito. Sintesi di teologia spirituale, Dehoniane, 
Bologna 1999; P. Trianni, Teologia spirituale, Dehoniane, Bologna 2019.

4  Così nella proposta del carmelitano K. Waaijman, La spiritualità. Forme, fondamenti, me-
todi, Queriniana, Brescia 2007, 167-182.

5  Cf. C.-A. Bernard, Teologia spirituale, Edizioni Paoline, Milano 1983, 128-137. Stesso 
limite in T. Goffi, L’esperienza spirituale, oggi. Le linee essenziali della spiritualità cristiana 
contemporanea, Queriniana, Brescia 1984.

6  Cf. Istituto di Spiritualità di Münster (a cura di), Corso fondamentale di spiritualità, Que-
riniana, Brescia 2006. Per la prospettiva legata all’oriente cristiano, cf. M.I. Rupnik, Secondo lo 

ATT 2024 2.indb   367ATT 2024 2.indb   367 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



368

Paolo Tomatis

la spiritualità, tuttavia, la liturgia non appare come fonte e neppure come 
sfondo dell’esperienza spirituale.7 A cosa addebitare la mancata integra-
zione del tema liturgico? Possiamo ipotizzare che all’origine della presup-
posizione o della parziale rimozione del tema vi sia una impostazione del 
trattato di teologia spirituale ancora debitrice dell’impianto tradizionale 
del trattato di perfezione cristiana, che non ha assimilato in pienezza le 
istanze del movimento liturgico e del rinnovamento liturgico conciliare.

d) Dalla teologia liturgica. Alla difficoltà di una teologia «liturgica» della 
spiritualità corrispondono infine le carenze di una teologia della «spiritua-
lità liturgica» capace di guardare al rito cristiano nella prospettiva dell’e-
sperienza spirituale. Dal punto di vista della riflessione liturgica, i teologi 
e i liturgisti che si sono interessati al tema del rapporto tra liturgia e vita 
spirituale sono alleati nel rivendicare la dimensione spirituale e addirittura 
mistica, nel senso di misterica, dell’esperienza liturgica. L’assunto di par-
tenza, perfino ovvio nella sua evidenza, secondo cui «non si può pensare in 
maniera coerente ad una liturgia che non esprima ed alimenti la spiritualità 
cristiana» e parimenti «non si può parlare di una vera spiritualità cristiana 
che non trovi nella liturgia celebrata e vissuta la sua sorgente, il suo culmi-
ne, la sua scuola»,8 non si traduce tuttavia, se non episodicamente, in una 
trattazione dei grandi temi della spiritualità in chiave liturgica. Anche nel 
caso dei liturgisti si registra una certa fatica nel declinare liturgicamente 
temi tradizionali come i gradi del cammino spirituale, gli stati di vita, il rap-
porto con l’esperienza mistica, il discernimento degli spiriti, i valori dell’e-
sperienza spirituale (il rispetto, la gioia, il silenzio, l’ascolto, la vigilanza, 
il pudore, il riposo…), in relazione alle strutture e ai linguaggi della forma 
rituale, e non solo rispetto ai contenuti delle orazioni liturgiche.9

Da tutto ciò emerge con evidenza quanto la «conversione liturgica» 
della vita spirituale auspicata da san Giovanni Paolo II all’inizio del nuo-
vo millennio10 sia ancora da realizzare in tutta la sua fecondità, tanto sul 

Spirito. La teologia spirituale in cammino con papa Francesco, Libreria Editrice Vaticana, Città 
del Vaticano 2019.

7  Per una rassegna bibliografica ragionata del rapporto tra spiritualità e liturgia, cf. i due 
articoli di M. Torcivia, Spiritualità e liturgia. La riflessione post-conciliare, in Teresianum 60 
(2009), 217-253; 61 (2010), 59-102.

8  J. Castellano Cervera, Liturgia, teologia spirituale e spiritualità, Atti del Congresso inter-
nazionale OCD, Roma 24-29 aprile 2000, Teresianum-Edizioni OCD, Roma 2001, 513.

9  Fanno eccezione N. Fantini – D. Castenetto, Ritualità: autentica esperienza spirituale, in 
Liturgia e spiritualità, Edizioni Liturgiche-CLV, Roma 1992, 117-167; M. Augé, Spiritualità litur-
gica. «Offrite i vostri corpi come sacrificio vivente, santo e gradito a Dio», San Paolo, Cinisello 
Balsamo 1998, 50-64.

10  «Si sviluppi in questo inizio di millennio una spiritualità liturgica, che faccia prendere 
coscienza di Cristo come primo liturgo, che non cessa di agire nella Chiesa e nel mondo, in 

ATT 2024 2.indb   368ATT 2024 2.indb   368 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



369

L’esperienza spirituale della liturgia: tensioni e istanze emergenti

fronte della pratica quanto sul fronte della riflessione, chiamata anzitutto a 
precisare quali siano le caratteristiche di fondo che rendono una spiritua-
lità «liturgica».

2. Varietà di figure, istanze comuni

Giovanni Moioli interpretava la spiritualità liturgica nella duplice prospet-
tiva di una costante di tipo strutturale, presente in tutte le spiritualità, e di 
una dimensione variabile nello spazio e nel tempo. Dal punto di vista strut-
turale, non può esistere una spiritualità cristiana che non sia liturgica, nella 
misura in cui la celebrazione costituisce un momento fondativo ed essen-
ziale – non facoltativo e transitorio – della vita secondo lo Spirito. Dal punto 
di vista delle variabili che entrano in gioco nel modificare la presenza o il 
grado di incidenza della costante, è innegabile registrare diversi livelli di 
integrazione, insieme a diverse modalità di espressione, che sono all’ori-
gine di differenti figure di spiritualità liturgica. Tali figure dipendono da 
numerosi fattori, tra cui spicca la capacità della forma liturgica di una data 
epoca di dare forma all’esperienza spirituale: «Là dove la celebrazione li-
turgica meno riesce a presentarsi come la forma più generale e condivisa 
di mistagogia all’esperienza cristiana, meno essa è in grado di offrirsi come 
criterio abbastanza prossimo per tutte le altre mediazioni mistagogiche».11

Se nella breve, ma intensa stagione delle catechesi mistagogiche (fine 
IV-V secolo) si intravede la possibilità di una spiritualità mistagogica che 
riconosce la forza sorgiva dell’evento liturgico-sacramentale, riletto alla 
luce delle Scritture, per il costituirsi dell’esperienza spirituale della fede, 
nella spiritualità medievale si assiste a un doppio movimento di concen-
trazione della spiritualità liturgica nel baluardo eucaristico (vera e propria 
costante della spiritualità cristiana di ogni tempo) e di espansione extrali-
turgica della devozione nelle diverse forme della religiosità popolare (cul-
to delle immagini e delle reliquie dei santi, benedizioni ed esorcismi, pro-
cessioni e feste), che si pongono al di fuori o accanto alla liturgia.

La sorprendente capacità della pietà popolare di resistere ai venti della 
secolarizzazione, insieme al recente rilancio del tema da parte del magi-
stero attuale (Evangelii gaudium, nn. 122-126), suggeriscono di riprendere 

forza del mistero pasquale continuamente celebrato, e associa a sé la Chiesa nell’unità dello 
Spirito Santo» (Spiritus et Sponsa. Lettera apostolica nel XL della Costituzione Conciliare Sa-
crosanctum Concilium, 4 dicembre 2003: EV 22/901).

11  G. Moioli, Il rapporto tra liturgia ed esperienza di Dio. Linee di riflessione storico-teo
logica, in A.N. Terrin (a cura di), Liturgia soglia dell’esperienza di Dio?, Messaggero-Abbazia 
di Santa Giustina, Padova 1982, 45.

ATT 2024 2.indb   369ATT 2024 2.indb   369 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



370

Paolo Tomatis

in mano la questione del giusto rapporto tra le due realtà. Se nel clima 
del movimento liturgico e del concilio Vaticano II la sfida era quella di ri-
portare la liturgia al primo posto, riposizionando i cosiddetti «pii esercizi» 
(cioè le pratiche di pietà approvate dalla Chiesa) in un ruolo subalterno, 
si moltiplicano gli approcci allo studio della religione che consigliano alla 
liturgia di andare a scuola della pietà popolare, per imparare da essa quei 
tratti che la renderebbero più coinvolgente e vicina, meno intellettualistica 
e dogmatica, più accessibile e ospitale rispetto a diverse attese e livelli di 
appartenenza ecclesiale.12

Anche la stagione moderna, caratterizzata dall’affermazione e dall’e-
spansione mondiale del rito tridentino, ha conosciuto tentativi interessanti 
di integrare l’esperienza liturgica a disposizione (in particolare la parte-
cipazione al sacrificio eucaristico) in una spiritualità della meditazione e 
dell’interiorità. Nelle correnti spirituali della cosiddetta devotio moderna 
(diffusasi in Olanda nel XIV secolo), che si concentra sulla meditazione 
affettiva dei misteri di Cristo, la liturgia non scompare, ma appare come il 
contesto di una ricerca spirituale che si gioca altrove, negli «esercizi spi-
rituali» per la conoscenza e la costruzione dell’anima, concepita come il 
luogo trascendentale nel quale il divino si manifesta. Da Ignazio di Loyola 
ai mistici spagnoli del secolo XVI, passando per i maestri della spiritualità 
francese del ‘600 e del ‘700, l’invito costante è a compiere un itinerario inte-
riore alla scoperta della presenza e dell’azione divina nella propria anima. 
In questo itinerario, l’eucaristia è vista come il «sole degli esercizi spiritua-
li», ma il metodo consigliato per ascoltare la messa non attribuisce alcun 
valore formativo alla messa in quanto tale.13 Il rito clericale della messa 
tridentina è piuttosto congeniale al raccoglimento devoto del fedele, che si 
associa al sacrificio meditando i misteri della vita di Cristo. Il superamento 
di tale visione, che ancora echeggiava nell’enciclica Mediator Dei (1947), 
ad opera del concilio Vaticano II, non ha impedito la sopravvivenza e il 
ritorno, seppure in posizione minoritaria, di tale spiritualità della parteci-
pazione interiore e adorante a un rito (quello tridentino, considerato dal 
2007 al 2021 come «forma straordinaria» dell’unico rito romano) che invita 
a custodire il tratto «mistico» della partecipazione liturgica e la singolare 
sacralità dell’esperienza spirituale della liturgia.

Anche in una spiritualità fortemente impregnata di liturgia quale quella 
monastica, il primato dell’opus Dei liturgico si comprende all’interno e in 
rapporto con una realtà più ampia e complessa, abitata da tensioni che a 
ben vedere sono tipiche dell’esperienza spirituale cristiana intesa più glo-

12  Cf. R. Tagliaferri, Il cristianesimo «pagano» della religiosità popolare, Messaggero, Pa-
dova 2014.

13  Francesco di Sales, Filotea. Introduzione alla vita devota, Paoline, Milano 1984, 97-100.

ATT 2024 2.indb   370ATT 2024 2.indb   370 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



371

L’esperienza spirituale della liturgia: tensioni e istanze emergenti

balmente. La prima di esse è quella che segnala una tensione tra il primato 
dell’esperienza comunitaria della liturgia (soprattutto intesa come ufficio 
divino quotidiano) e il primato della preghiera personale che tende all’u-
nione mistica. Gli inviti del monachesimo primitivo a custodire un tempo 
di silenzio tra un salmo e l’altro, oppure tra un versetto e l’altro, segnalano 
un’esigenza di interiorizzazione senza la quale l’atto liturgico è ritenuto in-
completo.14 Sovente la tradizione monastica ha riconosciuto un valore supe-
riore alla preghiera interiore e solitaria (l’oratio ignea di cui parla Cassiano) 
rispetto alla preghiera vocale e comune. Nel dibattito circa il rapporto tra 
preghiera liturgica e preghiera personale non mancano voci «liturgiche», 
che nelle Regole e negli Ordinamenti si esprimono con espressioni tipi-
che: «Tutto ciò che fai nella cella […] non può eguagliare un solo “Signore 
pietà” detto con i tuoi fratelli».15 Nonostante tale consapevolezza, il punto 
di arrivo della preghiera del cuore, che fa del monaco un tempio e del suo 
spirito un altare, segnala una tensione tra preghiera individuale/interiore e 
preghiera comunitaria/esteriore, tra atto rituale di preghiera e stato mistico 
di contemplazione, che è connaturale all’esperienza spirituale cristiana. A 
questa tensione si aggiunge quella tra culto rituale e culto esistenziale, 
quale luogo di verifica e di continuità tra l’offerta della preghiera e l’offerta 
della vita. Sfatato il mito romantico dei monaci propter chorum fundati, è 
da registrare l’attenzione con cui il monachesimo di ogni tempo invita ad 
armonizzare, nel segno di un ethos dello zelo e della disciplina, la dimen-
sione rituale dell’opus Dei con quella etica del culto spirituale.16

Lo Spirito e il corpo, l’interiorità e l’esteriorità, l’individuo e la comu-
nità, il rito e la mistica, il culto rituale e quello esistenziale: queste sono le 
istanze «polari» che le diverse figure di spiritualità liturgica nella storia 
consegnano alla teologia, per pensare la verità dell’esperienza spirituale 
cristiana.

3. L’esperienza spirituale della liturgia

L’apporto decisivo e «provvidenziale» (SC 43) del movimento liturgico 
per la riscoperta della spiritualità liturgica è consistito nella maturazione 

14  Cf. J. Leclercq, Culte liturgique et prière intime, in La Maison-Dieu 69 (1962), 39-55. 
Sul rapporto a tratti conflittuale tra preghiera e salmodia, cf. A. De Vogue, Psalmodier n’est pas 
prier, in Ecclesia Orans 6 (1989), 7-32.

15  Cf. A. Piovano, La «preghiera del cuore»: quale dimensione rituale?, in A.N. Terrin (a 
cura di), Preghiera e rito, Messaggero-Abbazia di Santa Giustina, Padova 2015, 211-212.

16  Cf. G. Boselli, L’éthos della liturgia monastica: disciplina e zelo, in G. Bonaccorso et alii, 
Il culto incarnato. Spiritualità e liturgia, Glossa, Milano 2011, 63-95: 67.

ATT 2024 2.indb   371ATT 2024 2.indb   371 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



372

Paolo Tomatis

congiunta di una nuova coscienza liturgica, riscattata dal rubricismo e dal 
predominio clericale, e di una comprensione più profonda dell’esperienza 
spirituale cristiana, sottratta al dominio dello psicologismo e dell’eccezio-
nale. La considerazione di questa doppia riscoperta è essenziale per com-
prendere in profondità l’effettiva portata del movimento liturgico in ordine 
alla riscoperta del valore fontale della liturgia, intesa come «preghiera del-
la Chiesa» (Guéranger) e «pietà oggettiva» (Beauduin), come attualizza-
zione del Mistero (Casel), come «midollo del cristianesimo» (Féstugiere) e 
apice dell’esperienza religiosa (Guardini). Agli inizi del ‘900 tale riscoper-
ta non poteva non risuonare come una pretesa eccessiva e una pericolosa 
messa in discussione dell’impianto tradizionale della spiritualità: da qui 
le accuse di liturgismo ed esteriorismo, di irrazionalismo e antropocentri-
smo che hanno accompagnato i primi passi del movimento liturgico. Nella 
«questione liturgica» era infatti in gioco non solo la capacità della liturgia 
di costituirsi quale autentica esperienza spirituale, ma pure e più in pro-
fondità la possibilità di considerare in termini nuovi la stessa esperienza 
della fede, ripensando il rapporto che in essa si dà tra dottrina ed esperien-
za, spirito e corpo, persona e comunità.17

L’approdo conclusivo di tale vicenda riconosce nella riflessione del 
concilio Vaticano II uno snodo fondamentale per riconoscere nella liturgia 
il cuore dell’esperienza spirituale ecclesiale e personale (SC 9-13). Nella 
sua qualità di opus (SC 2), actio ed exsercitatio (SC 7), la liturgia emerge 
come singolare esperienza spirituale della fede. La categoria di «esperien-
za» rinvia al carattere puntuale e immediato di un evento che coinvolge 
mente, sensi e sentimenti (Erlebnis), e insieme al carattere mediato e me-
ditato di una ripresa nel tempo che rende «esperti» (Erfahrung). Ne con-
segue la possibilità di comprendere l’esperienza spirituale della liturgia 
come cammino – insieme puntuale e disteso nel tempo – di progressiva 
conformazione personale ed ecclesiale a Cristo nello Spirito Santo. A par-
tire dal suo centro e dal suo cuore eucaristico, la liturgia appare come un 
luogo sorgivo e costitutivo della fede, capace di raccordare e custodire in 
unità le principali dimensioni dell’esperienza spirituale cristiana: il fonda-
mento cristologico della vita in Cristo, che riconosce nella liturgia il luogo 
del farsi presente (adesse) in modo speciale (praesertim) del Signore, nelle 
diverse modalità dei segni sacramentali (assemblea, Parola, gesto sacra-
mentale: SC 7); la dimensione pneumatologica della vita nello Spirito, che 
riconosce nella dinamica epicletica della liturgia un singolare momento 
di attualizzazione e personalizzazione della salvezza operata da Cristo; la 
dimensione ecclesiale della vita spirituale, che trova nell’esperienza litur-

17  Cf. F. Brovelli (a cura di), Ritorno alla liturgia. Saggi di studio sul movimento liturgico, 
CLV-Edizioni Liturgiche, Roma 1989.

ATT 2024 2.indb   372ATT 2024 2.indb   372 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



373

L’esperienza spirituale della liturgia: tensioni e istanze emergenti

gico-sacramentale un singolare luogo di manifestazione e realizzazione, 
impedendo ogni deriva individualista della spiritualità cristiana; la cen-
tralità della Parola, che trova nella liturgia il luogo sintetico e simbolico 
capace di mettere al centro, nella forma della proclamazione sacramentale 
e del dialogo orante, proprio quella Parola di Dio che altrove è studiata, 
meditata, condivisa e pregata, nelle diverse forme dell’annuncio e del-
la lectio divina;18 il primato della carità, che riconosce nella liturgia quel 
luogo sorgivo e culminante che mette al centro dell’impegno quotidiano 
personale ed ecclesiale la perfetta carità di Cristo, attraverso la singolarità 
di un agire che fa spazio ad un altro agire, l’agire salvifico del Signore. 
Finalmente l’intreccio della grazia e della libertà, del Mistero e della virtù, 
che contrassegna il cammino della preghiera e dell’ascesi cristiana, trova 
nell’ideale della partecipazione globale («consapevole, pia e attiva»: SC 
48) al mistero della Pasqua del Signore quel luogo luminoso capace di 
ispirare le diverse esperienze della vita spirituale personale e comunitaria.

Quanto al modo attraverso cui lo Spirito di Cristo attualizza e persona-
lizza l’opera di Cristo in noi, esso è quello di una singolare forma rituale 
che convoca tutti i signa sensibilia, cioè tutti i linguaggi della vita, per si-
gnificare e realizzare la salvezza (SC 7). Nella liturgia il fondamento della 
fede celebrata – vale a dire il Mistero di Cristo e della Chiesa – si dona nei 
fondamentali del corpo e dei suoi codici (gesto e parola, silenzio e imma-
gine, canto e musica…), del tempo e dello spazio, così da fare del corpo 
personale e comunitario un corpo spirituale, del tempo vissuto un tempo 
salvato e dello spazio abitato una dimora di comunione con il Signore, 
con se stessi e con i fratelli e le sorelle. In questa tridimensionalità che è 
costitutiva della celebrazione cristiana, la liturgia appare quale esperienza 
sorgiva che ispira e dà forma a una spiritualità della vita, considerata nella 
sua pienezza di senso e di espressione.19

Perché tutto questo accada, è necessaria la convergenza di molti fatto-
ri: una liturgia ben celebrata da una comunità viva, capace di offrire – oltre 
ad un contesto di preghiera e di condivisione della fede – un cammino di 
progressiva iniziazione allo spirito della liturgia, cioè alla sua spiritualità 
profonda, biblicamente ispirata. La difficoltà a rintracciare la presenza di 
questi fattori nella maggior parte delle nostre comunità lascerebbe pensa-
re a una spiritualità liturgica che nella sua pienezza è disponibile per po-

18  Proprio nella liturgia emerge in pienezza quella «qualità sacramentale della parola di 
Dio» di cui parla l’esortazione apostolica postsinodale Verbum Domini di Benedetto XVI al n. 
56.

19  Cf. J. Moltmann, Il Dio vivente e la pienezza della vita. Con un contributo all’attuale 
dibattito sull’ateismo, Queriniana, Brescia 2016. Per una più puntuale lettura dei linguaggi li-
turgici in prospettiva spirituale, rinvio a P. Tomatis, Vita alla sorgente. Introduzione alla liturgia 
e ai sacramenti, Città Nuova, Roma 2019.

ATT 2024 2.indb   373ATT 2024 2.indb   373 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



374

Paolo Tomatis

chi, all’interno di comunità dall’identità «dura», come direbbero i sociologi 
(movimenti, comunità monastiche), capaci di iniziare poiché composte da 
discepoli davvero iniziati. La questione che si pone è se la spiritualità litur-
gica promossa dalla riforma liturgica sia veramente capace di offrirsi come 
una spiritualità e una «pietà» popolare, accessibile cioè a tutto il popolo di 
Dio. Nei limiti di una riforma ecclesiale tutt’ora impegnata in un cammino 
di approfondimento e affinamento della propria forma celebrativa, è tutta-
via possibile riporre una certa fiducia nella capacità della rinnovata forma 
rituale di favorire quella partecipazione piena (pia, consapevole, attiva) al 
Mistero celebrato, che è condizione per la maturazione di una spiritualità 
liturgica seria e profonda.

La corrispondenza con il cammino di appropriazione della Parola di Dio 
è a questo proposito illuminante e a suo modo incoraggiante: come il tesoro 
delle Scritture è stato abbondantemente e generosamente aperto a tutti i 
fedeli, perché la medesima Parola potesse essere accolta a livelli diversi di 
profondità, allo stesso modo il tesoro della liturgia è stato e rimane aperto a 
tutti – discepoli della prima ora, ospiti di un solo giorno – perché ciascuno 
possa fare attraverso di essa una esperienza spirituale, misurata dal pro-
prio grado di iniziazione. Non c’è da preoccuparsi se non tutti – fanciulli, 
giovani, lontani che si avvicinano per una occasione particolare – e non 
sempre riescono a entrare in modo immediato nel linguaggio della liturgia: 
snaturarne la struttura simbolica e la dimensione poetica significa decre-
tarne l’inefficacia e la perdita del suo senso profondo. Piuttosto si tratta 
di valorizzare la possibilità per tutti – ciascuno a suo modo – di entrare in 
quello «spirito della liturgia», per citare Guardini, che custodisce quelle 
«opposizioni polari» della vita e della fede su cui tanto si è soffermato il teo
logo italo-tedesco: polarità che proprio nell’esperienza liturgica della fede 
trovano un momento di sintesi e di equilibrio simbolico, sempre in tensione.

Tra queste polarità, possono essere sottolineate quelle fondamentali 
del corpo e dello spirito, della mediazione e dell’immediatezza, dell’indi-
viduo e della comunità, del culto rituale e del culto esistenziale.

a) Corpo e spirito. La liturgia è sintesi di esteriorità e di interiorità, 
nell’accordo sapiente delle tre dimensioni del sapere/agire/sentire. Alla 
luce di questa consapevolezza, la partecipazione attiva si precisa come 
partecipazione globale, a scongiurare ogni deriva gnostica e pelagiana, 
di carattere ora intellettualistico (che dà rilievo esclusivo al sapere), ora 
moralistico/rubricistico (che punta tutto sulla correttezza dell’azione), ora 
emozionale (che si sofferma in modo eccessivo sul sentire interiore). Con-
tro ogni tentazione spiritualizzatrice di matrice platonica o gnostica, la 
liturgia attesta il valore decisivo del corpo in ordine all’esperienza spiri-
tuale della fede, in virtù del mistero dell’incarnazione e della redenzio-
ne. Nell’esperienza liturgica la dottrina dei sensi spirituali, che per troppo 

ATT 2024 2.indb   374ATT 2024 2.indb   374 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



375

L’esperienza spirituale della liturgia: tensioni e istanze emergenti

tempo ha opposto i sensi dell’anima ai sensi del corpo (considerati «fi-
nestre del peccato»), si arricchisce di una concretezza capace di unire in 
modo più convincente lo spirito e la materia, il corpo e lo Spirito, l’ascesi 
e la mistica. La cura per una liturgia dei sensi spirituali, aliena tanto dal 
razionalismo anestetico che mortifica i sensi quanto dal sensualismo che 
li dirotta, fa dell’esperienza liturgica il cuore di una più ampia spiritualità 
estetica, che declina la «misura alta della vita cristiana ordinaria» (Novo 
millennio ineunte, n. 31) nelle forme pratiche del vivere quotidiano, le-
gando insieme le tre figure dell’ascesi, del rito e della festa, che in questo 
quadro costituiscono i luoghi epifanici di una sapienza del vivere e del 
sentire che prende forma dal legame con l’evangelo di Cristo e dà forma  
– eucaristica e pasquale – alla vita cristiana.20

b) Mediazione e immediatezza (rito e mistica). La liturgia è sintesi di 
immediatezza e di mediazione, a scongiurare ogni riduzione della fede 
a sentimento autoreferenziale. Nel suo carattere istituito e programmato, 
che rimanda a una tradizione ricevuta e si esprime nel riferimento all’ordo 
celebrativo (che vale quale sfondo e contesto dell’esperienza), la liturgia 
è il luogo di un’esperienza messa alla prova del riconoscimento ecclesia-
le, diacronico e sincronico, a scongiurare ogni deriva autoreferenziale. Al 
tempo stesso, l’immediatezza liturgica del gesto e della parola ricorda alla 
fede la sua dimensione relazionale ed evenemenziale; in essa l’eccedenza 
«mistica» del Mistero va di pari passo con la sua nominazione, per cui al 
fondo dell’esperienza spirituale non vi è la trasfigurazione dell’io nel vero 
sé, ma vi è il nome del Dio trinitario, il nome dell’Abbà che rivela in Cristo 
il volto di un Dio per l’uomo. In tale direzione va accolta la critica radicale 
di Armido Rizzi, che oppone a una spiritualità ascendente del desiderio 
umano di Dio la spiritualità discendente dell’amore divino per l’uomo.21 
Chi apre le pagine della Bibbia, osserva Rizzi, vi trova non l’ispirazione per 
il cammino di redamatio dell’uomo verso Dio, ma piuttosto l’uscita senza ri-
torno da parte di Dio verso l’uomo. La gratuità del suo amore comporta esi-
genze di risposta, ma esclude il ritorno a sé: «la forza dell’amore di Dio non 
sta nel chiedere il contraccambio, ma nello spingere alla realizzazione di 
quell’obiettivo che l’amore intende: la promozione dell’uomo».22 All’amore 
fusionale di stampo ellenistico-platonico la Bibbia risponde con una spi-
ritualità dell’agape dialogica e fraterna. Alla spiritualità dell’amore puro, 
tanto cara all’epoca moderna, essa risponde con la spiritualità dell’amore 

20  Per un approfondimento, cf. P. Tomatis, Accende lumen sensibus. La liturgia e i sensi del 
corpo, CLV-Edizioni Liturgiche, Roma 2010, 538-547.

21  A. Rizzi, Dio in cerca dell’uomo. Rifare la spiritualità, Paoline, Roma 1987, 19.
22  Ivi, 62-63.

ATT 2024 2.indb   375ATT 2024 2.indb   375 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



376

Paolo Tomatis

pieno. In questo fondamentale orientamento etico, la dimensione mistica 
della vita spirituale non è da escludere, ma da integrare con saggezza, a 
partire proprio dal primato della mediazione liturgica sull’immediatezza 
mistica. Tale primato è tale solo nella misura in cui custodisce il carattere 
fondamentalmente mediato (dalla Chiesa e dalle sue mediazioni scrittu-
ristiche, sacramentali, comunionali) dell’esperienza spirituale della fede. 
Nella misura in cui la liturgia custodisce la dimensione cristica ed ecclesia-
le dell’esperienza dello Spirito, essa ricorda alla mistica di ogni tempo e di 
ogni cultura la necessità di correlare – nell’unità dello Spirito – l’intus del 
«castello interiore» con l’inter del «castello esteriore».23

c) Persona e comunità. La liturgia è sintesi di dimensione personale 
e dimensione comunitaria, capace – come si è annunciato – di tenere in-
sieme l’intus del castello interiore, che nella liturgia cerca raccoglimento, 
intimità, adorazione, e l’inter della comunione fraterna, che nella liturgia 
cerca accoglienza, reciprocità, fraternità: nella liturgia, non c’è comunione 
con Dio e con noi stessi che non sia comunione con i fratelli. Nella misura 
in cui la communio è la vocazione e il destino del mondo, non può esservi 
una spiritualità cristiana solitaria e isolata dagli altri fratelli e dall’espe-
rienza comune: l’operazione svolta dai padri della Chiesa, che hanno posto 
la vetta dell’esperienza spirituale nell’incontro personale sulla montagna 
di Dio (emblematico quello di Mosè, descritto da Gregorio di Nissa e dallo 
Pseudo-Dionigi Areopagita) o nel giardino spiritualizzato del Cantico, è 
quanto meno da comporre con una visione più ampia e organica dell’e-
sperienza spirituale, capace di attraversare insieme le valli e i deserti co-
munitari, oltre che i valichi e i giardini solitari. L’esperienza liturgica co-
stituisce in effetti la manifestazione simbolica più evidente del dinamismo 
insieme personale e comunitario dell’esperienza spirituale: in essa, tutto è 
organizzato per coinvolgere i soggetti nella loro singolarità (corpo, sensi, 
sentimenti); l’organizzazione dei linguaggi e dei codici è tuttavia ordina-
ta a ispirare una forma ecclesiale dell’esperienza, così che nel singolare 
si manifesti l’universale. Nella ricchezza dei suoi linguaggi, la liturgia è 
paziente educatrice di una spiritualità comunionale del tempo e dello spa-
zio, della parola e dell’ascolto, dei sentimenti e delle relazioni, alla prova 
delle inevitabili diversità personali e delle legittime varietà culturali. Nella 
rinuncia al proprio «io» per confluire nel «noi» liturgico e nell’attenzione 
della liturgia alla singolarità dell’assemblea e dei suoi componenti, così 

23  Cf. P. Coda, Introduzione. La mistica trinitaria: dal castello interiore al castello esteriore, 
in P. Manganaro (a cura di), L’anima e il suo oltre. Ricerche sulla mistica cristiana, Edizioni 
OCD, Roma 2006, 9-13.

ATT 2024 2.indb   376ATT 2024 2.indb   376 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



377

L’esperienza spirituale della liturgia: tensioni e istanze emergenti

come alla varietà dei ministeri e dei carismi, l’esperienza liturgica si confi-
gura quale autentica palestra di comunionalità e sinodalità.

d) Culto rituale e culto esistenziale (rito e etica). La liturgia, infine, è 
sintesi di storia ed escatologia, dove il culto rituale è sorgente di quello esi-
stenziale (cf. Rm 12,1), nella prospettiva metaetica del primato del dono, 
e nella complessa gestione del linguaggio del sacro. In virtù della sua di-
mensione simbolica, del suo linguaggio poetico e transizionale, la liturgia 
porta la percezione di sé e del reale a un altro livello, più alto, più ampio e 
profondo, mostrando l’irruzione dell’ideale nel reale, non come un «dover 
essere» da raggiungere con il proprio sforzo di obbedienza, ma come un 
dono da accogliere e al quale corrispondere. In questa tensione alla gratu-
ità, anche la dimensione del comandamento – da osservare peraltro come 
il primo, nel quadro del duplice comandamento dell’amore verso Dio e il 
prossimo – trova il suo senso più profondo. Nella prospettiva del legame, 
il carattere di impegno che comporta un dovere e uno sforzo ascetico tro-
va nella liturgia quell’esperienza che ha come scopo quello di liberare la 
libertà, orientando il «fare» dell’uomo allo «stare» davanti a Dio e ricono-
scendo il primato del suo agire sul nostro. Così facendo il culto spirituale di 
cui parla san Paolo non si pone più in una relazione di opposizione al culto 
rituale, in linea con la predicazione profetica («Misericordia voglio, non 
sacrificio»: Os 6,6), ma in una relazione di espansione e verifica esisten-
ziale dell’escatologico ricevuto in dono.24 In questa tensione tra la gratuità 
e la necessità, non è scongiurato il rischio della deriva mercantile della 
religione, che si nasconde nella logica sacrificale del rito (naturalmente 
configurato per far «sentire a posto», in ordine e in grazia di Dio). Sem-
plicemente esso trova nel cuore della liturgia stessa il proprio antidoto, là 
dove è ravvisato nel sacrificio di lode, di rendimento di grazie e di comu-
nione il culmine del rapporto religioso con Dio.

Nell’equilibrio sempre in tensione tra le «opposizioni polari» della li-
turgia, vi è finalmente una corrispondenza fondamentale tra l’esperienza 
della liturgia e l’esperienza della Rivelazione e della fede, per cui la lex 
orandi custodisce e trasmette la lex credendi non solo nei suoi contenuti, 
ma pure nella sua forma e nel suo spirito. La liturgia, come la Rivelazione 
e la fede, avviene gestis verbisque (DV 2), attraverso gesti e parole inti-
mamente connessi tra loro. Essa è congeniale alla dimensione esperien-
ziale, relazionale dell’atto della Rivelazione e della fede, dove il primato 

24  Cf. M. Crimella, «Offrite i vostri corpi come sacrificio vivente» (Rm 12,1-2). Il culto spi-
rituale nella rilettura paolina, in G. Boselli et alii, Celebrare in spirito e verità. L’esperienza 
spirituale della liturgia, Glossa, Milano 2017, 161-185.

ATT 2024 2.indb   377ATT 2024 2.indb   377 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



378

Paolo Tomatis

della grazia, cioè dell’iniziativa divina, si manifesta nell’accoglienza della 
libertà.25 La scommessa dell’esperienza spirituale della liturgia è che tutto 
questo si possa esprimere, realizzare e percepire nelle comunità più co-
scienti e nelle assemblee più umili, nei cammini personali più progrediti 
come in quelli più faticosi, grazie alla capacità della liturgia di «dare for-
ma» alla vita cristiana, senza perdersi in informazioni e istruzioni per l’uso, 
ma neppure in formalismi e deformazioni di vario tipo.

Paolo Tomatis
Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale – Sezione di Torino
Via XX Settembre, 83
10122 Torino
paolotomatis68@gmail.com

Sommario
L’affermazione conciliare secondo cui la liturgia è «prima e necessaria fonte 
dell’autentico spirito cristiano» (SC 14) è chiamata a confrontarsi con alcune 
tensioni, tanto sul livello della prassi liturgica e spirituale, quanto sul livel-
lo della corrispondente riflessione teologica. Sono tensioni riscontrabili pure 
nelle principali figure storiche di spiritualità liturgica (mistagogica, popola-
re, «moderna», monastica), che manifestano come l’integrazione tra liturgia e 
spiritualità non sia scontata. Da qui la proposta di guardare alla liturgia come 
singolare esperienza spirituale, nell’equilibrio delle sue tensioni polari: corpo 
e spirito, individuo e comunità, mediazione rituale e immediatezza mistica, 
culto rituale e culto esistenziale.

Summary – The spiritual experience of the Liturgy
The understanding of Liturgy as «the primary and indispensable source from 
which the faithful are to derive the true Christian spirit» (SC 14) is called to 
face up with certain tensions both on liturgical and spiritual praxis and on the 
theological reflection as well. These tensions can also be found in the main 
historical figures of liturgical Spirituality (mystagogical, popular, «modern», 
monastic). Thus puts into evidence that Liturgy and Spirituality cannot be 
taken for granted. Consequently Liturgy should be looked on as a distinctive 
spiritual experience, balancing on its polar tensions: body and spirit, indi-
vidual and community, ritual mediation and mystical immediacy, ritual and 
existential worship.

25  Da questo punto di vista, l’apporto della teologia fondamentale e in particolare della rifles-
sione sull’atto della fede rappresenta un luogo di particolare rilevanza per fondare e illuminare 
il rapporto tra liturgia e spiritualità cristiana. Tra i più attenti all’analisi di questo legame, cf. P. 
Sequeri, L’idea della fede. Trattato di teologia fondamentale, Glossa, Milano 2002, 172-183.

ATT 2024 2.indb   378ATT 2024 2.indb   378 04/11/24   11:4704/11/24   11:47




