
AR
CH

IV
IO

 T
EO

LO
GI

CO
 T

O
RI

N
ES

E
N
er
bi
ni

2024
2

Nerbini

ARCHIVIO   TEOLOGICO 
TORINESE

2024/2
luglio-dicembre 2024 • Anno XXX • Numero 2 

Rivista della FACOLTÀ TEOLOGICA DELL’ITALIA SETTENTRIONALE

SEZIONE DI TORINO

Barberis, Scenari della condizione giovanile in Italia nel «Rapporto Giovani» 
dell’Istituto Toniolo nel decennio 2013-2023  Nisii, La lenta miccia del pos-
sibile. Teologia e immaginazione  Borsotti, Segni dei luoghi. L’esperienza 
monastica dello spazio abitato, una grammatica per l’umano  Pacini, Perché 
l’intelligenza scenda nel cuore: considerazioni per un rapporto virtuoso tra teo
logia e spiritualità  Tomatis, L’esperienza spirituale della liturgia: tensioni e 
istanze emergenti  Angelini, Un monastero di donne ai margini della grande 
città: oasi felice o diversorium (Lc 10,34)?  Berzano, Ana-teismo. Spiritualità 
senza Dio?  Segatti, Il fascino dell’Oriente  Note bibliografiche  

 Recensioni

€ 27,00

POSTE ITALIANE S.p.A. – SPEDIZIONE IN ABBONAMENTO POSTALE - AUT. n. CN- NE/01992/07.2022 PERIODICO ROC 

ATT 2024 2 - copertina.indd   1ATT 2024 2 - copertina.indd   1 28/11/24   12:3328/11/24   12:33



ARCHIVIO TEOLOGICO TORINESE
A cura della Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale – sezione di Torino
Anno XXX – 2024, n. 2

Proprietà:
Fondazione Polo Teologico Torinese

Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale – sezione di Torino
Via XX Settembre, 83 – 10122 Torino
tel. 011 4360249 – fax 011 4319338
istituzionale@teologiatorino.it
e-mail Segreteria: donandrea.pacini@gmail.com

Registrazione n. 1 presso il Tribunale di Torino del 27 gennaio 2015

Direttore responsabile: Mauro Grosso

Redazione: Andrea Pacini (direttore), Gian Luca Carrega e Antonio Sacco (segretari), Oreste 
Aime, Dino Barberis, Roberto Carelli, Ferruccio Ceragioli, Carla Corbella, Mauro Grosso, 
Pier Davide Guenzi, Luca Margaria, Paolo Mirabella, Alberto Nigra, Alberto Piola

Editore:
Edizioni Nerbini - Prohemio Editoriale srl
via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze         -       ROC n. 34429 (10.6.2020)
e-mail: edizioni@nerbini.it
www.nerbini.it

Realizzazione editoriale e stampa: Prohemio Editoriale srl - via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze

Amministrazione e ufficio abbonamenti:
abbonamenti@nerbini.it

Abbonamento 2024
Italia € 44,50 – Europa € 64,50 – Resto del mondo € 74,50
Una copia: € 27,00

Per gli abbonamenti e l’acquisto di singoli fascicoli dal 2022 in poi: 
Versamento sul c.c.p. 1015092776
intestato a Prohemio Editoriale srl, Firenze

ISBN 9788864348056	 ISSN 1591-2957

ATT 2024 2.indb   274ATT 2024 2.indb   274 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



275

Sommario

Scenari della condizione giovanile in Italia 
nel «Rapporto Giovani» dell’Istituto Toniolo 
del decennio 2013-2023
Dino Barberis............................................................................................ 	 »	 279

La lenta miccia del possibile. Teologia e immaginazione
Maria Nisii................................................................................................ 	 »	 305

Segni dei luoghi. L’esperienza monastica dello spazio abitato,
una grammatica per l’umano
Emanuele Borsotti..................................................................................... 	 »	 325

RELAZIONI DEL CONVEGNO  
DELLA FACOLTÀ TEOLOGICA DELL’ITALIA SETTENTRIONALE  

SEZIONE DI TORINO (19 febbraio 2020):
TEOLOGIA E SPIRITUALITÀ IN DIALOGO

Perché l’intelligenza scenda nel cuore: 
considerazioni per un rapporto virtuoso 
tra teologia e spiritualità
Andrea Pacini........................................................................................... 	 »	 347

L’esperienza spirituale della liturgia: 
tensioni e istanze emergenti
Paolo Tomatis............................................................................................ 	 »	 365

Un monastero di donne ai margini della grande città:
oasi felice o diversorium (Lc 10,34)?
Maria Ignazia Angelini............................................................................ 	 »	 379

ATT 2024 2.indb   275ATT 2024 2.indb   275 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



276

Sommario

Ana-teismo. Spiritualità senza Dio?
Luigi Berzano............................................................................................ 	 »	 409

Il fascino dell’Oriente
Ermis Segatti............................................................................................ 	 »	 427

NOTE BIBLIOGRAFICHE

A mani vuote. Il prete, personaggio letterario 
(M. Nisii).................................................................................................. 	 »	 455

Protagoniste marginali. Scrittrici di Scrittura 
(M. Nisii).................................................................................................. 	 »	 475

RECENSIONI

M. Scandroglio, Una parola dura, ma feconda. 
Il linguaggio difficile della profezia e la sua portata «evangelica»  
(G. Galvagno).......................................................................................... 	 »	 489

G. Manzone, Il volto umano delle organizzazioni.
La responsabilità nei processi decisionali 
(F. Ciravegna)......................................................................................... 	 »	 492

R. Lucas Lucas, Temporale Eterno 
(G. Zeppegno)......................................................................................... 	 »	 494

C. Corbella, Identità sessuale. È possibile un io felice?  
(P. Mirabella).......................................................................................... 	 »	 497

D. Dimodugno, Gli edifici di culto come beni culturali in Italia. 
Nuovi scenari per la gestione e il riuso delle chiese cattoliche 
tra diritto canonico e diritto statale 
(G. Manfredi).......................................................................................... 	 »	 500

C. Torcivia, La fede popolare 
(P. Tomatis)............................................................................................. 	 »	 504

ATT 2024 2.indb   276ATT 2024 2.indb   276 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



277

Sommario

SCHEDE

F. Casazza, La luce di un Altro. 
Commento pastorale alle letture festive dell’anno liturgico A
Id., Vivendo secondo la domenica. 
Commento pastorale alle letture festive dell’anno liturgico B 
(G. Zeppegno)......................................................................................... 	 »	 507

J. Isaac, Gesù e Israele 
(M. Bergamaschi)................................................................................... 	 »	 508

ATT 2024 2.indb   277ATT 2024 2.indb   277 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



427Archivio teologico torinese 2 (2024), 427-454

Il fascino dell’Oriente
Ermis Segatti

1. Osservazioni previe

All’origine non esiste in Oriente un termine del tutto corrispondente a ciò 
che in Occidente si intende per «religione» e «spiritualità». Oggi certo esi-
ste, ma importato e tradotto. Mentre fin da principio religione e spiritualità 
permeano in Oriente la quotidianità, questo avviene più all’insegna di una 
risorsa vitale condivisa che non attraverso una definizione concettuale.

Sarvepalli Radhakrishnan (1888-1975), pensatore, primo vicepresiden-
te e poi secondo presidente dell’India postcoloniale, in Eastern Religions 
and Western Thought (1939) – titolo molto significativo – sottolinea il ra-
zionalismo a caratterizzare l’Occidente in rapporto alla religione, mentre 
l’Oriente ne farebbe esperienza quasi per connaturalità.

Romano Guardini (nell’edizione francese di Le Seigneur del 1946, non 
più nell’edizione italiana del 1949) a modo suo ribadiva una netta distanza 
tra Oriente e Occidente quando affermava: «Che cosa il buddhismo rap-
presenti per il mondo cristiano non lo ha ancora detto nessuno».

Ragioni di separatezza e di distinzione che hanno certamente un forte 
radicamento storico e di contenuto. Nella condizione attuale di rapporti, 
di conoscenza e di comunicazione emerge, tuttavia, l’esigenza se non la 
necessità di un rinnovato confronto a varie dimensioni, da quella accade-
mica, quindi anche teologica, a quella del convivere quotidiano. 

Ma si dovrebbe parlare di fascino non univoco, bensì reciproco. 

2. Il fascino (e non solo) del buddhismo per l’Occidente

Risposta a un contesto di ricomposizione religiosa e spirituale

La presenza se non l’irruzione dell’ateismo fa parte dell’orizzonte culturale 
e sociale dell’Occidente da oltre due secoli, in alcune minoranze prima e 

ATT 2024 2.indb   427ATT 2024 2.indb   427 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



428

Ermis Segatti

poi in forti correnti di diffusa laicizzazione nonché di ateismi dichiarati di 
Stato. Fenomeno inedito nella storia e certamente tipico di questa parte 
del mondo. Altrove, se presente, fu dall’Europa esportato. Il che contribuì 
a creare un contesto di crisi religiosa. Anche se da ormai mezzo secolo le 
forme più militanti dell’ateismo si sono ridimensionate, non così è avve-
nuto per il vuoto spirituale che ne è seguito. Colmato in parte dal fascino 
areligioso o idolatrico del welfare, sta producendo paradossalmente una ri-
cerca di spiritualità che non solo prescinda da una fede o da una religione, 
ma in alcune sue opzioni sorga persino dalla loro sparizione.

A tale esigenza pare rispondere senza dubbio il buddhismo, che – come 
si vedrà – è dichiaratamente areligioso, anche se non nel modo in cui l’a-
teismo fu ed è visto in Occidente.

Inoltre le tradizioni cristiane in Occidente vivono una fase di impegna-
tiva riforma permanente, da un lato in adattamento delle proprie secola-
ri strutture istituzionali e mentali a fronte della modernità e dall’altra in 
dialettica e critica della modernità stessa. Una fase che sta in embrione 
caratterizzando il cristianesimo in Occidente con una sua rinnovata iden-
tità, forse, non meno significativa di quelle passate, ma per il momento in 
carenza di forte e visibile identità, come in altre epoche. Ma ciò vale in 
larga misura solo per l’Europa. 

Domande e risposte in proprio

Parte integrante di questo stato di riforma permanente è il tentativo di 
rivalorizzare i laici nella vita delle comunità, dopo un pesante periodo di 
eccessiva dipendenza dall’autorità, specie in campo cattolico. Tale pas-
sato ha reso e rende arduo per alcuni un rientro nel circuito ecclesiale. Si 
rivolgono altrove o in una gestione in proprio del rapporto con la fede/la 
spiritualità.

Anche in questo caso il buddhismo si presenta come una via di au-
to-gestione. Analogamente l’hinduismo.

«Moda»?

Il buddhismo e molte altre spiritualità si presentano come nuove esperien-
ze in un mondo, l’Occidente, che fino a tempi recenti si poneva come oriz-
zonte globale di civiltà, e ora deve sedere a mensa con altre civiltà. Così 
il cristianesimo deve riconsiderare la sua universalità finora centrata sulla 
sua tradizione occidentale. Un’impresa immensa e inedita per la sua porta-
ta per la prima volta davvero mondiale, che esige tempi lunghi e profondi-
tà di ricerca. Non sorprende che da alcuni si viva in superficie come ricerca 
del nuovo senza radici profonde né sul prima né sul dopo. Il buddhismo 

ATT 2024 2.indb   428ATT 2024 2.indb   428 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



429

Il fascino dell’Oriente

in alcuni casi suona oggi «di moda», una visione fuori campo rispetto alla 
tradizione cristiana, come alternativa o ricombinabile facilmente con essa. 
I buddhisti ben radicati nella loro tradizione sono giustamente preoccu-
pati della superficialità che aleggia talora nel nostro contesto di aleatoria 
appartenenza, anche in ambito spirituale. Ovviamente, anche i cristiani. 

3. Il fascino (e non solo) dell’Occidente per il buddhismo

Nelle condizioni della modernità occidentale

A sua volta il buddhismo sta subendo profonde trasformazioni al seguito 
dei rapporti con realtà al di fuori del suo mondo delle origini in cui visse 
e si consolidò per secoli. Il buddhismo, e analogamente l’hinduismo e il 
confucianesimo e altre spiritualità «asiatiche», sono tradizioni molto legate 
al loro subcontinente. Qualcuno le definisce persino «stanziali». La mo-
dernità sta comunque spingendo il buddhismo a una rinnovata vocazione 
universale che oggi fa da contrappeso alle sue grandi consolidate correnti 
(mahāyāna, hı̄nayāna, tantrismo), sollecitato appunto dalla modernità oc-
cidentale. 

Così, si fa notare che in Occidente la componente laica risulta più attiva 
e determinante che non nei Paesi delle origini. Meno forte è il riferimento 
al monastero (san.gha). Qualcuno, poi, nota che le grandi tematiche «stori-
che» legate alla interpretazione del nirvān.a o alle modalità della reincar-
nazione perdono rilievo, mentre maggiore attenzione è riservata alle te-
matiche sociali e motivazionali del vivere sociale e personale. Una «quarta 
via», occidentale, nel buddhismo? Probabilmente sì.

Nella condizione dell’Occidente, infine, il tema centrale della «vacuità 
universale» (vedi in seguito) deve fare i conti con la visione nichilista qui 
assai presente e deve quindi cercare di non essere con questa fraintesa o 
addirittura assimilata. Perciò si tenderà a parlare di «vacuità positiva».

4. Nel merito 

Una spiritualità senza Dio

Agli occhi di un credente – nel caso, di un cristiano – la lettura buddhista 
della realtà non presenta elementi che in qualche modo facciano riferi-
mento palese alla dimensione religiosa come è intesa dalla visione biblica. 
Il buddhismo non si pronuncia nella discussione di punti da sempre rela-
zionati alla sfera religiosa, quali la creazione o l’origine e la possibile ra-

ATT 2024 2.indb   429ATT 2024 2.indb   429 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



430

Ermis Segatti

gione ultima del reale e del vivere in rapporto a Dio. Il mondo è dato senza 
trascendenza, con l’ordinamento, la legge (dharma) che si ritrova. Anche 
se all’uomo, illuminato dall’insegnamento di Buddha, è dato conoscerlo 
in modo tale da trascenderlo. Ma questo aspetto aprirà precisamente uno 
degli interrogativi più esigenti del rapporto tra cristianesimo e buddhismo.

Se per religione si intende (come essa è) un particolare rapporto fidu-
ciale con un Essere supremo, sotto qualunque nome, personale o imper-
sonale, immanente o trascendente, il buddhismo non è una religione. E 
neppure la sua negazione. L’insegnamento di Buddha si vuole in un’altra 
dimensione, come sostiene Walpola Rahula, il fondatore della Buddhist 
and Pali University di Colombo (Sri Lanka), seguace della corrente the-
ravada, la più intransigente sull’argomento.1 Al suo libro L’insegnamento 
del Buddha premette le seguenti considerazioni:

Fra i fondatori di religioni, il Buddha (sempre che sia permesso di considerarlo 
fondatore di una religione nel senso comune del termine) fu l’unico maestro 
che dichiarò di non essere altro che un semplice essere umano. Gli altri mae-
stri erano o una divinità o una sua incarnazione o ispirati da essa. Il Buddha 
non solo era un essere umano: non ha mai affermato di avere ispirazione da 
un dio o da un potere esterno. Considerava tutte le sue realizzazioni, i suoi 
conseguimenti e le sue azioni come proprie dello sforzo e dell’intelligenza 
dell’uomo. Un uomo e solo un uomo può diventare un Buddha. Ogni uomo 
ha dentro di sé la potenzialità di diventare un Buddha, solo che lo voglia e 
si sforzi. Possiamo definire il Buddha come un uomo per eccellenza. Era così 
perfetto nel suo «essere uomo» che in seguito fu visto dalla religione popolare 
quasi come «sovrumano».
La posizione dell’uomo, secondo il buddhismo, è suprema. L’uomo è padrone 
di sé stesso e non esiste alcun essere o potere più alto che ne decida il destino.2 

Non rivelazione, ma illuminazione

Né «Ascolta, Israele!» né «Ascoltami, o Dio».

La posizione dell’uomo, secondo il buddhismo, è suprema. L’uomo è padrone 
di sé stesso e non esiste alcun essere o potere più alto che ne decida il destino 
[…]. Nel buddhismo […] l’enfasi viene posta sul «vedere», conoscere, com-

1  «La Dottrina degli Anziani», detta anche hı̄nayāna o «piccolo canestro» per distinguerla 
dal mahāyāna, «grande canestro». Lo hı̄nayāna si consolida come scuola nel III secolo a.C. a 
partire dallo Sri Lanka. Sostiene di essere la corrente più fedele all’insegnamento originario di 
Buddha. Accentua la liberazione come meta del singolo sotto precise regole di meditazione, 
di disciplina personale e comunitaria monastica. È largamente dominante in alcuni Paesi del 
Sud-Est asiatico.

2  Edizioni Paramita, s.l. 1984, 17. 

ATT 2024 2.indb   430ATT 2024 2.indb   430 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



431

Il fascino dell’Oriente

prendere e non sulla fede o sulla credenza […]. Il problema di dover credere 
nasce quando non si vede – non si vede in ogni senso della parola. Nel mo-
mento in cui si vede chiaramente, il problema di dover credere scompare […]. 
Così dobbiamo interpretare questa frase degli antichi testi buddhisti: «Ren-
dersi conto come fa uno quando vede una gemma (o un frutto di mirabolano) 
nel palmo della mano».3 

Un silenzio provocatorio: 14 interrogativi senza risposta.  
Sono senza senso?

Si narra di un discepolo (Malunkyaputta) il quale rimproverò Buddha di 
non avergli sciolto il nodo di alcune domande per lui fondamentali, sem-
plicemente evitando di pronunciarsi pro o contro o semplicemente di pren-
derle in considerazione. Deluso, il discepolo gli espresse l’intenzione di 
abbandonare la comunità. 
Oggetto delle domande:

1.	 Il mondo è eterno.
2.	 Il mondo non è eterno.
3.	 Il mondo è tanto eterno quanto non eterno.
4.	 Il mondo non è né eterno né non eterno.
5.	 Il mondo è finito.
6.	 Il mondo è infinito.
7.	 Il mondo è contemporaneamente finito e infinito.
8.	 Il mondo non è né finito né infinito.
9.	 Il Tathāgata4 esiste dopo la sua morte.
10.	 Il Tathāgata non esiste più dopo la sua morte.
11.	 Il Tathāgata è tanto esistente quanto non più esistente dopo la sua morte.
12.	 Il Tathāgata né esiste né non esiste dopo la sua morte.
13.	 Il sé è identico al corpo.
14.	 Il sé è diverso dal corpo.

Al che Buddha avrebbe risposto con l’apologo della freccia: 

Supponi, Malunkyaputta, che un uomo sia ferito da una freccia avvelenata e 
che i suoi amici e parenti lo portino da un chirurgo. Supponi che l’uomo dica: 
«Io non voglio che mi si tolga questa freccia finché non so chi mi ha colpito, se 
è uno Khattya [della casta dei guerrieri] o un Brahmana [della casta sacerdo-
tale] o un Vessa [della casta dei commercianti e degli agricoltori] o un Sudda 
[della casta inferiore]; qual è il suo nome e quello della famiglia; se è alto, 
basso o di statura media; se la sua carnagione è nera, bruna o dorata; da quale 

3  Ivi, 26-27.
4  Titolo di Buddha a indicare che ha conseguito l’illuminazione.

ATT 2024 2.indb   431ATT 2024 2.indb   431 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



432

Ermis Segatti

villaggio, paese o città egli proviene. Io non voglio che mi si tolga questa frec-
cia finché non conosco il tipo di arco con cui quello ha tirato, il tipo della corda 
dell’arco usato, il tipo della freccia, quale sorta di penne sono state utilizzate 
per la freccia e di quale materiale è stata fatta la punta della freccia». Malun-
kyaputta, quell’uomo morirebbe prima di conoscere qualcuna di queste cose.5

La posizione del Buddha di fronte a simili interrogativi suona rifiuto 
di quelli che appaiono a lui puri «stati mentali» fuorvianti e pericolosi. 
Questi interrogativi ricevono, invece, nella tradizione biblica e cristiana 
larga ospitalità e costituiscono in un certo senso il luogo naturale non solo 
della riflessione teologica, ma anche dell’orientamento spirituale e persino 
mistico a Dio. Dove per mistico s’intende la percezione di una realtà così 
intensa e profonda da essere inesprimibile. Comunque esistente.

Non salvezza né salvatore, ma auto-liberazione 

Il Dharmapāda (I versi del Dharma), un testo poetico di 423 stanze, tra i più 
noti e più amati nel buddhismo a livello anche popolare, riporta la seguen-
te affermazione di Buddha:

Ciascuno certo è il rifugio di sé stesso; come possono altri essere rifugio a 
qualcuno? Quando si sottomette pienamente sé stessi, si potrà trovare rifugio, 
anche se è arduo da conseguire.
Il male è compiuto da colui stesso che lo compie, sorge ed è causato da sé 
stessi […].
Ciascuno è il rifugio di sé stesso. Ciascuno è asilo a sé stesso; perciò bada a te 
stesso come un intenditore di cavalli cura un purosangue.6 

In ambito morale l’interdipendenza delle azioni è la loro condizione 
definitiva e l’ultima spiegazione del loro essere. Resta però da chiedersi 
che cosa mai in definitiva le renda buone o cattive. Secondo la legge della 
causa-effetto (karma) ogni azione, buona o cattiva, porta conseguenze in 
questa vita o nella successiva (reincarnazione). Una logica che si potrebbe 
definire deterministica e renderebbe il buddhismo una filosofia di pura 
consequenziale razionalità. In quanto tale anche particolarmente ricono-
sciuta in Occidente. Ma come evitare che l’autodeterminazione sfoci nel 
relativismo? Pare infatti che rimanga aperto l’interrogativo da dove mai sia 

5  Cula-Malunkyovada Sutta (Brevi insegnamenti a Malunkya), cit. in W. Rahula, L’inse-
gnamento del Buddha, 33.

6  The Dhammapada, a cura del Department for the Promotion and Propagation of the 
Sāsana, Yangon 1993, strofe 160-161, 380. Sāsana indica l’insegnamento (di Buddha), secondo 
quanto è sinteticamente formulato nella stanza 183: «Non fare il male, coltivare il merito, puri-
ficare il proprio spirito: questo è l’insegnamento (sāsana) del Buddha».

ATT 2024 2.indb   432ATT 2024 2.indb   432 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



433

Il fascino dell’Oriente

potuta sorgere (in Buddha) una proposta critica di contrasto etico e di illu-
minazione conoscitiva così potente sulla condizione umana da essere vista 
come bene per eccellenza, in grado di superare il male per eccellenza fino 
a condurre alla liberazione dalla legge inesorabile del karma. L’illumina-
zione in campo etico e sul piano della conoscenza suppone una sorgente 
di qualità che non pare sprigionarsi dalla sola concatenazione di causa-ef-
fetto e potrebbe, semmai, riaprire l’ascolto a qualcuno degli interrogativi 
di cui sopra: certo sulla natura spirituale dell’uomo e sulla sua possibile 
sorgente ultima.

5. Che cosa ha «visto», di che cosa è «maestro» Buddha?

Il Discorso di Benares, pronunciato la Notte di Luna Piena di luglio nel 
Parco delle gazzelle, è il discorso sul «Mettere in moto la Ruota della retti-
tudine», che illustra il «Sentiero di Mezzo» (Madhyamāpratipad) tra i due 
estremi della sensualità e della mortificazione. Enuncia «le quattro nobili 
verità» sul dolore e sul suo superamento. Nobili in quanto rendono tali spi-
ritualmente. Il termine designava il grado sociale superiore delle prime tre 
caste hindu (ma non sarà più così nel buddhismo, che le esclude).7 L’enun-
ciazione delle «nobili verità» segue il metodo terapeutico della medicina 
indiana tradizionale: diagnosi/cause/curabilità/trattamento.

Le quattro «nobili verità» 

Costituiscono il «Dharma di Buddha», nucleo centrale del suo messaggio. 
In estrema sintesi:

1)  Tutto è dolore.
2)  Il dolore nasce dall’attaccamento.
3)  Il distacco dall’attaccamento è liberazione.
4)  Attraverso un ottuplice sentiero (yoga) ascetico.

Il buddhismo parte da un annuncio apparentemente infausto perché si 
pone appunto in un’ottica terapeutica: solo individuando la malattia se ne 
può predisporre la cura ed eventualmente la guarigione. E ad essa preci-

7  Una delle ragioni che spiegano la quasi sparizione del buddhismo dall’India, dove nac-
que e dove alle origini pareva addirittura doversi diffondere egemonicamente, risiede proprio 
nella infrazione del sistema castale che determinò invece la prevalenza dell’hinduismo. Salvo 
poi il riproporsi proprio del buddhismo come portavoce dei fuoricasta e delle caste inferiori nel 
periodo postcoloniale.

ATT 2024 2.indb   433ATT 2024 2.indb   433 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



434

Ermis Segatti

samente si orienta l’insegnamento di Buddha. Egli intende guarire denun-
ciando un radicale «malanno» nella visione della realtà e nel rapporto con 
essa. 

La parola «dolore» traduce il termine sanscrito «duh.kha» (sofferenza, 
tormento, miseria), che qui viene assunto per indicare una gamma vasta di 
condizionamenti nei quali è avvolto l’uomo e in generale ogni essere. Non 
si tratta solo – afferma Buddha – di constatare la presenza della sofferenza 
nel mondo (il duh.kha-duh.kha, «la comune sofferenza»), bensì di prendere 
atto che tutto, anche ciò che momentaneamente non è intaccato dal dolore 
e appare persino sorgente di felicità o addirittura suscita sublime gioia spi-
rituale, nasconde in sé una radicale inadempienza, una intrinseca vacuità 
(śūnyatā). Nessun legame è permanente poiché soggetto alla «sofferenza 
da cambiamento». Proprio questa radicale precarietà fa sì che nel piace-
re in sé si nasconda l’infelicità. Già l’atto del nascere comporta dolore in 
quanto segnala un ritorno all’esistenza di un essere che non è riuscito a 
evitare la necessità di soccombere alla legge inesorabile della rinascita 
(samsāra). Il piacere che ci incatena alla realtà attaccandoci ad essa non è 
solo quello dei sensi. Anzi, il piacere in senso più profondo coinvolge so-
prattutto la sfera spirituale. Tutt’altro che paradossalmente anche la sete 
di estinguere la sete, cioè addirittura il desiderio del nirvāna, rappresenta 
ancora una forma di attaccamento. Il monaco, soprattutto a partire dalla 
corrente mahāyāna, si orienterà a estinguere anche questo desiderio. 

Il fondo dell’essere uomo rimarrebbe comunque potenzialmente «im-
macolato», capace di sciogliersi da ogni attaccamento. Pur in assenza di 
riferimenti alla trascendenza, si riconosce nella conoscenza lo straordina-
rio potenziale di liberazione dai legami illusori con la realtà. Non entra in 
gioco il concetto di peccato. Piuttosto si parla di stati mentali, di sonno da 
cui essere risvegliati dall’insegnamento di Buddha. 

In un certo senso le nobili verità si tingono di Assoluto.
Così si esplicita nell’ottuplice sentiero la via ascetica di liberazione da 

ogni attaccamento:

1)  la retta fede: le quattro nobili verità,
2)  la retta decisione: il nirvāna;
3)  la retta parola: la comunicazione;
4)  la retta azione: il comportamento;
5)  la retta vita: secondo Buddha;
6)  il retto sforzo: contro gli attaccamenti;
7)  il retto ricordo: l’impermanenza;
8)  la retta concentrazione: meditare.

ATT 2024 2.indb   434ATT 2024 2.indb   434 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



435

Il fascino dell’Oriente

6. «A Tentative Theology»: di che discutere e pensare

Alcuni interrogativi di fondo su «impermanenza», «nirvāna»,  
«reincarnazione», «io»

A una prima approssimazione, le due tradizioni spirituali, buddhista e cri-
stiana, parrebbero sorgere e procedere in direzione esattamente opposta 
nella loro visione ultima della realtà, di Dio, del mondo, dell’uomo. Ciò che 
per l’una è affermato come riferimento attendibile e affidabile per l’altra 
parrebbe inconsistente. 

Tutta la rivelazione biblica, infatti, presuppone un atteggiamento fon-
damentale dell’animo che lo apre alla realtà in quanto «via», spiraglio 
aperto a Colui che, pur non essendo direttamente visibile, le cose stesse lo 
attestano e lo alludono in qualche modo nel loro essere e proprio dalla loro 
finitezza. Un mondo senza interlocutore ultimo è senza senso per il cre-
dente e, forse, proprio la sua vacuità e impermanenza appare ai suoi occhi 
una prova in più dell’esistenza di Chi vacuo e inconsistente non è. Come 
può la vacuità giustificare sé stessa? E, ancora, da dove poté mai scaturire 
l’illuminazione a Buddha se non da una sorgente dell’illuminazione non 
riducibile al puro procedere a catena di cause ed effetti? Come pensare 
un dopo tanto illuminato senza un prima almeno tale? Sarebbe pensabi-
le l’intelligenza artificiale (il dopo) come causa dell’intelligenza umana (il 
prima)? 

L’illuminazione per sola evoluzione o per via di indefinite rinascite sol-
leva, infatti, interrogativi almeno altrettanto seri di quelli posti dagli autori 
buddhisti sopra citati. 

Non esiste, secondo Buddha, uno spirito o un’anima individuale per-
manente e costante durante il corso della vita e ancor meno oltre la vita, 
per non dire, eterna: l’individuo è solo un nome convenzionale e mentale, 
qualcosa di transitorio e mutevole come ogni altro essere. Tutto fluendo, 
anche l’io non sfugge alla precarietà: non è dunque un’identità perma-
nente quella che passa da una vita all’altra, non c’è un ego resistente al 
cambiamento e identico a sé stesso nel trapasso, bensì solo un continuum 
mentale individuale. L’io risulterebbe essere un composto di cinque ag-
gregati (skandha). I cinque skhanda sono: forma, sensazione, percezione, 
disposizione, coscienza, tutti impermanenti.

La scansione dell’io individuale in cinque puri aggregati contrasta di-
rettamente la tesi hindu dell’identità tra l’io individuale profondo e l’Asso-
luto, che nell’hinduismo esprime la convinzione che l’essere finito è del-
la stessa natura dell’Essere infinito: è appunto avendone coscienza che 
si consegue la beatitudine suprema (ānanda). Da questa visione prende 
le distanze Buddha quando sostiene l’impermanenza universale di ogni 

ATT 2024 2.indb   435ATT 2024 2.indb   435 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



436

Ermis Segatti

identità. L’hinduismo nelle sue principali tradizioni presuppone l’esistenza 
nell’uomo di un «sé» profondo e permanente (ātman). Il buddhismo sostie-
ne al contrario il «non-sé» (anātman) non solo del sé umano ma di tutto 
l’esistente nel suo insieme

Famosa al riguardo è l’immagine del cocchio.8 Che cos’è in effetti un 
cocchio se non l’insieme di elementi ciascuno dei quali non ha esistenza 
separata se non in connessione con le altre? Così avviene dell’io: la sua 
consistenza autonoma è un puro insieme di funzionalità temporanee, sen-
za stabile e duraturo supporto.

Secondo il buddhismo, l’io, pur impermanente, costituirebbe il punto di 
accumulo del karma delle precedenti vite nel passaggio da una esistenza 
all’altra fino a che non si giunga alla sua estinzione una volta sciolto ogni 
attaccamento. Eppure il «sé» è senza una identità permanente. Dunque?

Sorge la domanda su come sia possibile che una non-identità, una 
identità non permanente, possa divenire riferimento e destinazione di ciò 
che così precisamente eredita e determina il destino più o meno elevato 
dell’individuo. Come attingere riferimento definitivo quando nulla lo è e 
per principio regna l’inconsistenza e niente ha identità stabile? 

Il nirvāna è apparentemente definito attraverso un termine negativo 
(«estinzione», «annullamento incondizionato»). In realtà, i termini posi-
tivo-negativo farebbero parte dell’esperienza di questo mondo illusorio, 
mentre il nirvāna alluderebbe non solo al superamento del ciclo delle ri-
nascite ma pure all’ingresso in una dimensione completamente altra dalla 
realtà rispetto a quella di cui si ha esperienza. In esso non ci sarà più né 
cambiamento né morte; la legge del karma non avrà più potere.

Fondamentale nella corrente mahayāna è la concezione del Bodhisat-
tva9 secondo cui il Buddha storico parrebbe assumere, in un certo senso, 
un rilievo secondario. Bodhisattva è chi perviene all’ultimo gradino prima 
di divenire un futuro Buddha e sta un livello sopra il Buddha storico. Il 
Bodhisattva infatti, raggiunta l’illuminazione, invece di conseguire il nir-
vāna avrebbe compiuto un atto di estrema compassione (karun.ā); avrebbe 
cioè rinunciato a entrare nell’estinzione dell’esistenza, compiendo il voto 
di ridiscendere nella condizione storica per salvare tutti gli altri esseri (dèi, 
uomini, animali, piante), a partire dal supremo Brahman fino al filo d’erba: 
tutti ancora e comunque prigionieri del karma. Nel mahayāna si afferma 
così il primato della compassione universale rispetto all’ideale della libera-
zione individuale dell’arhat, che viene contestata precisamente in quanto 

8  Un esempio portato dal monaco buddhista Nāgasena nel dialogo con il re Milinda (Me-
nandro): cf. O. Botto, Il Buddhismo, Istituto Editoriale Galileo, Milano 1959, 35-36.

9  Ovvero «stato di essere» (sattva), «illuminato» (bodhi).

ATT 2024 2.indb   436ATT 2024 2.indb   436 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



437

Il fascino dell’Oriente

potrebbe condurre all’oblio del prossimo e dell’universo ancora prigionieri 
dell’ignoranza. 

Un interrogativo sorge poi a monte sull’origine remota della stessa 
reincarnazione che il buddhismo riceve dall’hinduismo come problema di 
fondo a cui offre poi una sua specifica via di liberazione. Ma già per l’hin-
duismo tale visione dell’oltre dell’esistenza è più un dato che non il frutto 
di un percorso di ricerca spirituale o razionale, un dato che a un certo pun-
to appare senza che ne sia offerta una plausibile giustificazione.

In ogni caso del tutto fuorviante è l’interpretazione della reincarnazione 
quasi si trattasse di una positiva chance in più di ulteriori e possibilmente 
illimitate esperienze di vita. Tanto più fuorviante quando tale lettura si vo-
lesse collegarla idealmente alle grandi tradizioni hindu e buddhiste. Nella 
loro visione la reincarnazione è infatti piuttosto una prospettiva da evitare 
e non auspicabile. E questo è il fine più profondo che si propone il loro 
messaggio che mira a superare definitivamente il ciclo delle ri-esistenze. 

La visione della realtà del buddhismo si presenta come via altra rispet-
to al cristianesimo e viceversa. Ciò va riconosciuto come tale. La diversi-
tà riconosciuta non è necessariamente ostacolo alla comunicazione; può 
convertirsi in premessa di un migliore rapporto accettando sempre che il 
primo a parlare di sé sia l’altro e poi che questi si ascolti interpretato. Cer-
to, allo stato dell’arte, pare che molto si debba ancora ascoltare e molto si 
debba ancora essere ascoltati.

Si prega nel buddhismo? Chi?

Le manifestazioni intensissime di devozione al Buddha storico e ai Bud-
dha successivi che segnano così vistosamente la spiritualità domestica e 
pubblica di tutte le tradizioni buddhiste dovrebbero, a rigore, essere intese 
come semplici gesti di attestazione riconoscente e mai di impetrazione o di 
comunicazione con un essere trascendente e attivo mediatore di «salvez-
za» per il credente.

Naturalmente non tutto è così netto e varie espressioni di alcune cor-
renti nel buddhismo pongono interrogativi non di poco conto al riguardo, 
per cui alcuni semplicemente affermano che nella percezione corrente il 
buddhismo è vissuto come una vera e propria religione, dove il Buddha 
storico si riveste di divinità e altri di religiosa santità.

L’insegnamento originario di Buddha si presenta, comunque, con una 
impostazione di fondo esplicitamente distinta se non totalmente estranea 
rispetto alla fede e orienta a un cammino decisamente incentrato sulla 
auto-formazione, semmai interconnessa con la formazione altrui. Al limite, 
ma il termine desterebbe certamente non poche perplessità nelle correnti 
più legate all’insegnamento originario, si potrebbe parlare di una «religio-

ATT 2024 2.indb   437ATT 2024 2.indb   437 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



438

Ermis Segatti

ne di saggezza» o di un «cammino di autosalvazione». Le religioni invece 
si fondano su una presenza che – pur invisibile – è comunque ritenuta rea-
lissima, interattiva e primaria nel cammino di salvezza. 

7. Oltre e dentro il silenzio su Dio

Proprio l’esigenza di fondo di non creare attaccamento consente al bud-
dhismo di prendere contemporaneamente le distanze anche da definizioni 
troppo categoriche e ideologiche della stessa «vacuità» dell’io. Come di 
Dio si tace, né si nega né si afferma, così dell’io bisognerebbe evitare che 
la sua negazione si tramuti in posizione a sua volta identitaria. 

Inoltre, e qui affiora l’orientamento così caratteristico a molte «vie» 
asiatiche di pensiero, più che affermazioni di principio e argomentazio-
ni razionali a sostegno della vacuità universale, qualsiasi dottrina indica 
innanzitutto orientamento di vita. Nel caso del buddhismo, si potrebbe al 
limite anche non accordarsi sulla permanenza o non permanenza dell’io, 
ma si dovrebbe perseguire comunque il non attaccamento evitando la sfre-
natezza di ogni possesso e relazione. Non è tanto questione di idee, ma di 
come operare. È un problema di salvezza-liberazione e non di puro pen-
siero.

Prove di dialogo

Il Dalai Lama, nel corso di un confronto esplicito con la comunità monasti-
ca dell’Abbazia del Getsemany nel Kentucky inglese (1996), oltre a molti 
altri ragionamenti su punti specifici, formulò una serie di tesi che ad alcuni 
parvero espressione di un «modernismo buddhista»:

– � in tutte le grandi religioni le persone ricevono stimoli ad amore, compassio-
ne, spiritualità;

– � è impossibile che un solo sistema religioso risponda unitariamente a questi 
fini;

– � poiché le persone sono assolutamente diverse nella loro mentalità e nelle 
loro culture;

– � le differenze sono dottrinali, gli strumenti di salvezza proposti sono diversi, 
il fine è uguale;

– � le differenze raccolgono ed esprimono in ogni caso compassione per la con-
dizione umana;

– � l’impegno primario verso il diversamente credente è di volere che egli viva 
bene la sua fede;

– � non che si converta a un’altra fede.

ATT 2024 2.indb   438ATT 2024 2.indb   438 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



439

Il fascino dell’Oriente

È possibile decodificare la posizione del Dalai Lama all’interno di quel-
la metodologia dell’«adattamento» che in parte caratterizza l’insegnamen-
to di Buddha quando pone il fine della liberazione prima di ogni discus-
sione teorica. In questo caso, il Dio creduto dai cristiani li aiuterebbe a 
raggiungere il fine alto della salvezza nel suo nome, riferendosi a lui come 
identità realissima e suprema. In vista del fine raggiunto essi non solo pos-
sono, anzi devono credere in lui. Anche se, sotto il profilo delle sue con-
vinzioni profonde, il Dalai Lama è persuaso che questa loro convinzione 
non regga, come disse poi con altrettanta chiarezza. In senso ancora più 
lato, la credenza in Dio o la non credenza in Dio farebbe parte della realtà 
impermanente. Tanto meglio non darle eccessivo rilievo. 

Così si potrebbero analogamente assumere tradizioni segnate dalla 
fede in Dio come semplice linguaggio funzionale e transitorio, senza che 
ciò incida sulla visione definitiva della realtà.10

Sono significative le parole rivolte dal monaco thailandese Buddhada-
sa a un pubblico buddhista:

Vorrei che smettessimo di considerarci, tra fedeli di differenti religioni, come 
individui o gruppi differenti, separati, stranieri gli uni agli altri, ma che, al 
contrario, fossimo sempre uno stesso gruppo fraterno di «compagni di sof-
ferenza». In questo modo, diventeremmo noi stessi migliori buddhisti. Se ci 
guardiamo con sospetto, se per il semplice motivo di essere di religione diffe-
rente allontaniamo questa o quella categoria di persone come rivali o nemici, 
il nostro spirito e la nostra qualità di buddhisti sono sicuramente in via di 
deteriorarsi; così infatti manifestiamo una disponibilità minima ad accordare 
simpatia, amicizia, benevolenza a tutti gli «esseri viventi», in maniera sincera 
e vera, senza preferenze, senza discriminazioni […]. La comprensione e la 
stima reciproca delle diverse religioni sono una necessità assoluta che deve 
essere promossa sempre di più. La condizione indispensabile per essere capa-
ci di realizzarle è esattamente che ciascuno approfondisca veramente ciò che 
è il cuore stesso del messaggio spirituale della sua propria via. È proprio da 
una conoscenza e intelligenza difettosa o superficiale della propria religione 
che ciascuno si fa la convinzione che tutte le religioni, anche chiaramente 
diverse e contraddittorie, non abbiano nulla di comune tra di loro. Incapaci, 
per mancanza di approfondimento personale, di sospettare qualche parentela 
spirituale al di là delle differenze visibili, ci si persuade inevitabilmente che 

10  Cf. J. Makransky, Buddhist Perspectives on Thruth in Other Religions: Past and Present, 
in C. Cornille (a cura di), Criteria of Discernment in Interreligious Dialogue, Cascade Books, 
Eugene (OR) 2009, 205-254. Su percorsi di dialogo tra cristianesimo e buddhismo in Italia cf. F. 
Ballabio – B. Salvarani (a cura di), Buddhisti in Italia, numero monografico di Sette e Religioni, 
8/2 (1998), n. 14. 

ATT 2024 2.indb   439ATT 2024 2.indb   439 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



440

Ermis Segatti

rivalità e ostilità siano la sorte fatale, che risulta dalla diversità inestricabile 
delle credenze e delle pratiche delle religioni.11 

Le parole di Buddhadasa riprendono e in certo senso adattano alla con-
dizione contemporanea un famoso passo dell’Editto su roccia del sovrano 
buddhista Aśoka (circa 274-237 a.C.),12 nel quale si trovano scolpite idee 
che esprimono la sua interpretazione del buddhismo e anche il rimorso per 
le vittime delle sanguinose campagne di conquista condotte nella parte 
precedente della sua vita:

XII. Non si dovrebbe onorare solo la propria religione e condannare le reli-
gioni degli altri, ma si dovrebbero onorare le religioni degli altri per questo o 
quel motivo. Così facendo, si aiuta la propria religione a crescere e si rende 
un servizio anche alle religioni degli altri. Comportandosi altrimenti, si scava 
la tomba alla propria religione e si danneggiano le altre. Chiunque onora la 
propria religione e condanna le altre, lo fa di certo per devozione alla sua re-
ligione e pensa: «Voglio rendere gloria alla mia religione». Ma al contrario, 
così facendo, danneggia la sua religione ancor più gravemente. Pertanto la 
concordia è cosa buona: siate tutti disponibili ad ascoltare tutto e siate aperti 
alle dottrine professate dagli altri. 
VII. Il re amico degli dèi, dallo sguardo benevolo, vuole che tutte le sette 
possano risiedere dappertutto. Poiché tutte vogliono il dominio dei sensi e la 
purezza dell’anima.

8. Il fascino (e non solo) dell’hinduismo 

L’hinduismo «come religione»

Un giudizio (troppo) perentorio

Sarvepalli Radhakr.s.n.a, nel libro Eastern Religion and Western Thought 
già segnalato nell’introduzione, rimarca una specificità delle tradizioni in 
India per la rilevanza della loro visione spirituale del vivere quotidiano 
e a ogni livello della loro civiltà. Non sarebbe però legittimo che se ne 
consideri privo l’Occidente, sia pure a suo modo. Né, del resto, l’Oriente 
si riconoscerebbe in carenza di pensiero. Si tratta forse, in condizioni di 

11  Buddhadasa, Un buddista parla del cristianesimo ai buddisti, Edizioni Paoline, Cinisello 
Balsamo 1990, 33-34.

12  Fondatore dell’impero Maurya, che si estendeva a occidente fino ai confini dell’impero 
persiano, comprendeva gran parte dell’India e dell’attuale Bangladesh; perse progressivamen-
te la sua consistenza fino ad esaurirsi nel 183 a.C.

ATT 2024 2.indb   440ATT 2024 2.indb   440 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



441

Il fascino dell’Oriente

crescente comunicazione globale, di abdicare a una centralità esclusivista 
sia da parte dell’Occidente, per quasi cinquecento anni alla conquista del 
mondo, sia da parte dell’Oriente e nello specifico dell’India, da poco in 
ascesa da superpotenza. Radhakr.s.n.a, comunque constatava: «Ci sono In-
diani i quali ritengono che la vera spiritualità non sia mai apparsa altrove 
nel mondo tranne che nel sacro suolo dell’India».

Indubbiamente in India le grandi correnti di pensiero e di spiritualità 
sono innanzitutto percorsi di vita. Il divino permea ogni dimensione dell’e-
sistenza e nulla è propriamente areligioso, neppure il male, in quanto ri-
entra in ultima analisi nella sacralità dell’ordine eterno nel quale la realtà 
è iscritta. Tutto è tendenzialmente inserito nella sfera del divino. In questa 
aura globale di spiritualità sta forse il tratto distintivo sopra evidenziato, 
anche se in termini troppo esclusivi.

L’India esercita un potente richiamo di esplicita e diffusa spiritualità 
paradossalmente proprio verso quelle componenti secolarizzate del mon-
do contemporaneo che in Occidente vivono o ricercano spiritualità in pre-
sa di distanza dalla sfera religiosa tradizionale e cristiana in particolare. 

Diversamente, fino a tempi recenti, le molteplici tradizioni spirituali 
dell’India non manifestarono interesse verso le civiltà esterne, nella linea-
re convinzione che l’India non avesse bisogno di altro da sé o che l’altro 
comunque non ne fosse all’altezza. Questa modalità di autosufficienza spi-
rituale ha assunto in vari momenti della storia recente dell’India connotati 
fortemente e pericolosamente nazionalistici. In diversa direzione si orienta 
invece, da oltre un secolo, la ricerca teologica dei cristiani in India, una 
ricerca che rivendica sempre più una sua autonomia rispetto alla matrice 
missionaria occidentale.

Non esiste un termine per dire «religione» o «spiritualità»

Dharma?

Richiama la sfera della legge che governa l’intera realtà per come essa è e 
il dovere morale nei suoi confronti, in accordo con i Veda, le sacre Scritture 
dell’hinduismo. 

Moks.a?

Il termine indica la liberazione definitiva dalla catena delle esistenze, dal 
ciclo di nascita-morte-rinascita. 

ATT 2024 2.indb   441ATT 2024 2.indb   441 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



442

Ermis Segatti

Mārga?

Sono i percorsi spirituali per attingere il fine della liberazione. 
Il primo è la via della conoscenza (jñana marga), del sapere intuitivo il 

quale coglie l’identità dell’ātman personale con l’Assoluto:

Colui che vede nell’agire il non-agire e l’agire nel non-agire, quegli è saggio 
tra gli uomini, quegli è uno che ha realizzato l’unione e che ha portato del tut-
to a compimento l’opera sua / Colui le cui imprese sono del tutto esenti dall’at-
to di volizione che procede dal desiderio, colui le cui opere sono bruciate al 
fuoco del conoscere, questo, appunto, i sapienti chiamano uomo di sapere 
/ Avendo dismesso l’attaccamento al frutto dell’operare, sempre soddisfatto, 
senza doversi appoggiare ad alcunché, egli non fa nulla, sebbene sia sempre 
occupato ad agire / Se non ha desideri, [se vive] con il controllo del proprio 
pensiero e del proprio sé, per essere uno che ha rinunciato a ogni forma di 
possesso, dando luogo a un agire del tutto limitato alla sfera corporea, non 
commette male / […] / La rinuncia alle opere e il compierle senza intenzione 
egoistica sono cose, tutte e due, che danno luogo a quella felicità della qua-
le non c’è una maggiore. Ma dei due il compiere le opere senza intenzione 
egoistica è superiore alla rinuncia alle opere / […] Colui che si dedica in modo 
compiuto anche a una sola dottrina ottiene il frutto di tutte e due.13 

Il secondo è la via della devozione amorosa (bhakti marga), di ab-
bandono totale e fiduciale a una manifestazione divina nella «grotta del 
cuore»:

Guidami dall’irreale al reale, dall’oscurità alla luce, dalla morte all’immortale. 
Ogni cosa, il marito, la moglie, persino il corpo, è illusoria. Queste sono le ca-
tene dell’illusione. Fino a quando non riuscirai ad affrancarti da questi vincoli, 
non sarai mai in grado di approdare all’altra sponda del mondo. Finanche 
questo attaccamento al corpo e l’identificazione del Sé con esso, devono esse-
re abbandonati […]. Il mondo intero è un sogno, anche questo stato di veglia è 
un sogno. Quello che hai sognato la notte scorsa non è più adesso.14 

Il terzo è la via dell’azione (yoga marga) e indica lo sforzo che tende a 
unire armonicamente mente e corpo.

13  Bhagavad Gı̄tā 4, 18-21; 5, 2, 4. La Bhagavad Gı̄tā, inserita nel poema Mahābhārata, è 
un testo di devozione krishnaita che si ispira alla figura del dio Kr.s.n.a. Ha sempre esercitato un 
influsso notevolissimo nell’hinduismo. È il più noto e popolare libro sacro dell’India.

14  Taittiriya Upanishad 1, 6.

ATT 2024 2.indb   442ATT 2024 2.indb   442 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



443

Il fascino dell’Oriente

Sanātana Dharma (Legge Eterna)?

È la denominazione che l’hinduismo dava di sé prima del periodo colo-
niale. Si può non indebitamente sostenere che nelle tradizioni hindu si 
afferma la «legge eterna» del primato dello spirito. Ogni via filosofica o 
esperienziale ha in sé una valenza «salvifica». Ogni sapere tende sempre 
ad attingere questa saggezza finale. Una visione tendenzialmente olistica 
del reale.

Se di qualche dimensione si nega il primato, questa è senz’altro la sfera 
materiale e storica oppure la si concepisce in termini di condizionamento 
temporaneo della pienezza che si realizza nello spirito.

9. L’Assoluto che è in noi ed è noi

Le molte tradizioni dell’hinduismo esprimono questa visione spirituale con 
accenti diversi. 

Il sé profondo dell’uomo (ātman) è il sé trascendente ed eterno (Ātman) 

L’Assoluto è nello stesso tempo trascendente e immanente. Per ragioni 
storiche lo si può individuare in modi differenti e in differenti tradizioni 
religiose. L’unità tuttavia non si troverà mai a livello storico, fenomeni-
co, ma solo a livello dello spirito che coglie il trascendente. La persona 
umana nel suo profondo (ātman) è in comunione con l’Assoluto (Ātman): 
è scintilla dell’Assoluto. Solo l’ignoranza (avidyā) può oscurare tale vera e 
ultima identità. L’hinduismo si distingue in ciò nettamente dal buddhismo 
che sostiene al contrario il «non-sé» (anātman) del sé umano rispetto a cui 
svolge la sua critica radicale in nome della vacuità e dell’impermanenza di 
ogni essere esistente.

Dal molteplice illusorio all’Uno reale
Ci sono due volatili dal piumaggio dorato sullo stesso albero: il volatile più in 
alto è sereno, maestoso e immerso nella sua gloria; il volatile più in basso è 
irrequieto e sta mangiando i frutti dell’albero, ora dolci ora amari. Quando il 
volatile più in basso mangia un frutto eccezionalmente amaro, si ferma, guar-
da in su dove c’è il volatile più alto, e si perde in lui. Nello stesso momento 
scopre che non ci sono mai stati due volatili, ma che lui era sempre stato il 
volatile più in alto, sereno, maestoso e immerso nella sua gloria.15

15  Mundaka Upanis.had 3, 1, 1-2.

ATT 2024 2.indb   443ATT 2024 2.indb   443 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



444

Ermis Segatti

Molti sono i nomi, una è la realtà / molti sono i fiumi, uno è il Gange

Tutto il reale è riconducibile in definitiva a un unico principio: «Una è la 
verità. I saggi ne parlano diversamente».16

«Tutto è Brahman»: espressione che coglie in estrema sintesi il frutto 
del pensiero e delle meditazioni nell’ultima parte dei Veda, cioè il Ve-
dānta. Le moltissime manifestazioni concrete, anche le più disparate, 
dell’Assoluto non dovrebbero trarre in inganno sull’unicità trascendente 
del Brahman, trattandosi di attributi esteriori dell’unico principio assoluto 
che si adatta alle condizioni limitate del credente: «Alcuni occidentali con-
siderano gli hindu pagani; non sanno che molti hindu considerano pagani 
gli occidentali».17

Il grande interrogativo della Bhagavad Gı̄tā (Il Canto del Beato)

Nell’immenso poema epico del Mahābhārata, Kr.s.n.a, l’Avatāra di Vis.n.u, 
risponde al dubbio di un guerriero perplesso: al momento di scatenare 
battaglia egli si chiede quale senso abbia questo suo dovere di casta. La 
risposta va nella duplice direzione di relativizzare ciò che nella storia si 
compie, essendo da un lato solo il volto apparente, superficiale della real-
tà, mentre dall’altro la realtà vera si compie nella dedizione amorosa alla 
sfera della trascendenza attraverso, nel caso, la dedizione incondizionata 
a Kr.s.n.a. Si affidi dunque a Lui e compia serenamente e con distacco il suo 
dovere di guerriero.

10. Frontiere della teologia indiana contemporanea

Primi tentativi cristiani di interlocuzione con l’hinduismo:  
la grande «via dell’accomodamento» 

Roberto de Nobili (1577-1656) è certamente una figura esemplare e un 
precursore straordinario nel confronto-dialogo tra l’Occidente cristiano e 
le tradizioni spirituali hindu. 

Quando giunse a Goa, il centro allora della presenza occidentale in 
India, incontrò una consolidata prassi missionaria. Si rivolgeva prevalente-
mente ai pescatori della costa, cioè alle caste infime della società, mentre 
le componenti culturalmente più rappresentative della cultura e della reli-

16  Rig Veda 1, 64, 46.
17  P. Yogānanda, L’eterna ricerca dell’uomo, Astrolabio-Ubaldini, Roma 1980, 282.

ATT 2024 2.indb   444ATT 2024 2.indb   444 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



445

Il fascino dell’Oriente

giosità hindu rimanevano senza approccio significativo e parevano impe-
netrabili. A queste ultime precisamente rivolse la sua attenzione il gesuita 
Roberto de Nobili.

Egli partì dalla piena avvertenza di quanto fosse vasta e profonda l’e-
sperienza spirituale delle civiltà indiane. La vide espressa principalmente 
nella via mistica e contemplativa del sannyāsa,18 che si crede abbia con-
seguito l’ultimo stadio della liberazione. De Nobili decise di conoscerla a 
fondo direttamente nei testi sacri dei Veda, ritenuti ispirati da antichi veg-
genti (ŗşi).19 Si vestì da guru, ne assunse alcuni riti e indumenti simbolici. 
Conobbe e commentò le Scritture sacre hindu, attraverso una straordinaria 
padronanza della lingua originale, il sanscrito, oltre alla lingua tamil. An-
cora oggi è conosciuto in India come Swāmı̄ Tattua Podagar (maestro della 
realtà), suo nome in tamil. Era particolarmente attento a trovare termini 
in queste lingue e in sanscrito che riuscissero a esprimere i nuovi concetti 
religiosi e teologici del cristianesimo. De Nobili non indebitamente è con-
siderato il primo orientalista occidentale.20 

Una volta ottenuto per queste sue eccezionali conoscenze il rispetto 
della prima casta, dei brahmini, da tale posizione di riguardo egli si ritenne 
in grado di proporre loro la fede cristiana. E riuscì in effetti a convincere 
e a convertire un numero importante di appartenenti alla prima casta. Ma 
non tardò a sollevare una lunga e travagliata polemica all’interno dell’am-
biente coloniale, fedele alle modalità tradizionali dell’evangelizzazione. 
Dopo molte faticose vicende si venne alla valutazione definitiva di Roma. 
La linea di De Nobili fu accolta.21 Precisamente in difesa delle sue posizio-
ni egli compose una serie importante di scritti apologetici che rappresenta-
no la prima approfondita lettura e interpretazione dell’hinduismo da parte 
dell’Occidente cristiano.22

18  Il rinunciante, colui che ha rotto ogni legame con la realtà, vive di elemosina e avendo 
ormai raggiunto l’unione compiuta con l’Assoluto non rinascerà più, pertanto sarà sepolto nella 
terra e non cremato.

19  Secondo la tradizione essi sarebbero gli autori degli inni vedici, ma poi si ritenne che 
fossero depositari della composizione integrale dei Veda in forma di rivelazione (śruti), che li 
fa ritenere sacre Scritture e, per questo aspetto, l’hinduismo dovrebbe essere annoverato tra le 
«religioni del Libro», nel senso di religione che si fonda su una rivelazione anche scritta.

20  È considerato uno dei padri della prosa tamil e anche della lingua telegu. Cf. E. Hambye, 
Robert de Nobili and Hinduism, in God’s Word among Men. Papers in honour of fr. Joseph Putz, 
Vidyajyoti Institute of Religious Studies, Delhi 1973; J. Morales, Roberto Nobili y la inculturación 
del Evangelio en la India, in E. De La Lama et al. (a cura di), Dos mil años de evangelización. Los 
grandes ciclos evangelizadores, Servicio de Publicaciones de la Universidad de Navarra, Pam-
plona 2001, 543-553, consultabile in https://dadun.unav.edu/bitstream/10171/20661/1/Rober-
to%20Nobili%20y%20la%20inculturación%20del%20Evangelio%20en%20la%20India.pdf

21  Con la costituzione Romanae Sedis Antistites (31 gennaio 1623) di papa Gregorio XV.
22  La sua posizione è espressa in forma di apologia nella prima «Difesa» (Defensio), a cui 

segue la «Nota» (Informatio), che delinea un quadro ampio dei tratti fondamentali della società 

ATT 2024 2.indb   445ATT 2024 2.indb   445 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



446

Ermis Segatti

La posizione di Roberto de Nobili prende per vari aspetti le distanze 
dalle teologie allora correnti in ambito cattolico. Nella Informazione su 
alcuni costumi della popolazione indiana nota:

i teologi del Vedānta spiegano con grande approssimazione gli attributi divini 
sottolineandone il carattere assoluto, per esempio essi dimostrano che Dio è 
l’essere in sé sussistente, che è eterno, incorporeo, che è buono per natura, 
che è presente ovunque, che è causa di ogni cosa.

Egli ritiene di avere individuato nei testi sacri delle tradizioni hindu 
allusioni persino al mistero trinitario della rivelazione cristiana:

Ma, il che è ancora più sorprendente, io scopro in questi testi persino un adom-
bramento del recondito mistero della Santissima Trinità, del Benevolentissimo 
e Altissimo Signore che indubbiamente elargisce anche a queste remote con-
trade qualche barlume del segreto più nascosto della nostra fede attraverso 
l’insegnamento di alcuni saggi che si trovano in mezzo a questa gente.

Interpretazione che si presta a controversie, ma trova anche conferme 
in tentativi analoghi di epoche successive.

Il riferimento a Tommaso d’Aquino

Tommaso d’Aquino, al quale si ispiravano teologicamente e filosoficamen-
te i gesuiti, poneva la questione in termini di principio e si chiedeva se 
la bontà o la malizia stia prima di tutto nell’atto del volere o nell’agire 
esterno. E dava la seguente risposta: l’agire esterno orientato a uno scopo 
ha la sua radice nella volontà che decide l’azione. Ma bontà e malizia di 
una azione derivano dalla ragione, che in ultima analisi guida la volontà. 
Sarà dunque sufficiente avere retta conoscenza della verità della cosa per 
orientare la decisione su di essa, a prescindere o non dipendendo da altre 
considerazioni accidentali e mutevoli di tempo e di luogo.

Roberto de Nobili opera creativamente in India alla luce di questi prin-
cipi: per chi è illuminato dalla fede cristiana i riti e i simboli esteriori hindu 
non si riferiscono più alle divinità e al contesto religioso pagano della loro 
appartenenza originaria, poiché dall’hindu convertito quelle divinità non 
sono più credute vere, dunque possono essere – nel pensiero e nella co-
scienza – orientate al vero Dio. Restano linguaggi, simboli, gesti esteriori 
ormai illuminati dalla vera fede e ininfluenti su essa.

indiana, e infine nella «Esposizione dei fondamenti» (Narratio fundamentorum). Con quest’ul-
timo testo riuscì a convincere anche gran parte dei suoi oppositori e predispose il definitivo 
parere favorevole di Roma.

ATT 2024 2.indb   446ATT 2024 2.indb   446 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



447

Il fascino dell’Oriente

La via «solitaria» di Brahmabandhab Upadhyay

Brahmabandhab Upadhyay (1806-1907)23 non doveva «farsi hindu», come 
Roberto de Nobili, né «scegliersi brahmino»: già lo era e profondamente 
persuaso che questo suo tratto originale costituiva una forte, legittima, au-
tentica potenzialità sia per il cristianesimo sia per l’hinduismo.

Ai suoi occhi non è più l’Occidente il soggetto primario che trasmette 
la fede cristiana nella tradizione e nella cultura hindu, ma è l’Oriente che 
ora deve ri-proporla nella e dalla sua cultura. 

La proposta di Brahmabandhab non segue un percorso lineare. Nella 
parte finale della vita, anzi, quasi abbandonerà qualunque prospettiva di 
rifondazione teologica per seguire il movimento anticoloniale che intanto 
si sta consolidando. Nella parte teologicamente più creativa, comunque, 
dà voce con forza a precise istanze destinate a divenire in seguito una co-
stante nella visione del cristianesimo indiano.

Si chiede: se l’Occidente cristiano si servì del pensiero aristotelico e 
tomistico per rendere ragione della fede, perché non aprire una analoga 
operazione culturale in India, dove già esistono profonde tradizioni filoso-
fiche? La sua risposta è decisamente affermativa a tutto vantaggio – egli ne 
è fermamente convinto – anche delle tradizioni filosofiche hindu: 

Il cristianesimo, dopo un lungo periodo, è di nuovo venuto a contatto con una 
filosofia che, indubbiamente, si libra più alto che la sua sorella occidenta-
le. Possiamo noi considerarla allo stesso modo in cui s. Tommaso considerò 
il sistema aristotelico? Noi siamo del parere che si dovrebbero compiere dei 
tentativi per volgere la filosofia indiana al servizio del cristianesimo come la 
filosofia greca lo fu nel Medioevo.24

Upadhyay tenterà varie approssimazioni in questa direzione. Il suo si-
stema filosofico di riferimento è quello della non-dualità di Śankara (circa 
788-820 d.C.), pensatore fondamentale di tale corrente.

Upadhyay non riuscirà nell’intento di creare una sintesi organica di 
pensiero come desiderava.

23  Nato da una famiglia influente di brahmini del Bengala, educato in un clima rigorosa-
mente ortodosso, all’età di 30 anni si converte al cristianesimo. Quando riceve il battesimo nella 
Chiesa anglicana egli cambia il suo nome (Bhavani Charan Banerji) con quello programmatico 
di Brahmabandhab (amico di Brahman), traduzione in sanscrito di Theophilos. Riceverà in se-
guito (sub conditione) il battesimo cattolico.

24  Cf. G. Gispert-Sauch, Theology of Brahmabandhab Upadhyay, relazione tenuta nel se-
minario Brahmabandhab Upadhyay, a Pioneer of Hindu-Christian Dialogue, St. Joseph Semi-
nar di Mangalore, ottobre 2007. Lo stesso autore in collaborazione con Julius Lipner curò la 
pubblicazione The Writings of Brahmabandhab Upadhyay, a cura dello United Theological 
College, Bangalore 2002.

ATT 2024 2.indb   447ATT 2024 2.indb   447 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



448

Ermis Segatti

Queste, comunque, le sue idee ispiratrici fondamentali:
1) � La rivelazione cristiana è la rivelazione perfetta di Dio, perciò unica. 
2) � Quando tuttavia si tratta di interpretarla razionalmente, occorre ri-

conoscere pari dignità sia al pensiero teologico occidentale (tomisti-
co, in definitiva) sia a quello orientale (Śankara). 

3) � Anzi, per certi aspetti, la visione non-duale hindu si dimostrerebbe 
addirittura il migliore strumento di accesso alle verità soprannatu-
rali della rivelazione cristiana. Da Śankara egli trae la definizione 
dell’Assoluto in termini (che poi avranno largo seguito) di Sat (Es-
sere esistente di per sé) – Cit (Intelligenza autocosciente) – Ānanda 
(Beatitudine di sé stesso)

A lui si devono in particolare un inno trinitario e un inno cristologico, 
ancora oggi meditati e cantati nella liturgia e da alcuni considerati auten-
tici capolavori di inculturazione del mistero trinitario cristiano nello spirito 
e nel linguaggio del Vedānta. 

Inno trinitario

Mi inchino a Lui che è Essere, Coscienza e Beatitudine [Sat Cit Ānanda]
Mi inchino a Lui che spiriti mondani detestano, a cui animi puri aspirano,
		  Suprema Dimora.
Egli è il Supremo, l’Antico dei giorni, il Trascendente,
Plenitudine indivisa, Immanente eppure al di sopra di tutte le cose,
Triplice relazione, pura, irrelata,
conoscenza oltre ogni conoscere.
Il Padre, Sole, Supremo Signore, ingenerato,
la Radice senza radice dell’albero dell’esistenza,
la Causa di tutto, Creatore, Provvidenza, Signore dell’universo.
La Parola infinita e perfetta,
la Suprema Persona generata,
Partecipe della natura del Padre, Consapevole per essenza,
Datore di vera Salvezza.
Lui che procede dall’Essere e dalla Coscienza,
ripieno dello spirito di perfetta beatitudine,
il Purificatore, il Capace, il Rivelatore della Parola, il Datore di vita.25

Neohinduismo e cristianesimo

Vie decisive in India di comunicazione e di confronto tra cristianesimo 
e hinduismo prendono forma già durante la colonizzazione e si vanno 
sempre meglio qualificando fino ai rapporti attuali. Da una parte vi è l’ir-

25  Testo inglese nel Prayer Book and Hymnal (III Eucharistic Congress), Bombay 1964.

ATT 2024 2.indb   448ATT 2024 2.indb   448 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



449

Il fascino dell’Oriente

rompere del cristianesimo come fenomeno missionario possente in conco-
mitanza con la nuova ondata di colonialismo occidentale, in un crescendo 
dalla fine del Settecento fino al suo progressivo stabilizzarsi a due secoli 
di distanza. 

In ambito spirituale e religioso questo tratto originario solleva proble-
mi latenti che nel Novecento e nel terzo millennio divengono centrali ed 
espliciti. Si possono sommariamente così sintetizzare dal punto di vista 
spirituale e culturale:

– � Una fase iniziale registra quasi lo smarrimento di molti intellettuali 
indiani di fronte alla potenza non solo militare e commerciale, ma 
anche politica, sociale e culturale dell’Occidente, alla sua capacità 
di creare istituzioni, infrastrutture, progetti di portata continentale e 
mondiale.

– � Qualcuno pensò che il destino dell’India fosse semplicemente di dis-
solversi o di adattarsi allo schema dell’invasore. 

– � Per contro, precisamente in presenza della dominazione straniera, 
alcuni pensatori indiani cominciano a considerarsi sempre più come 
entità specifica «a fronte di», appunto mentre sono visti dall’Occi-
dente «in funzione di». 

– � La politica inglese crea strutture che superano la secolare frammen-
tazione politica dell’India, costretta ora a rendere ragione a un’unica 
istanza esterna e straniera. L’India si avverte come tale in modo uni-
tario per la prima volta in tale condizione.

– � Sotto il profilo culturale e spirituale la compresenza di due mondi 
tanto diversi, in contatto permanente sia pure forzato, consente in 
modo inedito di aprire vie di conoscenza reciproca fino ad allora mai 
praticate.

– � Fioriscono in Europa ricerche e studi sull’hinduismo, si diffondono 
pubblicazioni e anche si formulano da parte di alcuni studiosi e pen-
satori ipotesi interpretative delle principali correnti culturali e spiri-
tuali dell’India. 

– � Comincia ad aprirsi anche la lettura mitica dell’Oriente rispetto a 
un Occidente che alcuni avvertono sì potente sotto il profilo militare 
e organizzativo, ma in crisi profonda sotto il profilo spirituale e reli-
gioso.

Swāmı̄ Rāmakr.s.n.a
Nel tornante epocale dell’hinduismo che reagisce attivamente alla presenza 
del cristianesimo, centrale è il ruolo della corrente ispirata da Śrı̄ Rāmakr.s.n.a 
Paramahansa (1836-1886), brahmino del Bengala. Per tutta la vita eserci-
ta il culto sacerdotale della dea Kali e si dedica alla vita contemplativa. 
Pur avendo seguito l’insegnamento di varie correnti hindu, sia nella via 

ATT 2024 2.indb   449ATT 2024 2.indb   449 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



450

Ermis Segatti

della conoscenza (jñana)26 sia nella via della devozione (bhakti)27 sia della 
non-dualità,28 ritiene tuttavia che esse non siano altro se non predisposizio-
ne a una scelta peculiare: percorrere esperienzialmente altre religioni. 

La sua conclusione è categorica: ciascuno può vivere la sua religione 
senza che essa pretenda di essere l’unica via; anzi, si possono vivere in-
sieme molte religioni non appartenendo esclusivamente ad alcuna. Una 
lettura per molti versi nuova e tipica della corrente che si sviluppa intor-
no a lui, soprattutto in seguito alla diffusione che le darà il suo discepolo 
più noto, Swami Vivekānanda29 (1862-1902), il quale si narra che pose un 
giorno questa domanda al suo maestro: «Crede in Dio?». La risposta di 
Ramaķr.s.n.a colpì profondamente il giovane discepolo: «Sì: lo vedo proprio 
come vedo te qui, solo molto meglio».

Swāmı̄ Vivekānanda
Vivekānanda è un interessante testimone della risonanza in lui e nelle 
nuove correnti hindu dell’impatto sia dell’Occidente sia del cristianesimo. 
Vivekānanda e Ramaķr.s.n.a, discepolo e maestro, con diverso accento, av-
vertono un profondo disagio per l’assenza di stato sociale, per la frantu-
mazione politica del territorio, per la presenza di una rigida e immutabile 
struttura in caste e per la precarissima condizione di larga parte della po-
polazione, specialmente delle donne:

Ho viaggiato in ogni parte dell’India, ma purtroppo è stata per me un’agonia, 
fratelli miei, vedere con i miei occhi la spaventosa miseria delle masse, e non 
potevo trattenere le lacrime! Sono adesso convinto che predicare loro la reli-
gione, senza prima rimuovere la loro miseria e sofferenza, è fatica sprecata. È 
per questa ragione, per trovare mezzi atti a salvare i poveri dell’India che io 
vado in America.30

26  Si intende di quella conoscenza che per via di saggezza e di intuizione riesce a percepire 
e riconoscere l’identità del proprio spirito (ātman) con l’Assoluto (Ātman) così da conseguire la 
liberazione dal ciclo delle rinascite. 

27  L’abbandono a Dio, di cui sottolinea la dimensione personale o teistica nell’interpre-
tazione delle stesse sacre Scritture del Vedānta. Si caratterizza anche per l’accentuato uso di 
devozioni, simboli e percorsi ascetici (Bhakti-mārga e Bhakti-yoga).

28  I pensatori che sostengono la non-dualità hanno una visione del reale, elaborata a si-
stema da Śankara. Non c’è spiegazione sul perché la realtà sia nello stesso tempo ingannevole 
dualità in superficie da un lato e non-dualità nel profondo dall’altro. Alcuni pensatori hindu lo 
ritengono un «divino gioco» («divine game or sport»). 

29  Swāmı̄ (Signore) è un titolo riferito a Dio, ma anche a maestri molto stimati. Anche il 
titolo Paramahansa si rivolge a un asceta particolarmente venerato. Il suo nome alla nascita era 
Narendra Nath Datta. Vivekānanda è il nome acquisito da asceta e monaco e significa «felicità 
da giusto discernimento/da saggezza».

30  Cf. M. Amaladoss et al., Le grandi figure dell’hinduismo, Cittadella, Assisi 1991, 216.

ATT 2024 2.indb   450ATT 2024 2.indb   450 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



451

Il fascino dell’Oriente

A differenza di alcuni intellettuali hindu che puntano a riforme solo 
basate sul modello secolarizzato occidentale di varia ispirazione ideologi-
ca, egli pensa invece che l’autentico rinnovamento e anche l’assunzione 
di quanto di valido ha la tradizione socio-politica occidentale dovrà far 
leva sulle grandi energie religiose della tradizione hindu. In questo senso 
l’apporto spirituale del cristianesimo, assorbito dalla visione hindu, avrà 
un ruolo privilegiato. Egli cercherà di porre il cambiamento anche sociale 
dell’India nella prospettiva spirituale del servizio e dello spirito di rinuncia 
tradizionali. Proprio con Vivekānanda l’hinduismo si fa missionario anche 
nel rinnovamento spirituale verso l’Occidente.

Fece scalpore il suo invito all’Occidente di non allontanarsi dal cristia-
nesimo, anzi di esserne ancora più consapevole, parallelo all’invito rivolto 
agli hindu di non farsi del tutto occidentali nel programma di riforme so-
ciali. Ciascuno dovrebbe restare in profondità sé stesso, sostiene con forza 
Vivekānanda, e trarre dal meglio di sé le energie per assimilare il meglio 
dell’altro:

A chiunque qui desidera che questa unità avvenga attraverso il trionfo di una 
qualsiasi delle religioni e la distruzione delle altre, a lui dico: «Fratello, la tua è 
una speranza impossibile». Desidero io che il cristiano diventi hindu? Che Dio 
me ne scampi. Desidero io che l’hindu o il buddista diventino cristiani? Dio me ne 
scampi. […] Se il Parlamento delle Religioni ha fatto vedere qualcosa al mondo è 
questo: ha dimostrato al mondo che santità, purezza e carità non sono possesso 
esclusivo di alcuna chiesa nel mondo, e che ciascun sistema ha prodotto uomini e 
donne del più elevato carattere. Di fronte a questa evidenza, se qualcuno sogna 
sulla sopravvivenza esclusiva della propria religione e sulla distruzione delle al-
tre, lo compatisco dal profondo del cuore e gli faccio notare che il titolo frontale di 
ogni religione sarà presto scritto, a dispetto delle resistenze: «Aiuto e non lotta», 
«Assimilazione e non distruzione», «Armonia e non discordia».31 

Lasciate che vi dica, fratelli: se volete vivere, se realmente volete che la vostra 
nazione viva, ritornate a Cristo. Voi non siete cristiani. No, non lo siete quanto 
a nazione. Ritornate a Cristo […]. Tutta questa prosperità non viene da Cristo! 
Cristo avrebbe rinnegato tali eresie. Ogni prosperità che viene da Mammona è 
transitoria, è solo per un momento. La vera permanenza è in lui. Se riuscite a unire 
queste due realtà, questa meravigliosa prosperità con l’ideale di Cristo, è bene. 
Ma se non vi riuscite, è meglio tornare a lui e rinunciare a questa. Meglio essere 
pronti a vivere in stracci con Cristo che vivere in palazzi senza di lui.32 

31  Cf Swāmı̄ Vivekānanda, The Complete Works, vol. 1, Advaita Āśrama, Mayavat 1946, 22. 
Vivekānanda intervenne al Parlamento delle Religioni in sei occasioni. Il testo citato porta il 
titolo di Relazione sull’hinduismo.

32  Id., Hindus and Christians (conferenza tenuta a Detroit il 21 febbraio 1894, poi pubblicata 
nel Detroit Free Press), in Id., The Complete Works, vol. 8, Advaita Āśrama, Mayavat 41964, 221.

ATT 2024 2.indb   451ATT 2024 2.indb   451 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



452

Ermis Segatti

Il cristiano non deve farsi hindu o buddhista, né un hindu o un buddhista deve 
farsi cristiano. Invece, dovrebbe assimilare lo spirito degli altri, salvaguardare la 
propria identità e crescere secondo la propria legge di crescita. […] la santità, la 
purezza e la carità non sono possesso esclusivo di nessuna chiesa al mondo, […] e 
ogni sistema ha prodotto uomini e donne di massima levatura.33 

Significativamente egli spesso teneva in mano il Vangelo di Giovanni, 
che amava citare in particolare dal Prologo, dove è enunciata la natura 
divina del Logos, sostenendo che:

– � di Gesù conta soprattutto non il suo profilo storico;
– � il Logos che si è fatto carne ricade infatti sotto il regno del relativo, 

del contingente;
– � Gesù è innanzitutto colui che era «prima che il tempo fosse»; 
– � le religioni sono divise solo nella realtà ingannevole della storia; 
– � nei loro culti, nei dogmi, nelle istituzioni.
Il modo di accostarsi al vangelo di Vivekānanda, al seguito dell’irri-

levanza – secondo lui – della prospettiva storica, così tipica invece del-
la tradizione biblica e cristiana, pone non pochi problemi in vista di una 
possibile comprensione reciproca tra cristiani e hindu. Questa modalità 
di interpretazione del cristianesimo è, infatti, largamente diffusa e condi-
visa sia da pensatori hindu sia anche fortemente sentita all’interno delle 
comunità cristiane locali. E questa posizione, come del resto anche di altri 
neo-hindu, è al centro della ricerca teologica cristiana, sia cattolica sia pro-
testante, dell’India contemporanea, che conta su istituzioni teologiche di 
larghissima partecipazione. 

Si tracciano qui alcune visioni hindu di fondo che pongono oggi seri 
motivi di confronto e di ripensamento da parte cristiana. E viceversa. 

La vera storia è nel mito?

1. � La concezione hindu (e anche buddhista) della realtà e dell’Asso-
luto non fa riferimento a una dimensione lineare della storia, quale 
comunemente è operante nella rivelazione biblica, che comporta un 
atto creativo iniziale di Dio, uno sviluppo finalizzato alla salvezza e 
un termine ultimo-escatologico. La concezione dominante nella tra-
dizione hindu è tendenzialmente ciclica.

2. � L’ideale consiste nel superamento della dualità tra il sé, ancora irreti-
to nella suggestione della relatività, dell’illusoria attrattiva esercitata 
dall’esistere storico, e il raggiungimento dello stato di non-dualità, 

33  J.H. Barrows (a cura di), The World’s Parliament of Religions, vol. 2, Chicago 1893, 978.

ATT 2024 2.indb   452ATT 2024 2.indb   452 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



453

Il fascino dell’Oriente

che determina l’estinzione del ciclo delle rinascite e la liberazione 
dalla necessità di ritornare nella condizione storico-mondana.

3. � Non si tratta di un disconoscimento totale della dimensione stori-
co-personale o mondana, ma piuttosto di un ben diverso accento 
posto sul suo significato: l’individuo, la società (e la storia che li coin-
volge) sono sì reali, ma a un livello minimo di essa, rispetto al livello 
alto che spetta invece a ciò che supera la loro natura impermanente 
e contingente.

Rivelazione aperta e continua? 

4. � Alla sfera della contingenza appartengono sia le religioni, sia le for-
mulazioni dogmatiche da esse professate, sia le stesse manifestazio-
ni dell’Assoluto a livello mitico o storico, cioè gli Avatāra.

5. � L’hinduismo riconosce, infatti, numerose incarnazioni del divino, gli 
Avatāra appunto, la cui venerazione sotto molteplici forme contrad-
distingue i suoi filoni tradizionali. Ma si tratta di incarnazioni ten-
denzialmente illimitate nel numero e nel tempo, che non si identifi-
cano mai in toto e definitivamente con l’Assoluto.

6. � Esse sono, anzi, continue e ricorrenti. 
7. � Il cristianesimo si fonda, invece, sulla fede nella divino-umanità di 

Gesù in quanto pienezza di inabitazione di Dio e decisiva sua rive-
lazione.

Gesù, uno dei possibili avatāra?

8. � Proprio le correnti riformatrici del neo-hinduismo (Ramaķr.s.n.a, Vi-
vekānanda, Debendranath Tagore, Chandra Sen), che assumono un 
atteggiamento di riappropriazione positiva della figura di Gesù, nel-
lo stesso tempo ribadiscono la concezione di fondo secondo cui egli 
dovrebbe semplicemente far parte di una serie di «illuminati». Ad 
essi, senza alcuna attribuzione di esclusività, compete di intervenire 
con la forza della loro autorità spirituale in particolari momenti criti-
ci della storia umana

Le Scritture «rivelate»: i Veda e veggenti i loro autori?

9. � Va notata la relativizzazione delle sacre Scritture dei Veda da parte 
di alcuni neohindu. Per Vivekānanda, ad esempio, esse rappresen-
tano solo la testimonianza di un percorso spirituale e l’indicazione 
di un metodo, ma il loro valore si misura dal grado di riappropria-
zione da parte di ciascuno attraverso la diretta intuizione della ve-

ATT 2024 2.indb   453ATT 2024 2.indb   453 04/11/24   11:4704/11/24   11:47



454

Ermis Segatti

rità. E sarebbe proprio questo aspetto, secondo lui, a dotare l’hin-
duismo di una attitudine intrinseca al pluralismo che lo porrebbe al 
di sopra delle altre tradizioni. 

10. � Ciò che vale per le Scritture vale anche per le persone dei media-
tori e dei grandi maestri dell’umanità. L’idea di fondo è che nessun 
rapporto di fede ha in definitiva senso né può guidare alla perfetta 
realizzazione spirituale, se per fede si intende l’abbandono fidu-
ciale e totale in qualcuno o in qualcosa che possa di per sé operare 
liberazione al di fuori del proprio spirito. Solo di auto-salvezza e 
auto-liberazione si tratta.

Ermis Segatti
Docente emerito 
Facoltà Teologica dell’Italia Settentrionale – Sezione di Torino
Via XX Settembre, 83
10122 Torino
ermissegatti@gmail.com

Sommario
A fronte della diffusa attrazione esercitata dalle tradizioni spirituali orientali 
in ambito occidentale, l’articolo tenta un esame sintetico ma sistematico dei 
motivi di tale successo: di ogni tradizione religiosa individua gli elementi di 
attrazione, la lettura che essa offre del cristianesimo, cui fa seguire un tenta-
tivo di valutazione teologica in prospettiva cristiana di ogni tradizione consi-
derata.

Summary – The charm of the East
In light of the widespread attraction that Eastern spiritual traditions exert in 
the Western world, the article attempts a concise yet systematic examination 
of the reasons for this success. For each religious tradition, it identifies the 
elements of attraction, the interpretation it offers of Christianity, followed by 
an attempt at a theological evaluation from a Christian perspective of each 
tradition considered.

ATT 2024 2.indb   454ATT 2024 2.indb   454 04/11/24   11:4704/11/24   11:47




