ARCHIVIO TEOLOGICO
TORINESE

2024/2

luglio-dicembre 2024 « Anno XXX « Numero 2
Rivista della FACOLTA TEOLOGICA DELLITALIA SETTENTRIONALE
SEZIONE DI TORINO



ARCHIVIO TEOLOGICO TORINESE
A cura della Facolta Teologica dellItalia Settentrionale — sezione di Torino
Anno XXX -2024,n. 2

Proprieta:
Fondazione Polo Teologico Torinese

Facolta Teologica dell'Italia Settentrionale — sezione di Torino
Via XX Settembre, 83 — 10122 Torino

tel. 011 4360249 — fax 011 4319338
istituzionale@teologiatorino.it

e-mail Segreteria: donandrea.pacini@gmail.com

Registrazione n. 1 presso il Tribunale di Torino del 27 gennaio 2015
Direttore responsabile: Mauro Grosso
Redazione: Andrea Pacini (direttore), Gian Luca Carrega e Antonio Sacco (segretari), Oreste

Aime, Dino Barberis, Roberto Carelli, Ferruccio Ceragioli, Carla Corbella, Mauro Grosso,
Pier Davide Guenzi, Luca Margaria, Paolo Mirabella, Alberto Nigra, Alberto Piola

Editore:
Edizioni Nerbini - Prohemio Editoriale srl
via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze - ROC n. 34429 (10.6.2020)

e-mail: edizioni@nerbini.it
www.nerbini.it

Realizzazione editoriale e stampa: Prohemio Editoriale srl - via G.B. Vico 11 - 50136 Firenze

Amministrazione e ufficio abbonamenti:
abbonamenti@nerbini.it

ABBONAMENTO 2024
Italia € 44,50 — Europa € 64,50 — Resto del mondo € 74,50
Una copia: € 27,00

Per gli abbonamenti e I'acquisto di singoli fascicoli dal 2022 in poi:

Versamento sul c.c.p. 1015092776
intestato a Prohemio Editoriale srl, Firenze

ISBN 9788864348056 ISSN 1591-2957



Sommario

Scenari della condizione giovanile in Italia

nel «Rapporto Giovani» dell’Istituto Toniolo

del decennio 2013-2023

D10 BATDETIS ...ttt »

La lenta miccia del possibile. Teologia e immaginazione
Maria NISTL...cueveviicicieiiiicicec s »

Segni dei luoghi. L’esperienza monastica dello spazio abitato,
una grammatica per 'umano
Emanuiele BOYSOHT.......o.c.cueoivreeueeinininieieieinieeeieteseseeetse e »

RELAZIONI DEL CONVEGNO

279

305

325

DELLA FACOLTA TEOLOGICA DELL/ITALIA SETTENTRIONALE

SEZIONE DI TORINO (19 febbraio 2020):
TEOLOGIA E SPIRITUALITA IN DIALOGO

Perché l'intelligenza scenda nel cuore:

considerazioni per un rapporto virtuoso

tra teologia e spiritualita

ANATeA PACINT ... »

L’esperienza spirituale della liturgia:
tensioni e istanze emergenti
Paolo TOMALIS...........ccvvuviiiiiiiiciicicc s »

Un monastero di donne ai margini della grande citta:
oasi felice o diversorium (Lc 10,34)?
Maria Ignazia ANGelin ..., »

347

365

379

275



Sommario

Ana-teismo. Spiritualita senza Dio?
LUl BEFZANO ..o »

Il fascino dell’Oriente

Ermis SEQALH .....cvvviiiiiiiiiiiic s »
NOTE BIBLIOGRAFICHE
A mani vuote. Il prete, personaggio letterario
(ML INHSIL)covevtveteeeretetesie et ettt b ettt se s e e e ese e et e e sseseesenensesennes »
Protagoniste marginali. Scrittrici di Scrittura
(ML INTSIL) ottt ettt »
RECENSIONI

M. ScanprocLio, Una parola dura, ma feconda.
11 linguaggio difficile della profezia e la sua portata «evangelica»
(G. Galvagno)......cccccvviiiiiiniiicc s »

G. MANZONE, Il volto umano delle organizzazioni.
La responsabilita nei processi decisionali
(F. CIravegna) ......ccoeuviviiiiciniiicc s »

R. Lucas Lucas, Temporale Eterno
(G. ZEPPEGNO) ..ot »

C. CORBELLA, Identita sessuale. E possibile un io felice?
(P. MITabella) .....c.ceeiieieieiciieieieicsieeceeeee e »

D. Dmmopucno, Gli edifici di culto come beni culturali in Italia.

Nuovi scenari per la gestione e il riuso delle chiese cattoliche

tra diritto canonico e diritto statale

(G. MaANSTEAI) v.veveeiieiiieieieieee et »

C. Torcivia, La fede popolare
(P. TOMALIS) 1.ttt »

276

409

427

455

475

489

492

494

497

500

504



Sommario

SCHEDE

F. Casazza, La luce di un Altro.

Commento pastorale alle letture festive dell’anno liturgico A

Ip., Vivendo secondo la domenica.

Commento pastorale alle letture festive dell’anno liturgico B

(G. ZePPeGNoO).....ccuviiriiirieiiieiii s » 507

J. IsaAc, Gesti e Israele
(M. Bergamaschi) ........cccccceuviviiiiiiiiiiiiiciciiccccc e » 508

277



Il fascino dell’Oriente

Ermis Segatti

1. Osservazioni previe

All'origine non esiste in Oriente un termine del tutto corrispondente a cio
che in Occidente si intende per «religione» e «spiritualita». Oggi certo esi-
ste, ma importato e tradotto. Mentre fin da principio religione e spiritualita
permeano in Oriente la quotidianita, questo avviene piu all'insegna di una
risorsa vitale condivisa che non attraverso una definizione concettuale.

Sarvepalli Radhakrishnan (1888-1975), pensatore, primo vicepresiden-
te e poi secondo presidente dell'India postcoloniale, in Eastern Religions
and Western Thought (1939) - titolo molto significativo — sottolinea il ra-
zionalismo a caratterizzare 1'Occidente in rapporto alla religione, mentre
I'Oriente ne farebbe esperienza quasi per connaturalita.

Romano Guardini (nell'edizione francese di Le Seigneur del 1946, non
piu nell'edizione italiana del 1949) a modo suo ribadiva una netta distanza
tra Oriente e Occidente quando affermava: «Che cosa il buddhismo rap-
presenti per il mondo cristiano non lo ha ancora detto nessuno».

Ragioni di separatezza e di distinzione che hanno certamente un forte
radicamento storico e di contenuto. Nella condizione attuale di rapporti,
di conoscenza e di comunicazione emerge, tuttavia, l'esigenza se non la
necessita di un rinnovato confronto a varie dimensioni, da quella accade-
mica, quindi anche teologica, a quella del convivere quotidiano.

Ma si dovrebbe parlare di fascino non univoco, bensi reciproco.

2. 11 fascino (e non solo) del buddhismo per I'Occidente

Risposta a un contesto di ricomposizione religiosa e spirituale

La presenza se non l'irruzione dell'ateismo fa parte dell’orizzonte culturale
e sociale dell'Occidente da oltre due secoli, in alcune minoranze prima e

ARCHIVIO TEOLOGICO TORINESE 2 (2024), 427-454 427



ERMIS SEGATTI

poi in forti correnti di diffusa laicizzazione nonché di ateismi dichiarati di
Stato. Fenomeno inedito nella storia e certamente tipico di questa parte
del mondo. Altrove, se presente, fu dall'Europa esportato. Il che contribui
a creare un contesto di crisi religiosa. Anche se da ormai mezzo secolo le
forme piu militanti dell'ateismo si sono ridimensionate, non cosi € avve-
nuto per il vuoto spirituale che ne e seguito. Colmato in parte dal fascino
areligioso o idolatrico del welfare, sta producendo paradossalmente una ri-
cerca di spiritualita che non solo prescinda da una fede o da una religione,
ma in alcune sue opzioni sorga persino dalla loro sparizione.

A tale esigenza pare rispondere senza dubbio il buddhismo, che — come
si vedra — e dichiaratamente areligioso, anche se non nel modo in cui l'a-
teismo fu ed e visto in Occidente.

Inoltre le tradizioni cristiane in Occidente vivono una fase di impegna-
tiva riforma permanente, da un lato in adattamento delle proprie secola-
ri strutture istituzionali e mentali a fronte della modernita e dall'altra in
dialettica e critica della modernita stessa. Una fase che sta in embrione
caratterizzando il cristianesimo in Occidente con una sua rinnovata iden-
tita, forse, non meno significativa di quelle passate, ma per il momento in
carenza di forte e visibile identita, come in altre epoche. Ma cio vale in
larga misura solo per I'Europa.

Domande e risposte in proprio

Parte integrante di questo stato di riforma permanente e il tentativo di
rivalorizzare i laici nella vita delle comunita, dopo un pesante periodo di
eccessiva dipendenza dall'autorita, specie in campo cattolico. Tale pas-
sato ha reso e rende arduo per alcuni un rientro nel circuito ecclesiale. Si
rivolgono altrove o in una gestione in proprio del rapporto con la fede/la
spiritualita.

Anche in questo caso il buddhismo si presenta come una via di au-
to-gestione. Analogamente 1'hinduismo.

«Moda»?

Il buddhismo e molte altre spiritualita si presentano come nuove esperien-
ze in un mondo, I'Occidente, che fino a tempi recenti si poneva come oriz-
zonte globale di civilta, e ora deve sedere a mensa con altre civilta. Cosi
il cristianesimo deve riconsiderare la sua universalita finora centrata sulla
sua tradizione occidentale. Un'impresa immensa e inedita per la sua porta-
ta per la prima volta davvero mondiale, che esige tempi lunghi e profondi-
ta diricerca. Non sorprende che da alcuni si viva in superficie come ricerca
del nuovo senza radici profonde né sul prima né sul dopo. Il buddhismo

428



1l fascino dell’Oriente

in alcuni casi suona oggi «di moda», una visione fuori campo rispetto alla
tradizione cristiana, come alternativa o ricombinabile facilmente con essa.
I buddhisti ben radicati nella loro tradizione sono giustamente preoccu-
pati della superficialita che aleggia talora nel nostro contesto di aleatoria
appartenenza, anche in ambito spirituale. Ovviamente, anche i cristiani.

3. Il fascino (e non solo) dell’Occidente per il buddhismo

Nelle condizioni della modernita occidentale

A sua volta il buddhismo sta subendo profonde trasformazioni al seguito
dei rapporti con realta al di fuori del suo mondo delle origini in cui visse
e si consolido per secoli. Il buddhismo, e analogamente 1'hinduismo e il
confucianesimo e altre spiritualita «asiatiche», sono tradizioni molto legate
al loro subcontinente. Qualcuno le definisce persino «stanziali». La mo-
dernita sta comunque spingendo il buddhismo a una rinnovata vocazione
universale che oggi fa da contrappeso alle sue grandi consolidate correnti
(mahayana, hinayana, tantrismo), sollecitato appunto dalla modernita oc-
cidentale.

Cosi, si fa notare che in Occidente la componente laica risulta piu attiva
e determinante che non nei Paesi delle origini. Meno forte e il riferimento
al monastero (sangha). Qualcuno, poi, nota che le grandi tematiche «stori-
che» legate alla interpretazione del nirvana o alle modalita della reincar-
nazione perdono rilievo, mentre maggiore attenzione e riservata alle te-
matiche sociali e motivazionali del vivere sociale e personale. Una «quarta
via», occidentale, nel buddhismo? Probabilmente si.

Nella condizione dell'Occidente, infine, il tema centrale della «vacuita
universale» (vedi in seguito) deve fare i conti con la visione nichilista qui
assai presente e deve quindi cercare di non essere con questa fraintesa o
addirittura assimilata. Percio si tendera a parlare di «vacuita positiva».

4. Nel merito

Una spiritualita senza Dio

Agli occhi di un credente — nel caso, di un cristiano - la lettura buddhista
della realta non presenta elementi che in qualche modo facciano riferi-
mento palese alla dimensione religiosa come e intesa dalla visione biblica.
Il buddhismo non si pronuncia nella discussione di punti da sempre rela-
zionati alla sfera religiosa, quali la creazione o 1'origine e la possibile ra-

429



ERMIS SEGATTI

gione ultima del reale e del vivere in rapporto a Dio. Il mondo e dato senza
trascendenza, con l'ordinamento, la legge (dharma) che si ritrova. Anche
se all'uomo, illuminato dall'insegnamento di Buddha, € dato conoscerlo
in modo tale da trascenderlo. Ma questo aspetto aprira precisamente uno
degli interrogativi piu esigenti del rapporto tra cristianesimo e buddhismo.

Se per religione si intende (come essa €) un particolare rapporto fidu-
ciale con un Essere supremo, sotto qualunque nome, personale o imper-
sonale, immanente o trascendente, il buddhismo non e una religione. E
neppure la sua negazione. L'insegnamento di Buddha si vuole in un'altra
dimensione, come sostiene Walpola Rahula, il fondatore della Buddhist
and Pali University di Colombo (Sri Lanka), sequace della corrente the-
ravada, la piu intransigente sull'argomento.! Al suo libro L'insegnamento
del Buddha premette le sequenti considerazioni:

Fra i fondatori di religioni, il Buddha (sempre che sia permesso di considerarlo
fondatore di una religione nel senso comune del termine) fu l'unico maestro
che dichiaro di non essere altro che un semplice essere umano. Gli altri mae-
stri erano o una divinita o una sua incarnazione o ispirati da essa. Il Buddha
non solo era un essere umano: non ha mai affermato di avere ispirazione da
un dio o da un potere esterno. Considerava tutte le sue realizzazioni, i suoi
conseguimenti e le sue azioni come proprie dello sforzo e dell'intelligenza
dell'uomo. Un uomo e solo un uomo puo diventare un Buddha. Ogni uomo
ha dentro di sé la potenzialita di diventare un Buddha, solo che lo voglia e
si sforzi. Possiamo definire il Buddha come un uomo per eccellenza. Era cosi
perfetto nel suo «essere uomo» che in seqguito fu visto dalla religione popolare
quasi come «sovrumano».

La posizione dell'uomo, secondo il buddhismo, € suprema. L'uomo e padrone
di sé stesso e non esiste alcun essere o potere pit alto che ne decida il destino.?

Non rivelazione, ma illuminazione
Né «Ascolta, Israele!» né «Ascoltami, o Dio».

La posizione dell'uomo, secondo il buddhismo, € suprema. L'uomo e padrone
di sé stesso e non esiste alcun essere o potere piu alto che ne decida il destino
[...]. Nel buddhismo [...] I'enfasi viene posta sul «vedere», conoscere, com-

! «La Dottrina degli Anziani», detta anche hinayana o «piccolo canestro» per distinguerla
dal mahayana, «grande canestro». Lo hinayana si consolida come scuola nel III secolo a.C. a
partire dallo Sri Lanka. Sostiene di essere la corrente piu fedele all'insegnamento originario di
Buddha. Accentua la liberazione come meta del singolo sotto precise regole di meditazione,
di disciplina personale e comunitaria monastica. E largamente dominante in alcuni Paesi del
Sud-Est asiatico.

2 Edizioni Paramita, s.1. 1984, 17.

430



1l fascino dell’Oriente

prendere e non sulla fede o sulla credenza [...]. Il problema di dover credere
nasce quando non si vede — non si vede in ogni senso della parola. Nel mo-
mento in cui si vede chiaramente, il problema di dover credere scompare [...].
Cosl dobbiamo interpretare questa frase degli antichi testi buddhisti: «Ren-
dersi conto come fa uno quando vede una gemma (o un frutto di mirabolano)
nel palmo della mano».?

Un silenzio provocatorio: 14 interrogativi senza risposta.
Sono senza senso?

Si narra di un discepolo (Malunkyaputta) il quale rimprovero Buddha di
non avergli sciolto il nodo di alcune domande per lui fondamentali, sem-
plicemente evitando di pronunciarsi pro o contro o semplicemente di pren-
derle in considerazione. Deluso, il discepolo gli espresse l'intenzione di
abbandonare la comunita.

Oggetto delle domande:

Il mondo é eterno.

Il mondo non e eterno.

Il mondo é tanto eterno quanto non eterno.

Il mondo non e né eterno né non eterno.

Il mondo é finito.

Il mondo é infinito.

Il mondo & contemporaneamente finito e infinito.

Il mondo non e né finito né infinito.

. Il Tathagata* esiste dopo la sua morte.

10. 11 Tathagata non esiste piu dopo la sua morte.

11. 11 Tathagata e tanto esistente quanto non piu esistente dopo la sua morte.
12. 1l Tathagata né esiste né non esiste dopo la sua morte.
13. Il sé é identico al corpo.

14. 11 sé é diverso dal corpo.

©CXOHNO O

Al che Buddha avrebbe risposto con 1'apologo della freccia:

Supponi, Malunkyaputta, che un uomo sia ferito da una freccia avvelenata e
che i suoi amici e parenti lo portino da un chirurgo. Supponi che 1'vomo dica:
«lo non voglio che mi si tolga questa freccia finché non so chi mi ha colpito, se
e uno Khattya [della casta dei guerrieri] o un Brahmana [della casta sacerdo-
tale] o un Vessa [della casta dei commercianti e degli agricoltori] o un Sudda
[della casta inferiore]; qual e il suo nome e quello della famiglia; se e alto,
basso o di statura media; se la sua carnagione é nera, bruna o dorata; da quale

3 Ivi, 26-27.
* Titolo di Buddha a indicare che ha conseguito l'illuminazione.

431



ERMIS SEGATTI

villaggio, paese o citta egli proviene. lo non voglio che mi si tolga questa frec-
cia finché non conosco il tipo di arco con cui quello ha tirato, il tipo della corda
dell'arco usato, il tipo della freccia, quale sorta di penne sono state utilizzate
per la freccia e di quale materiale é stata fatta la punta della freccia». Malun-
kyaputta, quell'uomo morirebbe prima di conoscere qualcuna di queste cose.’

La posizione del Buddha di fronte a simili interrogativi suona rifiuto
di quelli che appaiono a lui puri «stati mentali» fuorvianti e pericolosi.
Questi interrogativi ricevono, invece, nella tradizione biblica e cristiana
larga ospitalita e costituiscono in un certo senso il luogo naturale non solo
della riflessione teologica, ma anche dell'orientamento spirituale e persino
mistico a Dio. Dove per mistico s'intende la percezione di una realta cosi
intensa e profonda da essere inesprimibile. Comunque esistente.

Non salvezza né salvatore, ma auto-liberazione

Il Dharmapada (I versi del Dharma), un testo poetico di 423 stanze, tra i piu
noti e piu amati nel buddhismo a livello anche popolare, riporta la seguen-
te affermazione di Buddha:

Ciascuno certo e il rifugio di sé stesso; come possono altri essere rifugio a
qualcuno? Quando si sottomette pienamente sé stessi, si potra trovare rifugio,
anche se & arduo da conseguire.

Il male & compiuto da colui stesso che lo compie, sorge ed & causato da sé
stessi [...].

Ciascuno ¢ il rifugio di sé stesso. Ciascuno ¢ asilo a sé stesso; percio bada a te
stesso come un intenditore di cavalli cura un purosangue.®

In ambito morale l'interdipendenza delle azioni e la loro condizione
definitiva e 1'ultima spiegazione del loro essere. Resta pero da chiedersi
che cosa mai in definitiva le renda buone o cattive. Secondo la legge della
causa-effetto (karma) ogni azione, buona o cattiva, porta conseguenze in
questa vita o nella successiva (reincarnazione). Una logica che si potrebbe
definire deterministica e renderebbe il buddhismo una filosofia di pura
consequenziale razionalita. In quanto tale anche particolarmente ricono-
sciuta in Occidente. Ma come evitare che l'autodeterminazione sfoci nel
relativismo? Pare infatti che rimanga aperto l'interrogativo da dove mai sia

° Cula-Malunkyovada Sutta (Brevi insegnamenti a Malunkya), cit. in W. Ranura, L'inse-
gnamento del Buddha, 33.

® The Dhammapada, a cura del Department for the Promotion and Propagation of the
Sasana, Yangon 1993, strofe 160-161, 380. Sasana indica l'insegnamento (di Buddha), secondo
quanto e sinteticamente formulato nella stanza 183: «Non fare il male, coltivare il merito, puri-
ficare il proprio spirito: questo € I'insegnamento (sasana) del Buddha».

432



1l fascino dell’Oriente

potuta sorgere (in Buddha) una proposta critica di contrasto etico e di illu-
minazione conoscitiva cosi potente sulla condizione umana da essere vista
come bene per eccellenza, in grado di superare il male per eccellenza fino
a condurre alla liberazione dalla legge inesorabile del karma. L'illumina-
zione in campo etico e sul piano della conoscenza suppone una sorgente
di qualita che non pare sprigionarsi dalla sola concatenazione di causa-ef-
fetto e potrebbe, semmai, riaprire 1'ascolto a qualcuno degli interrogativi
di cui sopra: certo sulla natura spirituale dell'uomo e sulla sua possibile
sorgente ultima.

5. Che cosa ha «visto», di che cosa ¢ «<maestro» Buddha?

Il Discorso di Benares, pronunciato la Notte di Luna Piena di luglio nel
Parco delle gazzelle, ¢ il discorso sul «Mettere in moto la Ruota della retti-
tudine», che illustra il «Sentiero di Mezzo» (Madhyamapratipad) tra i due
estremi della sensualita e della mortificazione. Enuncia «le quattro nobili
verita» sul dolore e sul suo superamento. Nobili in quanto rendono tali spi-
ritualmente. Il termine designava il grado sociale superiore delle prime tre
caste hindu (ma non sara piu cosi nel buddhismo, che le esclude).” L'enun-
ciazione delle «nobili verita» segue il metodo terapeutico della medicina
indiana tradizionale: diagnosi/cause/curabilita/trattamento.

Le quattro «nobili verita»

Costituiscono il «Dharma di Buddha», nucleo centrale del suo messaggio.
In estrema sintesi:

1) Tutto & dolore.

2) 11 dolore nasce dall'attaccamento.

3) 1l distacco dall'attaccamento ¢ liberazione.

4) Attraverso un ottuplice sentiero (yoga) ascetico.

Il buddhismo parte da un annuncio apparentemente infausto perché si
pone appunto in un'ottica terapeutica: solo individuando la malattia se ne
puo predisporre la cura ed eventualmente la guarigione. E ad essa preci-

? Una delle ragioni che spiegano la quasi sparizione del buddhismo dall'India, dove nac-
que e dove alle origini pareva addirittura doversi diffondere egemonicamente, risiede proprio
nella infrazione del sistema castale che determino invece la prevalenza dell'hinduismo. Salvo
poi il riproporsi proprio del buddhismo come portavoce dei fuoricasta e delle caste inferiori nel
periodo postcoloniale.

433



ERMIS SEGATTI

samente si orienta l'insegnamento di Buddha. Egli intende guarire denun-
ciando un radicale «malanno» nella visione della realta e nel rapporto con
essa.

La parola «dolore» traduce il termine sanscrito «duhkha» (sofferenza,
tormento, miseria), che qui viene assunto per indicare una gamma vasta di
condizionamenti nei quali e avvolto l'uomo e in generale ogni essere. Non
si tratta solo — afferma Buddha - di constatare la presenza della sofferenza
nel mondo (il duhkha-duhkha, «la comune sofferenza»), bensi di prendere
atto che tutto, anche cio che momentaneamente non ¢ intaccato dal dolore
e appare persino sorgente di felicita o addirittura suscita sublime gioia spi-
rituale, nasconde in sé una radicale inadempienza, una intrinseca vacuita
(Sunyata). Nessun legame e permanente poiché soggetto alla «sofferenza
da cambiamento». Proprio questa radicale precarieta fa si che nel piace-
re in sé si nasconda l'infelicita. Gia l'atto del nascere comporta dolore in
quanto segnala un ritorno all'esistenza di un essere che non e riuscito a
evitare la necessita di soccombere alla legge inesorabile della rinascita
(samsara). Il piacere che ci incatena alla realta attaccandoci ad essa non e
solo quello dei sensi. Anzi, il piacere in senso piu profondo coinvolge so-
prattutto la sfera spirituale. Tutt'altro che paradossalmente anche la sete
di estinguere la sete, cioe addirittura il desiderio del nirvana, rappresenta
ancora una forma di attaccamento. Il monaco, soprattutto a partire dalla
corrente mahayana, si orientera a estinguere anche questo desiderio.

Il fondo dell'essere uomo rimarrebbe comunque potenzialmente «im-
macolato», capace di sciogliersi da ogni attaccamento. Pur in assenza di
riferimenti alla trascendenza, si riconosce nella conoscenza lo straordina-
rio potenziale di liberazione dai legami illusori con la realta. Non entra in
gioco il concetto di peccato. Piuttosto si parla di stati mentali, di sonno da
cui essere risvegliati dall'insegnamento di Buddha.

In un certo senso le nobili verita si tingono di Assoluto.

Cosi si esplicita nell'ottuplice sentiero la via ascetica di liberazione da
ogni attaccamento:

1) la retta fede: le quattro nobili verita,
2) la retta decisione: il nirvana;

3) la retta parola: la comunicazione;

4) la retta azione: il comportamento;

5) la retta vita: secondo Buddha;

6) il retto sforzo: contro gli attaccamenti;
7) il retto ricordo: l'impermanenza;

8) la retta concentrazione: meditare.

434



1l fascino dell’Oriente

6. «A Tentative Theology»: di che discutere e pensare

Alcuni interrogativi di fondo su «impermanenza», «nirvana»,
«reincarnazione», «io»

A una prima approssimazione, le due tradizioni spirituali, buddhista e cri-
stiana, parrebbero sorgere e procedere in direzione esattamente opposta
nella loro visione ultima della realta, di Dio, del mondo, dell'uomo. Cio che
per l'una e affermato come riferimento attendibile e affidabile per 1'altra
parrebbe inconsistente.

Tutta la rivelazione biblica, infatti, presuppone un atteggiamento fon-
damentale dell'animo che lo apre alla realta in quanto «via», spiraglio
aperto a Colui che, pur non essendo direttamente visibile, le cose stesse lo
attestano e lo alludono in qualche modo nel loro essere e proprio dalla loro
finitezza. Un mondo senza interlocutore ultimo e senza senso per il cre-
dente e, forse, proprio la sua vacuita e impermanenza appare ai suoi occhi
una prova in piu dell'esistenza di Chi vacuo e inconsistente non e. Come
puo la vacuita giustificare sé stessa? E, ancora, da dove poté mai scaturire
l'illuminazione a Buddha se non da una sorgente dell'illuminazione non
riducibile al puro procedere a catena di cause ed effetti? Come pensare
un dopo tanto illuminato senza un prima almeno tale? Sarebbe pensabi-
le I'intelligenza artificiale (il dopo) come causa dell'intelligenza umana (il
prima)?

L'illuminazione per sola evoluzione o per via di indefinite rinascite sol-
leva, infatti, interrogativi almeno altrettanto seri di quelli posti dagli autori
buddhisti sopra citati.

Non esiste, secondo Buddha, uno spirito o un'anima individuale per-
manente e costante durante il corso della vita e ancor meno oltre la vita,
per non dire, eterna: 1'individuo e solo un nome convenzionale e mentale,
qualcosa di transitorio e mutevole come ogni altro essere. Tutto fluendo,
anche l'io non sfugge alla precarieta: non e dunque un'identita perma-
nente quella che passa da una vita all'altra, non c'e un ego resistente al
cambiamento e identico a sé stesso nel trapasso, bensi solo un continuum
mentale individuale. L'io risulterebbe essere un composto di cinque ag-
gregati (skandha). I cinque skhanda sono: forma, sensazione, percezione,
disposizione, coscienza, tutti impermanenti.

La scansione dell'io individuale in cinque puri aggregati contrasta di-
rettamente la tesi hindu dell'identita tra 1'io individuale profondo e 1'Asso-
luto, che nell'hinduismo esprime la convinzione che 1'essere finito e del-
la stessa natura dell'Essere infinito: € appunto avendone coscienza che
si consegue la beatitudine suprema (ananda). Da questa visione prende
le distanze Buddha quando sostiene l'impermanenza universale di ogni

435



ERMIS SEGATTI

identita. L'hinduismo nelle sue principali tradizioni presuppone 1'esistenza
nell'uomo di un «sé» profondo e permanente (atman). Il buddhismo sostie-
ne al contrario il «non-sé» (anatman) non solo del s¢ umano ma di tutto
l'esistente nel suo insieme

Famosa al riguardo € 1'immagine del cocchio.? Che cos'e in effetti un
cocchio se non l'insieme di elementi ciascuno dei quali non ha esistenza
separata se non in connessione con le altre? Cosi avviene dell'io: la sua
consistenza autonoma e un puro insieme di funzionalita temporanee, sen-
za stabile e duraturo supporto.

Secondo il buddhismo, l'io, pur impermanente, costituirebbe il punto di
accumulo del karma delle precedenti vite nel passaggio da una esistenza
all'altra fino a che non si giunga alla sua estinzione una volta sciolto ogni
attaccamento. Eppure il «sé» € senza una identita permanente. Dunque?

Sorge la domanda su come sia possibile che una non-identita, una
identita non permanente, possa divenire riferimento e destinazione di cio
che cosl precisamente eredita e determina il destino piu o meno elevato
dell'individuo. Come attingere riferimento definitivo quando nulla lo e e
per principio regna l'inconsistenza e niente ha identita stabile?

Il nirvana e apparentemente definito attraverso un termine negativo
(«estinzione», «annullamento incondizionato»). In realta, i termini posi-
tivo-negativo farebbero parte dell'esperienza di questo mondo illusorio,
mentre il nirvana alluderebbe non solo al superamento del ciclo delle ri-
nascite ma pure all'ingresso in una dimensione completamente altra dalla
realta rispetto a quella di cui si ha esperienza. In esso non ci sara piu né
cambiamento né morte; la legge del karma non avra piu potere.

Fondamentale nella corrente mahayana e la concezione del Bodhisat-
tva® secondo cui il Buddha storico parrebbe assumere, in un certo senso,
un rilievo secondario. Bodhisattva e chi perviene all'ultimo gradino prima
di divenire un futuro Buddha e sta un livello sopra il Buddha storico. Il
Bodhisattva infatti, raggiunta l'illuminazione, invece di conseguire il nir-
vana avrebbe compiuto un atto di estrema compassione (karuna); avrebbe
cioe rinunciato a entrare nell'estinzione dell'esistenza, compiendo il voto
di ridiscendere nella condizione storica per salvare tutti gli altri esseri (dei,
uomini, animali, piante), a partire dal supremo Brahman fino al filo d'erba:
tutti ancora e comunque prigionieri del karma. Nel mahayana si afferma
cosi il primato della compassione universale rispetto all'ideale della libera-
zione individuale dell'arhat, che viene contestata precisamente in quanto

8 Un esempio portato dal monaco buddhista Nagasena nel dialogo con il re Milinda (Me-
nandro): cf. O. Borro, II Buddhismo, Istituto Editoriale Galileo, Milano 1959, 35-36.
9 Ovvero «stato di essere» (sattva), «illuminato» (bodhi).

436



1l fascino dell’Oriente

potrebbe condurre all'oblio del prossimo e dell'universo ancora prigionieri
dell'ignoranza.

Un interrogativo sorge poi a monte sull'origine remota della stessa
reincarnazione che il buddhismo riceve dall'hinduismo come problema di
fondo a cui offre poi una sua specifica via di liberazione. Ma gia per 1'hin-
duismo tale visione dell'oltre dell'esistenza e piu un dato che non il frutto
di un percorso di ricerca spirituale o razionale, un dato che a un certo pun-
to appare senza che ne sia offerta una plausibile giustificazione.

In ogni caso del tutto fuorviante e l'interpretazione della reincarnazione
quasi si trattasse di una positiva chance in piu di ulteriori e possibilmente
illimitate esperienze di vita. Tanto piu fuorviante quando tale lettura si vo-
lesse collegarla idealmente alle grandi tradizioni hindu e buddhiste. Nella
loro visione la reincarnazione e infatti piuttosto una prospettiva da evitare
e non auspicabile. E questo ¢ il fine piu profondo che si propone il loro
messaggio che mira a superare definitivamente il ciclo delle ri-esistenze.

La visione della realta del buddhismo si presenta come via altra rispet-
to al cristianesimo e viceversa. Cio va riconosciuto come tale. La diversi-
ta riconosciuta non e necessariamente ostacolo alla comunicazione; puo
convertirsi in premessa di un migliore rapporto accettando sempre che il
primo a parlare di sé sia l'altro e poi che questi si ascolti interpretato. Cer-
to, allo stato dell'arte, pare che molto si debba ancora ascoltare e molto si
debba ancora essere ascoltati.

Si prega nel buddhismo? Chi?

Le manifestazioni intensissime di devozione al Buddha storico e ai Bud-
dha successivi che segnano cosi vistosamente la spiritualita domestica e
pubblica di tutte le tradizioni buddhiste dovrebbero, a rigore, essere intese
come semplici gesti di attestazione riconoscente e mai di impetrazione o di
comunicazione con un essere trascendente e attivo mediatore di «salvez-
za» per il credente.

Naturalmente non tutto e cosi netto e varie espressioni di alcune cor-
renti nel buddhismo pongono interrogativi non di poco conto al riguardo,
per cui alcuni semplicemente affermano che nella percezione corrente il
buddhismo e vissuto come una vera e propria religione, dove il Buddha
storico si riveste di divinita e altri di religiosa santita.

L'insegnamento originario di Buddha si presenta, comunque, con una
impostazione di fondo esplicitamente distinta se non totalmente estranea
rispetto alla fede e orienta a un cammino decisamente incentrato sulla
auto-formazione, semmai interconnessa con la formazione altrui. Al limite,
ma il termine desterebbe certamente non poche perplessita nelle correnti
piu legate all'insegnamento originario, si potrebbe parlare di una «religio-

437



ERMIS SEGATTI

ne di saggezza» o di un «cammino di autosalvazione». Le religioni invece
si fondano su una presenza che - pur invisibile — € comunque ritenuta rea-
lissima, interattiva e primaria nel cammino di salvezza.

7. Oltre e dentro il silenzio su Dio

Proprio l'esigenza di fondo di non creare attaccamento consente al bud-
dhismo di prendere contemporaneamente le distanze anche da definizioni
troppo categoriche e ideologiche della stessa «vacuita» dell'io. Come di
Dio si tace, né si nega né si afferma, cosi dell'io bisognerebbe evitare che
la sua negazione si tramuti in posizione a sua volta identitaria.

Inoltre, e qui affiora 1'orientamento cosi caratteristico a molte «vie»
asiatiche di pensiero, piu che affermazioni di principio e argomentazio-
ni razionali a sostegno della vacuita universale, qualsiasi dottrina indica
innanzitutto orientamento di vita. Nel caso del buddhismo, si potrebbe al
limite anche non accordarsi sulla permanenza o non permanenza dell'io,
ma si dovrebbe perseguire comunque il non attaccamento evitando la sfre-
natezza di ogni possesso e relazione. Non e tanto questione di idee, ma di
come operare. E un problema di salvezza-liberazione e non di puro pen-
siero.

Prove di dialogo

Il Dalai Lama, nel corso di un confronto esplicito con la comunita monasti-
ca dell'Abbazia del Getsemany nel Kentucky inglese (1996), oltre a molti
altri ragionamenti su punti specifici, formulo una serie di tesi che ad alcuni
parvero espressione di un «modernismo buddhista»:

— in tutte le grandi religioni le persone ricevono stimoli ad amore, compassio-
ne, spiritualita;

— e impossibile che un solo sistema religioso risponda unitariamente a questi
ﬁl’li;

— poiché le persone sono assolutamente diverse nella loro mentalita e nelle
loro culture;

— le differenze sono dottrinali, gli strumenti di salvezza proposti sono diversi,
il fine e uguale;

— le differenze raccolgono ed esprimono in ogni caso compassione per la con-
dizione umana;

— l'impegno primario verso il diversamente credente e di volere che egli viva
bene la sua fede;

— non che si converta a un'altra fede.

438



1l fascino dell’Oriente

E possibile decodificare la posizione del Dalai Lama all'interno di quel-
la metodologia dell' <adattamento» che in parte caratterizza l'insegnamen-
to di Buddha quando pone il fine della liberazione prima di ogni discus-
sione teorica. In questo caso, il Dio creduto dai cristiani li aiuterebbe a
raggiungere il fine alto della salvezza nel suo nome, riferendosi a lui come
identita realissima e suprema. In vista del fine raggiunto essi non solo pos-
sono, anzi devono credere in lui. Anche se, sotto il profilo delle sue con-
vinzioni profonde, il Dalai Lama e persuaso che questa loro convinzione
non regga, come disse poi con altrettanta chiarezza. In senso ancora piu
lato, la credenza in Dio o la non credenza in Dio farebbe parte della realta
impermanente. Tanto meglio non darle eccessivo rilievo.

Cosi si potrebbero analogamente assumere tradizioni segnate dalla
fede in Dio come semplice linguaggio funzionale e transitorio, senza che
cio incida sulla visione definitiva della realta.'

Sono significative le parole rivolte dal monaco thailandese Buddhada-
sa a un pubblico buddhista:

Vorrei che smettessimo di considerarci, tra fedeli di differenti religioni, come
individui o gruppi differenti, separati, stranieri gli uni agli altri, ma che, al
contrario, fossimo sempre uno stesso gruppo fraterno di «compagni di sof-
ferenza». In questo modo, diventeremmo noi stessi migliori buddhisti. Se ci
guardiamo con sospetto, se per il semplice motivo di essere di religione diffe-
rente allontaniamo questa o quella categoria di persone come rivali o nemici,
il nostro spirito e la nostra qualita di buddhisti sono sicuramente in via di
deteriorarsi; cosi infatti manifestiamo una disponibilita minima ad accordare
simpatia, amicizia, benevolenza a tutti gli «esseri viventi», in maniera sincera
e vera, senza preferenze, senza discriminazioni [...]. La comprensione e la
stima reciproca delle diverse religioni sono una necessita assoluta che deve
essere promossa sempre di piu. La condizione indispensabile per essere capa-
ci di realizzarle e esattamente che ciascuno approfondisca veramente cio che
& il cuore stesso del messaggio spirituale della sua propria via. E proprio da
una conoscenza e intelligenza difettosa o superficiale della propria religione
che ciascuno si fa la convinzione che tutte le religioni, anche chiaramente
diverse e contraddittorie, non abbiano nulla di comune tra di loro. Incapaci,
per mancanza di approfondimento personale, di sospettare qualche parentela
spirituale al di la delle differenze visibili, ci si persuade inevitabilmente che

10-Cf. J. MakraNsky, Buddhist Perspectives on Thruth in Other Religions: Past and Present,
in C. CornILLE (a cura di), Criteria of Discernment in Interreligious Dialogue, Cascade Books,
Eugene (OR) 2009, 205-254. Su percorsi di dialogo tra cristianesimo e buddhismo in Italia cf. F.
BarLasio — B. SaLvarani (a cura di), Buddhisti in Italia, numero monografico di Sette e Religioni,
8/2 (1998), n. 14.

439



ERMIS SEGATTI

rivalita e ostilita siano la sorte fatale, che risulta dalla diversita inestricabile
delle credenze e delle pratiche delle religioni.™

Le parole di Buddhadasa riprendono e in certo senso adattano alla con-
dizione contemporanea un famoso passo dell’Editto su roccia del sovrano
buddhista Asoka (circa 274-237 a.C.),'? nel quale si trovano scolpite idee
che esprimono la sua interpretazione del buddhismo e anche il rimorso per
le vittime delle sanguinose campagne di conquista condotte nella parte
precedente della sua vita:

XII. Non si dovrebbe onorare solo la propria religione e condannare le reli-
gioni degli altri, ma si dovrebbero onorare le religioni degli altri per questo o
quel motivo. Cosi facendo, si aiuta la propria religione a crescere e si rende
un servizio anche alle religioni degli altri. Comportandosi altrimenti, si scava
la tomba alla propria religione e si danneggiano le altre. Chiunque onora la
propria religione e condanna le altre, lo fa di certo per devozione alla sua re-
ligione e pensa: «Voglio rendere gloria alla mia religione». Ma al contrario,
cosi facendo, danneggia la sua religione ancor piu gravemente. Pertanto la
concordia € cosa buona: siate tutti disponibili ad ascoltare tutto e siate aperti
alle dottrine professate dagli altri.

VIIL. Il re amico degli dei, dallo sguardo benevolo, vuole che tutte le sette
possano risiedere dappertutto. Poiché tutte vogliono il dominio dei sensi e la
purezza dell'anima.

8. Il fascino (e non solo) dell’hinduismo

L’hinduismo «come religione»
Un giudizio (troppo) perentorio

Sarvepalli Radhakrsna, nel libro Eastern Religion and Western Thought
gia segnalato nell'introduzione, rimarca una specificita delle tradizioni in
India per la rilevanza della loro visione spirituale del vivere quotidiano
e a ogni livello della loro civilta. Non sarebbe pero legittimo che se ne
consideri privo 1'Occidente, sia pure a suo modo. N¢, del resto, 1'Oriente
si riconoscerebbe in carenza di pensiero. Si tratta forse, in condizioni di

1 BubpHADASA, Un buddista parla del cristianesimo ai buddisti, Edizioni Paoline, Cinisello
Balsamo 1990, 33-34.

12 Fondatore dell'impero Maurya, che si estendeva a occidente fino ai confini dell'impero
persiano, comprendeva gran parte dell'India e dell'attuale Bangladesh; perse progressivamen-
te la sua consistenza fino ad esaurirsi nel 183 a.C.

440



1l fascino dell’Oriente

crescente comunicazione globale, di abdicare a una centralita esclusivista
sia da parte dell'Occidente, per quasi cinquecento anni alla conquista del
mondo, sia da parte dell'Oriente e nello specifico dell'India, da poco in
ascesa da superpotenza. Radhakrsna, comunque constatava: «Ci sono In-
diani i quali ritengono che la vera spiritualita non sia mai apparsa altrove
nel mondo tranne che nel sacro suolo dell'India».

Indubbiamente in India le grandi correnti di pensiero e di spiritualita
sono innanzitutto percorsi di vita. Il divino permea ogni dimensione dell'e-
sistenza e nulla e propriamente areligioso, neppure il male, in quanto ri-
entra in ultima analisi nella sacralita dell'ordine eterno nel quale la realta
e iscritta. Tutto & tendenzialmente inserito nella sfera del divino. In questa
aura globale di spiritualita sta forse il tratto distintivo sopra evidenziato,
anche se in termini troppo esclusivi.

L'India esercita un potente richiamo di esplicita e diffusa spiritualita
paradossalmente proprio verso quelle componenti secolarizzate del mon-
do contemporaneo che in Occidente vivono o ricercano spiritualita in pre-
sa di distanza dalla sfera religiosa tradizionale e cristiana in particolare.

Diversamente, fino a tempi recenti, le molteplici tradizioni spirituali
dell'India non manifestarono interesse verso le civilta esterne, nella linea-
re convinzione che I'India non avesse bisogno di altro da sé o che 1'altro
comungue non ne fosse all'altezza. Questa modalita di autosufficienza spi-
rituale ha assunto in vari momenti della storia recente dell'India connotati
fortemente e pericolosamente nazionalistici. In diversa direzione si orienta
invece, da oltre un secolo, la ricerca teologica dei cristiani in India, una
ricerca che rivendica sempre piu una sua autonomia rispetto alla matrice
missionaria occidentale.

Non esiste un termine per dire «religione» o «spiritualiti»
Dharma?

Richiama la sfera della legge che governa l'intera realta per come essa e e
il dovere morale nei suoi confronti, in accordo coni Veda, le sacre Scritture
dell'hinduismo.

Moksa?

Il termine indica la liberazione definitiva dalla catena delle esistenze, dal
ciclo di nascita-morte-rinascita.

441



ERMIS SEGATTI

Marga?

Sono i percorsi spirituali per attingere il fine della liberazione.

Il primo e la via della conoscenza (jhana marga), del sapere intuitivo il

quale coglie 1'identita dell'atman personale con 1'Assoluto:

Colui che vede nell'agire il non-agire e 1'agire nel non-agire, quegli e saggio
tra gli uomini, quegli & uno che ha realizzato 'unione e che ha portato del tut-
to a compimento 1'opera sua / Colui le cui imprese sono del tutto esenti dall'at-
to di volizione che procede dal desiderio, colui le cui opere sono bruciate al
fuoco del conoscere, questo, appunto, i sapienti chiamano uomo di sapere
/ Avendo dismesso l'attaccamento al frutto dell'operare, sempre soddisfatto,
senza doversi appoggiare ad alcunché, egli non fa nulla, sebbene sia sempre
occupato ad agire / Se non ha desideri, [se vive] con il controllo del proprio
pensiero e del proprio sé, per essere uno che ha rinunciato a ogni forma di
possesso, dando luogo a un agire del tutto limitato alla sfera corporea, non
commette male / [...] / La rinuncia alle opere e il compierle senza intenzione
egoistica sono cose, tutte e due, che danno luogo a quella felicita della qua-
le non c'e una maggiore. Ma dei due il compiere le opere senza intenzione
egoistica é superiore alla rinuncia alle opere / [...] Colui che si dedica in modo
compiuto anche a una sola dottrina ottiene il frutto di tutte e due.®

Il secondo e la via della devozione amorosa (bhakti marga), di ab-

bandono totale e fiduciale a una manifestazione divina nella «grotta del
cuore»:

Guidami dall'irreale al reale, dall'oscurita alla luce, dalla morte all'immortale.
Ogni cosa, il marito, la moglie, persino il corpo, € illusoria. Queste sono le ca-
tene dell'illusione. Fino a quando non riuscirai ad affrancarti da questi vincoli,
non sarai mai in grado di approdare all'altra sponda del mondo. Finanche
questo attaccamento al corpo e l'identificazione del Sé con esso, devono esse-
re abbandonati [...]. [l mondo intero € un sogno, anche questo stato di veglia &
un sogno. Quello che hai sognato la notte scorsa non & piu adesso.

Il terzo e la via dell'azione (yoga marga) e indica lo sforzo che tende a

unire armonicamente mente e corpo.

3 Bhagavad Gita 4, 18-21; 5, 2, 4. La Bhagavad Gitq, inserita nel poema Mahdabhdarata, &

un testo di devozione krishnaita che si ispira alla figura del dio Krsna. Ha sempre esercitato un
influsso notevolissimo nell’hinduismo. E il pit noto e popolare libro sacro dell'India.

442

“ Taittiriya Upanishad 1, 6.



1l fascino dell’Oriente

Sanatana Dharma (Legge Eterna)?

E la denominazione che 'hinduismo dava di sé prima del periodo colo-
niale. Si puo non indebitamente sostenere che nelle tradizioni hindu si
afferma la «legge eterna» del primato dello spirito. Ogni via filosofica o
esperienziale ha in sé una valenza «salvifica». Ogni sapere tende sempre
ad attingere questa saggezza finale. Una visione tendenzialmente olistica
del reale.

Se di qualche dimensione si nega il primato, questa e senz'altro la sfera
materiale e storica oppure la si concepisce in termini di condizionamento
temporaneo della pienezza che si realizza nello spirito.

9. L’Assoluto che e in noi ed e noi

Le molte tradizioni dell'hinduismo esprimono questa visione spirituale con
accenti diversi.

11 sé profondo dell’uomo (atman) ¢é il sé trascendente ed eterno (Atman)

L'Assoluto e nello stesso tempo trascendente e immanente. Per ragioni
storiche lo si puo individuare in modi differenti e in differenti tradizioni
religiose. L'unita tuttavia non si trovera mai a livello storico, fenomeni-
co, ma solo a livello dello spirito che coglie il trascendente. La persona
umana nel suo profondo (atman) € in comunione con 1'Assoluto (Atman):
e scintilla dell'Assoluto. Solo l'ignoranza (avidya) puo oscurare tale vera e
ultima identita. L'hinduismo si distingue in cio nettamente dal buddhismo
che sostiene al contrario il «<xnon-sé» (anatman) del sé umano rispetto a cui
svolge la sua critica radicale in nome della vacuita e dell'impermanenza di
ogni essere esistente.

Dal molteplice illusorio all’'Uno reale

Ci sono due volatili dal piumaggio dorato sullo stesso albero: il volatile piu in
alto & sereno, maestoso e immerso nella sua gloria; il volatile piu in basso e
irrequieto e sta mangiando i frutti dell'albero, ora dolci ora amari. Quando il
volatile pit in basso mangia un frutto eccezionalmente amaro, si ferma, guar-
da in su dove c'e il volatile piu alto, e si perde in lui. Nello stesso momento
scopre che non ci sono mai stati due volatili, ma che lui era sempre stato il
volatile pit in alto, sereno, maestoso e immerso nella sua gloria.'

5 Mundaka Upanishad 3, 1, 1-2.

443



ERMIS SEGATTI

Molti sono i nomi, una é la realta / molti sono i fiumi, uno é il Gange

Tutto il reale e riconducibile in definitiva a un unico principio: «Una e la
verita. I saggi ne parlano diversamente».!®

«Tutto e Brahman»: espressione che coglie in estrema sintesi il frutto
del pensiero e delle meditazioni nell'ultima parte dei Veda, cioe il Ve-
danta. Le moltissime manifestazioni concrete, anche le piu disparate,
dell’Assoluto non dovrebbero trarre in inganno sull'unicita trascendente
del Brahman, trattandosi di attributi esteriori dell'unico principio assoluto
che si adatta alle condizioni limitate del credente: «Alcuni occidentali con-
siderano gli hindu pagani; non sanno che molti hindu considerano pagani
gli occidentali»."”

11 grande interrogativo della Bhagavad Gita (Il Canto del Beato)

Nell'immenso poema epico del Mahabharata, Krsna, 1'Avatara di Visnu,
risponde al dubbio di un guerriero perplesso: al momento di scatenare
battaglia egli si chiede quale senso abbia questo suo dovere di casta. La
risposta va nella duplice direzione di relativizzare cio che nella storia si
compie, essendo da un lato solo il volto apparente, superficiale della real-
ta, mentre dall'altro la realta vera si compie nella dedizione amorosa alla
sfera della trascendenza attraverso, nel caso, la dedizione incondizionata
a Krsna. Si affidi dunque a Lui e compia serenamente e con distacco il suo
dovere di guerriero.

10. Frontiere della teologia indiana contemporanea

Primi tentativi cristiani di interlocuzione con I’hinduismo:
la grande «via dell’accomodamento»

Roberto de Nobili (1577-1656) e certamente una figura esemplare e un
precursore straordinario nel confronto-dialogo tra 1'Occidente cristiano e
le tradizioni spirituali hindu.

Quando giunse a Goa, il centro allora della presenza occidentale in
India, incontro una consolidata prassi missionaria. Sirivolgeva prevalente-
mente ai pescatori della costa, cioe alle caste infime della societa, mentre
le componenti culturalmente piu rappresentative della cultura e della reli-

16 Rig Veda 1, 64, 46.
17 P. YOGANANDA, L'eterna ricerca dell’'uomo, Astrolabio-Ubaldini, Roma 1980, 282.

444



1l fascino dell’Oriente

giosita hindu rimanevano senza approccio significativo e parevano impe-
netrabili. A queste ultime precisamente rivolse la sua attenzione il gesuita
Roberto de Nobili.

Egli parti dalla piena avvertenza di quanto fosse vasta e profonda 'e-
sperienza spirituale delle civilta indiane. La vide espressa principalmente
nella via mistica e contemplativa del sannyasa,'® che si crede abbia con-
seguito 1'ultimo stadio della liberazione. De Nobili decise di conoscerla a
fondo direttamente nei testi sacri dei Veda, ritenuti ispirati da antichi veg-
genti (rsi).'? Si vesti da guru, ne assunse alcuni riti e indumenti simbolici.
Conobbe e commento le Scritture sacre hindu, attraverso una straordinaria
padronanza della lingua originale, il sanscrito, oltre alla lingua tamil. An-
cora oggi e conosciuto in India come Swami Tattua Podagar (maestro della
realta), suo nome in tamil. Era particolarmente attento a trovare termini
in queste lingue e in sanscrito che riuscissero a esprimere i nuovi concetti
religiosi e teologici del cristianesimo. De Nobili non indebitamente e con-
siderato il primo orientalista occidentale.?

Una volta ottenuto per queste sue eccezionali conoscenze il rispetto
della prima casta, dei brahmini, da tale posizione diriguardo egli siritenne
in grado di proporre loro la fede cristiana. E riusci in effetti a convincere
e a convertire un numero importante di appartenenti alla prima casta. Ma
non tardo a sollevare una lunga e travagliata polemica all'interno dell'am-
biente coloniale, fedele alle modalita tradizionali dell'evangelizzazione.
Dopo molte faticose vicende si venne alla valutazione definitiva di Roma.
La linea di De Nobili fu accolta.?! Precisamente in difesa delle sue posizio-
ni egli compose una serie importante di scritti apologetici che rappresenta-
no la prima approfondita lettura e interpretazione dell'hinduismo da parte
dell'Occidente cristiano.??

18 T rinunciante, colui che ha rotto ogni legame con la realta, vive di elemosina e avendo
ormai raggiunto l'unione compiuta con 1'Assoluto non rinascera piu, pertanto sara sepolto nella
terra e non cremato.

9 Secondo la tradizione essi sarebbero gli autori degli inni vedici, ma poi si ritenne che
fossero depositari della composizione integrale dei Veda in forma di rivelazione (Sruti), che 1i
fa ritenere sacre Scritture e, per questo aspetto, 'hinduismo dovrebbe essere annoverato tra le
«religioni del Libro», nel senso di religione che si fonda su una rivelazione anche scritta.

2 E considerato uno dei padri della prosa tamil e anche della lingua telequ. Cf. E. HAMBYE,
Robert de Nobili and Hinduism, in God’s Word among Men. Papers in honour of fr. Joseph Putz,
Vidyajyoti Institute of Religious Studies, Delhi 1973; J. MoraLEs, Roberto Nobiliy la inculturacién
del Evangelio en la India, in E. DE La LamA ET AL. (a cura di), Dos mil afios de evangelizacién. Los
grandes ciclos evangelizadores, Servicio de Publicaciones de la Universidad de Navarra, Pam-
plona 2001, 543-553, consultabile in https://dadun.unav.edu/bitstream/10171/20661/1/Rober-
t0%20Nobili %20y %20la %20inculturacién %20del % 20Evangelio %20en %20la %20India.pdf

% Con la costituzione Romanae Sedis Antistites (31 gennaio 1623) di papa Gregorio XV.

22 La sua posizione € espressa in forma di apologia nella prima «Difesa» (Defensio), a cui
segue la «Nota» (Informatio), che delinea un quadro ampio dei tratti fondamentali della societa

445



ERMIS SEGATTI

La posizione di Roberto de Nobili prende per vari aspetti le distanze
dalle teologie allora correnti in ambito cattolico. Nella Informazione su
alcuni costumi della popolazione indiana nota:

iteologi del Vedanta spiegano con grande approssimazione gli attributi divini
sottolineandone il carattere assoluto, per esempio essi dimostrano che Dio e
I'essere in sé sussistente, che e eterno, incorporeo, che € buono per natura,
che e presente ovunque, che e causa di ogni cosa.

Egli ritiene di avere individuato nei testi sacri delle tradizioni hindu
allusioni persino al mistero trinitario della rivelazione cristiana:

Ma, il che € ancora piu sorprendente, io scopro in questi testi persino un adom-
bramento del recondito mistero della Santissima Trinita, del Benevolentissimo
e Altissimo Signore che indubbiamente elargisce anche a queste remote con-
trade qualche barlume del segreto piu nascosto della nostra fede attraverso
l'insegnamento di alcuni saggi che si trovano in mezzo a questa gente.

Interpretazione che si presta a controversie, ma trova anche conferme
in tentativi analoghi di epoche successive.

Il riferimento a Tommaso d’Aquino

Tommaso d'Aquino, al quale si ispiravano teologicamente e filosoficamen-
te 1 gesuiti, poneva la questione in termini di principio e si chiedeva se
la bonta o la malizia stia prima di tutto nell'atto del volere o nell'agire
esterno. E dava la seguente risposta: 1'agire esterno orientato a uno scopo
ha la sua radice nella volonta che decide l'azione. Ma bonta e malizia di
una azione derivano dalla ragione, che in ultima analisi guida la volonta.
Sara dunque sufficiente avere retta conoscenza della verita della cosa per
orientare la decisione su di essa, a prescindere o non dipendendo da altre
considerazioni accidentali e mutevoli di tempo e di luogo.

Roberto de Nobili opera creativamente in India alla luce di questi prin-
cipi: per chi e illuminato dalla fede cristiana i riti e i simboli esteriori hindu
non si riferiscono piu alle divinita e al contesto religioso pagano della loro
appartenenza originaria, poiché dall'hindu convertito quelle divinita non
sono piu credute vere, dunque possono essere — nel pensiero e nella co-
scienza — orientate al vero Dio. Restano linguaggi, simboli, gesti esteriori
ormai illuminati dalla vera fede e ininfluenti su essa.

indiana, e infine nella «Esposizione dei fondamenti» (Narratio fundamentorum). Con quest'ul-
timo testo riusci a convincere anche gran parte dei suoi oppositori e predispose il definitivo
parere favorevole di Roma.

446



1l fascino dell’Oriente

La via «solitaria» di Brahmabandhab Upadhyay

Brahmabandhab Upadhyay (1806-1907)% non doveva «farsi hindu», come
Roberto de Nobili, né «scegliersi brahmino»: gia lo era e profondamente
persuaso che questo suo tratto originale costituiva una forte, legittima, au-
tentica potenzialita sia per il cristianesimo sia per 1'hinduismo.

Ai suoi occhi non e piu I'Occidente il soggetto primario che trasmette
la fede cristiana nella tradizione e nella cultura hindu, ma e 1'Oriente che
ora deve ri-proporla nella e dalla sua cultura.

La proposta di Brahmabandhab non segue un percorso lineare. Nella
parte finale della vita, anzi, quasi abbandonera qualunque prospettiva di
rifondazione teologica per seguire il movimento anticoloniale che intanto
si sta consolidando. Nella parte teologicamente piu creativa, comunque,
da voce con forza a precise istanze destinate a divenire in seguito una co-
stante nella visione del cristianesimo indiano.

Si chiede: se 1'Occidente cristiano si servi del pensiero aristotelico e
tomistico per rendere ragione della fede, perché non aprire una analoga
operazione culturale in India, dove gia esistono profonde tradizioni filoso-
fiche? La sua risposta e decisamente affermativa a tutto vantaggio — egli ne
e fermamente convinto — anche delle tradizioni filosofiche hindu:

11 cristianesimo, dopo un lungo periodo, & di nuovo venuto a contatto con una
filosofia che, indubbiamente, si libra pitu alto che la sua sorella occidenta-
le. Possiamo noi considerarla allo stesso modo in cui s. Tommaso considero
il sistema aristotelico? Noi siamo del parere che si dovrebbero compiere dei
tentativi per volgere la filosofia indiana al servizio del cristianesimo come la
filosofia greca lo fu nel Medioevo.*

Upadhyay tentera varie approssimazioni in questa direzione. Il suo si-
stema filosofico di riferimento & quello della non-dualitd di Sankara (circa
788-820 d.C.), pensatore fondamentale di tale corrente.

Upadhyay non riuscira nell'intento di creare una sintesi organica di
pensiero come desiderava.

% Nato da una famiglia influente di brahmini del Bengala, educato in un clima rigorosa-
mente ortodosso, all'eta di 30 anni si converte al cristianesimo. Quando riceve il battesimo nella
Chiesa anglicana egli cambia il suo nome (Bhavani Charan Banerji) con quello programmatico
di Brahmabandhab (amico di Brahman), traduzione in sanscrito di Theophilos. Ricevera in se-
guito (sub conditione) il battesimo cattolico.

2 Cf. G. GisperT-SaucH, Theology of Brahmabandhab Upadhyay, relazione tenuta nel se-
minario Brahmabandhab Upadhyay, a Pioneer of Hindu-Christian Dialogue, St. Joseph Semi-
nar di Mangalore, ottobre 2007. Lo stesso autore in collaborazione con Julius Lipner curo la
pubblicazione The Writings of Brahmabandhab Upadhyay, a cura dello United Theological
College, Bangalore 2002.

447



ERMIS SEGATTI

Queste, comunque, le sue idee ispiratrici fondamentali:

1) Larivelazione cristiana € la rivelazione perfetta di Dio, percio unica.

2) Quando tuttavia si tratta di interpretarla razionalmente, occorre ri-
conoscere pari dignita sia al pensiero teologico occidentale (tomisti-
co, in definitiva) sia a quello orientale (Sankara).

3) Anzi, per certi aspetti, la visione non-duale hindu si dimostrerebbe
addirittura il migliore strumento di accesso alle verita soprannatu-
rali della rivelazione cristiana. Da Sankara egli trae la definizione
dell'Assoluto in termini (che poi avranno largo seguito) di Sat (Es-
sere esistente di per sé) - Cit (Intelligenza autocosciente) — Ananda
(Beatitudine di sé stesso)

A lui si devono in particolare un inno trinitario e un inno cristologico,
ancora oggi meditati e cantati nella liturgia e da alcuni considerati auten-
tici capolavori di inculturazione del mistero trinitario cristiano nello spirito
e nel linguaggio del Vedanta.

Inno trinitario

Mi inchino a Lui che & Essere, Coscienza e Beatitudine [Sat Cit Ananda]

Mi inchino a Lui che spiriti mondani detestano, a cui animi puri aspirano,
Suprema Dimora.

Egli e il Supremo, I'Antico dei giorni, il Trascendente,

Plenitudine indivisa, Immanente eppure al di sopra di tutte le cose,

Triplice relazione, pura, irrelata,

conoscenza oltre ogni conoscere.

I1 Padre, Sole, Supremo Signore, ingenerato,

la Radice senza radice dell'albero dell'esistenza,

la Causa di tutto, Creatore, Provvidenza, Signore dell'universo.

La Parola infinita e perfetta,

la Suprema Persona generata,

Partecipe della natura del Padre, Consapevole per essenza,

Datore di vera Salvezza.

Lui che procede dall'Essere e dalla Coscienza,

ripieno dello spirito di perfetta beatitudine,

il Purificatore, il Capace, il Rivelatore della Parola, il Datore di vita.?

Neohinduismo e cristianesimo

Vie decisive in India di comunicazione e di confronto tra cristianesimo
e hinduismo prendono forma gia durante la colonizzazione e si vanno
sempre meglio qualificando fino ai rapporti attuali. Da una parte vi e 1'ir-

% Testo inglese nel Prayer Book and Hymnal (IIl Eucharistic Congress), Bombay 1964.

448



1l fascino dell’Oriente

rompere del cristianesimo come fenomeno missionario possente in conco-
mitanza con la nuova ondata di colonialismo occidentale, in un crescendo
dalla fine del Settecento fino al suo progressivo stabilizzarsi a due secoli
di distanza.

In ambito spirituale e religioso questo tratto originario solleva proble-
mi latenti che nel Novecento e nel terzo millennio divengono centrali ed
espliciti. Si possono sommariamente cosi sintetizzare dal punto di vista
spirituale e culturale:

— Una fase iniziale registra quasi lo smarrimento di molti intellettuali
indiani di fronte alla potenza non solo militare e commerciale, ma
anche politica, sociale e culturale dell'Occidente, alla sua capacita
di creare istituzioni, infrastrutture, progetti di portata continentale e
mondiale.

— Qualcuno penso che il destino dell'India fosse semplicemente di dis-
solversi o di adattarsi allo schema dell'invasore.

— Per contro, precisamente in presenza della dominazione straniera,
alcuni pensatori indiani cominciano a considerarsi sempre piu come
entita specifica «a fronte di», appunto mentre sono visti dall'Occi-
dente «in funzione di».

— La politica inglese crea strutture che superano la secolare frammen-
tazione politica dell'India, costretta ora a rendere ragione a un'unica
istanza esterna e straniera. L'India si avverte come tale in modo uni-
tario per la prima volta in tale condizione.

— Sotto il profilo culturale e spirituale la compresenza di due mondi
tanto diversi, in contatto permanente sia pure forzato, consente in
modo inedito di aprire vie di conoscenza reciproca fino ad allora mai
praticate.

— Fioriscono in Europa ricerche e studi sull'hinduismo, si diffondono
pubblicazioni e anche si formulano da parte di alcuni studiosi e pen-
satori ipotesi interpretative delle principali correnti culturali e spiri-
tuali dell'India.

— Comincia ad aprirsi anche la lettura mitica dell'Oriente rispetto a
un Occidente che alcuni avvertono si potente sotto il profilo militare
e organizzativo, ma in crisi profonda sotto il profilo spirituale e reli-
gioso.

Swami Ramakrsna

Nel tornante epocale dell'hinduismo che reagisce attivamente alla presenza
del cristianesimo, centrale & il ruolo della corrente ispirata da Sri Ramakrsna
Paramahansa (1836-1886), brahmino del Bengala. Per tutta la vita eserci-
ta il culto sacerdotale della dea Kali e si dedica alla vita contemplativa.
Pur avendo seguito l'insegnamento di varie correnti hindu, sia nella via

449



ERMIS SEGATTI

della conoscenza (jiana)® sia nella via della devozione (bhakti)?” sia della
non-dualita,? ritiene tuttavia che esse non siano altro se non predisposizio-
ne a una scelta peculiare: percorrere esperienzialmente altre religioni.

La sua conclusione e categorica: ciascuno puo vivere la sua religione
senza che essa pretenda di essere 1'unica via; anzi, si possono vivere in-
sieme molte religioni non appartenendo esclusivamente ad alcuna. Una
lettura per molti versi nuova e tipica della corrente che si sviluppa intor-
no a lui, soprattutto in seqguito alla diffusione che le dara il suo discepolo
pit noto, Swami Vivekananda® (1862-1902), il quale si narra che pose un
giorno questa domanda al suo maestro: «Crede in Dio?». La risposta di
Ramakrsna colpi profondamente il giovane discepolo: «Si: 1o vedo proprio
come vedo te qui, solo molto meglio».

Swami Vivekananda

Vivekananda e un interessante testimone della risonanza in lui e nelle
nuove correnti hindu dell'impatto sia dell'Occidente sia del cristianesimo.
Vivekananda e Ramakrsna, discepolo e maestro, con diverso accento, av-
vertono un profondo disagio per l'assenza di stato sociale, per la frantu-
mazione politica del territorio, per la presenza di una rigida e immutabile
struttura in caste e per la precarissima condizione di larga parte della po-
polazione, specialmente delle donne:

Ho viaggiato in ogni parte dell'India, ma purtroppo € stata per me un'agonia,
fratelli miei, vedere con i miei occhi la spaventosa miseria delle masse, e non
potevo trattenere le lacrime! Sono adesso convinto che predicare loro la reli-
gione, senza prima rimuovere la loro miseria e sofferenza, & fatica sprecata. E
per questa ragione, per trovare mezzi atti a salvare i poveri dell'India che io
vado in America.*

% Siintende di quella conoscenza che per via di saggezza e di intuizione riesce a percepire
e riconoscere l'identita del proprio spirito (atman) con 1'Assoluto (Atman) cosi da conseguire la
liberazione dal ciclo delle rinascite.

27 L'abbandono a Dio, di cui sottolinea la dimensione personale o teistica nell'interpre-
tazione delle stesse sacre Scritture del Vedanta. Si caratterizza anche per l'accentuato uso di
devozioni, simboli e percorsi ascetici (Bhakti-marga e Bhakti-yoga).

* 1 pensatori che sostengono la non-dualita hanno una visione del reale, elaborata a si-
stema da Sankara. Non c'é spiegazione sul perché la realta sia nello stesso tempo ingannevole
dualita in superficie da un lato e non-dualita nel profondo dall'altro. Alcuni pensatori hindu lo
ritengono un «divino gioco» («divine game or sport»).

% Swami (Signore) e un titolo riferito a Dio, ma anche a maestri molto stimati. Anche il
titolo Paramahansa si rivolge a un asceta particolarmente venerato. Il suo nome alla nascita era
Narendra Nath Datta. Vivekananda ¢ il nome acquisito da asceta e monaco e significa «felicita
da giusto discernimento/da saggezza».

30 Cf. M. AMALADOSS ET AL., Le grandi figure dell’hinduismo, Cittadella, Assisi 1991, 216.

450



1l fascino dell’Oriente

A differenza di alcuni intellettuali hindu che puntano a riforme solo
basate sul modello secolarizzato occidentale di varia ispirazione ideologi-
ca, egli pensa invece che 1'autentico rinnovamento e anche l'assunzione
di quanto di valido ha la tradizione socio-politica occidentale dovra far
leva sulle grandi energie religiose della tradizione hindu. In questo senso
I'apporto spirituale del cristianesimo, assorbito dalla visione hindu, avra
un ruolo privilegiato. Egli cerchera di porre il cambiamento anche sociale
dell'India nella prospettiva spirituale del servizio e dello spirito di rinuncia
tradizionali. Proprio con Vivekananda 1'hinduismo si fa missionario anche
nel rinnovamento spirituale verso 1'Occidente.

Fece scalpore il suo invito all'Occidente di non allontanarsi dal cristia-
nesimo, anzi di esserne ancora piu consapevole, parallelo all'invito rivolto
agli hindu di non farsi del tutto occidentali nel programma di riforme so-
ciali. Ciascuno dovrebbe restare in profondita sé stesso, sostiene con forza
Vivekananda, e trarre dal meglio di sé le energie per assimilare il meglio
dell'altro:

A chiunque qui desidera che questa unita avvenga attraverso il trionfo di una
qualsiasi delle religioni e la distruzione delle altre, a lui dico: «Fratello, la tua e
una speranza impossibile». Desidero io che il cristiano diventi hindu? Che Dio
me ne scampi. Desidero io che I'hindu o il buddista diventino cristiani? Dio me ne
scampi. [...] Se il Parlamento delle Religioni ha fatto vedere qualcosa al mondo e
questo: ha dimostrato al mondo che santita, purezza e carita non sono possesso
esclusivo di alcuna chiesa nel mondo, e che ciascun sistema ha prodotto uomini e
donne del piu elevato carattere. Di fronte a questa evidenza, se qualcuno sogna
sulla sopravvivenza esclusiva della propria religione e sulla distruzione delle al-
tre, lo compatisco dal profondo del cuore e gli faccio notare che il titolo frontale di
ogni religione sara presto scritto, a dispetto delle resistenze: «Aiuto e non lotta»,
«Assimilazione e non distruzione», « Armonia e non discordia».?!

Lasciate che vi dica, fratelli: se volete vivere, se realmente volete che la vostra
nazione viva, ritornate a Cristo. Voi non siete cristiani. No, non lo siete quanto
a nazione. Ritornate a Cristo [...]. Tutta questa prosperita non viene da Cristo!
Cristo avrebbe rinnegato tali eresie. Ogni prosperita che viene da Mammona e
transitoria, e solo per un momento. La vera permanenza € in lui. Se riuscite a unire
queste due realta, questa meravigliosa prosperita con l'ideale di Cristo, & bene.
Ma se non vi riuscite, & meglio tornare a lui e rinunciare a questa. Meglio essere
pronti a vivere in stracci con Cristo che vivere in palazzi senza di lui.*?

31 Cf Swami VIVEKANANDA, The Complete Works, vol. 1, Advaita Asrama, Mayavat 1946, 22.
Vivekananda intervenne al Parlamento delle Religioni in sei occasioni. Il testo citato porta il
titolo di Relazione sull’hinduismo.

32 Ip., Hindus and Christians (conferenza tenuta a Detroit il 21 febbraio 1894, poi pubblicata
nel Detroit Free Press), in Ip., The Complete Works, vol. 8, Advaita Asrama, Mayavat #1964, 221.

451



ERMIS SEGATTI

Il cristiano non deve farsi hindu o buddhista, né un hindu o un buddhista deve
farsi cristiano. Invece, dovrebbe assimilare lo spirito degli altri, salvaguardare la
propria identita e crescere secondo la propria legge di crescita. [...] la santita, la
purezza e la carita non sono possesso esclusivo di nessuna chiesa al mondo, [...] €
ogni sistema ha prodotto uomini e donne di massima levatura.*

Significativamente egli spesso teneva in mano il Vangelo di Giovanni,
che amava citare in particolare dal Prologo, dove € enunciata la natura
divina del Logos, sostenendo che:

— di Gesu conta soprattutto non il suo profilo storico;

- il Logos che si e fatto carne ricade infatti sotto il regno del relativo,

del contingente;

— Gesu e innanzitutto colui che era «prima che il tempo fosse»;

— le religioni sono divise solo nella realta ingannevole della storia;

— nei loro culti, nei dogmi, nelle istituzioni.

I modo di accostarsi al vangelo di Vivekananda, al seguito dell'irri-
levanza — secondo lui — della prospettiva storica, cosi tipica invece del-
la tradizione biblica e cristiana, pone non pochi problemi in vista di una
possibile comprensione reciproca tra cristiani e hindu. Questa modalita
di interpretazione del cristianesimo ¢, infatti, largamente diffusa e condi-
visa sia da pensatori hindu sia anche fortemente sentita all'interno delle
comunita cristiane locali. E questa posizione, come del resto anche di altri
neo-hindu, ¢ al centro della ricerca teologica cristiana, sia cattolica sia pro-
testante, dell'India contemporanea, che conta su istituzioni teologiche di
larghissima partecipazione.

Si tracciano qui alcune visioni hindu di fondo che pongono oggi seri
motivi di confronto e di ripensamento da parte cristiana. E viceversa.

La vera storia é nel mito?

1. La concezione hindu (e anche buddhista) della realta e dell' Asso-
luto non fa riferimento a una dimensione lineare della storia, quale
comunemente e operante nella rivelazione biblica, che comporta un
atto creativo iniziale di Dio, uno sviluppo finalizzato alla salvezza e
un termine ultimo-escatologico. La concezione dominante nella tra-
dizione hindu e tendenzialmente ciclica.

2. L'ideale consiste nel superamento della dualita tra il s€, ancora irreti-
to nella suggestione della relativita, dell'illusoria attrattiva esercitata
dall'esistere storico, e il raggiungimento dello stato di non-dualita,

3 J.H. Barrows (a cura di), The World’s Parliament of Religions, vol. 2, Chicago 1893, 978.

452



1l fascino dell’Oriente

che determina l'estinzione del ciclo delle rinascite e la liberazione
dalla necessita di ritornare nella condizione storico-mondana.

Non si tratta di un disconoscimento totale della dimensione stori-
co-personale o mondana, ma piuttosto di un ben diverso accento
posto sul suo significato: l'individuo, la societa (e la storia che li coin-
volge) sono si reali, ma a un livello minimo di essa, rispetto al livello
alto che spetta invece a cio che supera la loro natura impermanente
e contingente.

Rivelazione aperta e continua?

4.

o

Gesil,

Alla sfera della contingenza appartengono sia le religioni, sia le for-
mulazioni dogmatiche da esse professate, sia le stesse manifestazio-
ni dell'Assoluto a livello mitico o storico, cioe gli Avatara.
L'hinduismo riconosce, infatti, numerose incarnazioni del divino, gli
Avatara appunto, la cui venerazione sotto molteplici forme contrad-
distingue 1 suoi filoni tradizionali. Ma si tratta di incarnazioni ten-
denzialmente illimitate nel numero e nel tempo, che non si identifi-
cano mai in toto e definitivamente con 1' Assoluto.

Esse sono, anzi, continue e ricorrenti.

. Il cristianesimo si fonda, invece, sulla fede nella divino-umanita di

Gesu in quanto pienezza di inabitazione di Dio e decisiva sua rive-
lazione.

uno dei possibili avatara?

. Proprio le correnti riformatrici del neo-hinduismo (Ramakrsna, Vi-

vekananda, Debendranath Tagore, Chandra Sen), che assumono un
atteggiamento di riappropriazione positiva della figura di Gesu, nel-
lo stesso tempo ribadiscono la concezione di fondo secondo cui egli
dovrebbe semplicemente far parte di una serie di «illuminati». Ad
essi, senza alcuna attribuzione di esclusivita, compete di intervenire
con la forza della loro autorita spirituale in particolari momenti criti-
ci della storia umana

Le Scritture «rivelate»: i Veda e veggenti i loro autori?

9.

Va notata la relativizzazione delle sacre Scritture dei Veda da parte
di alcuni neohindu. Per Vivekananda, ad esempio, esse rappresen-
tano solo la testimonianza di un percorso spirituale e l'indicazione
di un metodo, ma il loro valore si misura dal grado di riappropria-
zione da parte di ciascuno attraverso la diretta intuizione della ve-

453



ERMIS SEGATTI

rita. E sarebbe proprio questo aspetto, secondo lui, a dotare I'hin-
duismo di una attitudine intrinseca al pluralismo che lo porrebbe al
di sopra delle altre tradizioni.

10. Cio che vale per le Scritture vale anche per le persone dei media-
tori e dei grandi maestri dell'umanita. L'idea di fondo & che nessun
rapporto di fede ha in definitiva senso né puo guidare alla perfetta
realizzazione spirituale, se per fede si intende 1'abbandono fidu-
ciale e totale in qualcuno o in qualcosa che possa di per sé operare
liberazione al di fuori del proprio spirito. Solo di auto-salvezza e
auto-liberazione si tratta.

Ermis Segatti

Docente emerito

Facolta Teologica dell'ltalia Settentrionale — Sezione di Torino
Via XX Settembre, 83

10122 Torino

ermissegatti@gmail.com

Sommario

A fronte della diffusa attrazione esercitata dalle tradizioni spirituali orientali
in ambito occidentale, 1'articolo tenta un esame sintetico ma sistematico dei
motivi di tale successo: di ogni tradizione religiosa individua gli elementi di
attrazione, la lettura che essa offre del cristianesimo, cui fa seguire un tenta-
tivo di valutazione teologica in prospettiva cristiana di ogni tradizione consi-
derata.

Summary - The charm of the East

In light of the widespread attraction that Eastern spiritual traditions exert in
the Western world, the article attempts a concise yet systematic examination
of the reasons for this success. For each religious tradition, it identifies the
elements of attraction, the interpretation it offers of Christianity, followed by
an attempt at a theological evaluation from a Christian perspective of each
tradition considered.

454





